
del Movimento di Impegno Educativo di A.C.

Quadrimestrale n. 1/15 — gennaio-aprile 2015

GERMOGLI DI
UN’ALTRA UMANITÀ
Riflessioni educative in preparazione
al Convegno ecclesiale di Firenze 2015

ph. familymwr 1 - flickr.com www.impegnoeducativo.it

Po
ste

 Ita
lia

ne
 S.

p.A
. –

 Sp
ed

izi
on

e i
n a

bb
on

am
en

to 
po

sta
le 

– 
D.L

. 3
53

/2
00

3 (
co

nv
. in

 L.
 27

/0
2/

20
04

 n.
 46

) a
rt.

 1,
 co

m
m

a 1
 A

ut
. G

IPA
/C

/R
M

 - 
Un

a c
op

ia 
€ 1

0,0
0 (

sp
. s

pe
diz

. in
clu

se
) 



1/2015 ● Proposta Educativa ↔link 3

Link

Proposta Educativa ● 1/2015↔link2

Indice
Da

nu
sh

ka
 Se

na
dh

ee
ra

Quale futuro per l’uomo
(Paolo Nepi)

R&M	 pag. 7
Futuro incerto, passioni tristi (Benasayag M.-Schmit G.)	 pag. 8

Maria, donna di parte (don Tonino Bello)	 pag. 11

Certo, si fa fatica a dire “umano” considerate le atrocità, le violenze, che 
quotidianamente sono sotto i nostri occhi. Le lezioni della storia non basta-
no mai: quando sembra che l’umanità abbia compiuto passi da gigante sul 
versante del valore sommo della vita e della dignità della persona, ecco che 
puntualmente vicende terribili la costringono a riprendere il cammino quasi 
da capo. Anche l’uomo di questo nostro tempo è chiamato a fare i conti con 
la sua «scienza esatta persuasa allo sterminio».

E non solo le stragi, le raccapriccianti azioni di morte mettono in discussio-
ne “l’umano”: una pesante coltre di violenza grava innanzitutto sulle relazioni 
interpersonali e sociali, segnate quotidianamente da intolleranza, esasperazio-
ne, rabbia, cattiveria… Tutti contro tutti… per le strade, nei quartieri, nei posti 
di lavoro e perfino nelle famiglie, senza fermarsi neanche dinnanzi ai più deboli 
e indifesi: bambini, donne, vecchi, malati; con il rischio, altrettanto pericoloso, 
della rassegnazione, della paura, dell’assuefazione.

In tale contesto, uccelli neri di ogni risma non perdono l’occasione di trarne 
vantaggi economici e politici, tanto a livello nazionale che internazionale, sof-
fiando sul fuoco, facendo emergere e alimentare istinti primordiali di sangue, 
di vendetta.

Parole d’ordine e chiamate alle armi si susseguono contro i nemici di turno, 
inutili guerre e crociate si invocano quali toccasana, facili capri espiatori vengo-
no dati in pasto ad un’opinione pubblica umorale e facilmente influenzabile. 

Mentre un’élite potente e incontrollata si impossessa delle risorse della 
terra, saccheggia e distrugge i beni naturali, traffica e si arricchisce… cresce nel 
mondo il numero dei diseredati, dei poveri assoluti, privi dell’essenziale, umiliati 
e offesi nella dignità più profonda.

Eppure non mancano scelte e stili di vita che testimoniano la volontà dei 
più di essere e restare “umani”, di vivere in pace, fratellanza e solidarietà. Quel 
che manca, però, è un progetto condiviso di umanità con solide ed esplicite 
basi culturali, etiche, antropologiche… ad ampio respiro, planetario, capace di 
guardare a tutte le dimensioni dell’essere umano e di innervare, raccordare, 
guidare i processi sociali, culturali, politici, economici in atto.

È vero, la politica risulta essere la grande assente, ridotta com’è a ruota di 
scorta di un mercato senza regole che non siano quelle del profitto fine a 
se stesso, costretta a navigare a vista, a operare scelte di piccolo cabotaggio, 
impotente di fronte agli innumerevoli problemi e resa ancora più squalificata 
da corruzione, affarismo, scandali, immoralità.

Ma la crisi nella quale siamo impantanati affonda in cause e origini ben più 
profonde, che chiamano in causa la responsabilità di ciascuno e rimandano 
all’identità stessa dell’uomo, al senso del suo essere e del suo vivere, fino a 
farci chiedere ancora una volta: «Chi è l’uomo?», «Quale uomo?», «Cosa è 
umano?». Domande sulle quali tornare ad interrogarci non per il gusto di fare 
accademia, ma per trovare insieme il bandolo del groviglio e risollevarci.

La sfida torna ad essere quella di rifare l’uomo, di ritrovare e ampliare 
l’umano, sia sul versante dell’interiorità, per un mondo interiore proteso alla 
ricerca di valori, di significati positivi; sia nella direzione della relazionalità inter-
personale e sociale perché non violenza, rispetto dei diritti umani, cultura della 
legalità democratica, sviluppo equo e sostenibile, convivialità delle differenze 
costituiscano il quadro valoriale di riferimento per nuove relazioni di comunità.

Una sfida che esige la volontà e la capacità di investire seriamente in cul-
tura e in educazione. Educazione e cultura soprattutto in ordine al “senso”, 
per rimettere a tema i perenni interrogativi esistenziali, gli aspetti più profondi 
dell’animo umano, i bisogni, i desideri, le aspirazioni… senza dare nulla per 
scontato e nella convinzione che solo apparentemente i grandi perché sono 
mutati o non trovano più motivo d’essere.

Uomini nuovi in vista?ANNO XXIV
NUMERO 1/15

gennaio-aprile 2015

Proposta Educativa
Quadrimestrale del Mieac

Movimento
di Impegno Educativo

di Azione Cattolica
Reg. c/o Tribunale di Roma

n. 516/89 del 13-9-1989
ISSN 1828-3632

Direttore editoriale: Matteo Truffelli
Direttore responsabile: Franco Venturella

Comitato di redazione: E. Brugè,
M. Arcamone, N. Bruno, S. Carosi,

E. Girlanda, V. Lumia, 
A. Mastantuono, M. Scirè,

D. Volpi, A. Zenga
Editore: Fondazione

Apostolicam Actuositatem
Direzione e Amministrazione:

Via Aurelia, 481 – 00165 Roma – 
tel. 0693578728

Impaginazione: Nunzio Bruno

www.impegnoeducativo.it
segreteria@impegnoeducativo.it

Abbonamento annuale ordinario: € 25,00
Per versamenti: CCP n. 78136116 in-
testato a Fondazione Apostolicam 
Actuositatem Riviste - Via Aurelia, 
481 - 00165 Roma;
CCB presso Credito Valtellinese - 
Codice IBAN:
IT17I0521603229000000011967
Codice BIC SWIFT: BPCVIT2S
intestato a Fondazione Apostoli-
cam Actuositatem – Via Aurelia, 
481 – 00165 Roma
Una copia: € 10,00 (comprese spese 
di spedizione)
Una copia-saggio: inviare francobollo 
da € 2,00 per la spedizione
Stampa: Grafica Ripoli snc – Villa 
Adriana – Tivoli (Rm)

Foto: tratte da flickr.com e utilizzate 
sotto licenza Creative Commons

Finito di stampare Aprile 2015

Per un’educazione degli adulti (V Conf. Intern. Educazione Adulti)	 pag. 20

Umanesimo cristiano e nuove sfide educative
(Pierpaolo Triani)

R&M	    pag. 13
Umanesimo cristiano (Wikipedia)	 pag. 14

Verso il Convegno Ecclesiale di Firenze 2015
(Franco Venturella)

R&M	    pag. 24
Due montagne (Paul Klee)  Libertà (Paul Eluard)	 pag. 28

I mille e uno educatori di oggi (Marco Rossi-Doria)	 pag. 33

Sfide all’educazione dei giovani
(Cesare Nosiglia)

Zoom	    pag. 29
Giovani, famiglia e futuro (Rapporto Giovani 2014)	 pag. 30



1/2015 ● Proposta Educativa ↔link 5Proposta Educativa ● 1/2015↔link4

Editoriale

Autori
Vincenzo Lumia, Responsabile Settore Formazione del Mieac

Paolo Nepi, Professore di Filosofia morale, Università di Roma Tre

Pierpaolo Triani, Professore associato di Didattica generale, Università Cattolica 
del Sacro Cuore

Franco Venturella, Pubblicista e Direttore responsabile di Proposta Educativa

Cesare Nosiglia, Arcivescovo di Torino

R&M↔FUTURO

Quale futuro
PER L’UOMO

Preludio

«Sei ancora quello della pietra e della fionda,
uomo del mio tempo. Eri nella carlinga,
con le ali maligne, le meridiane di morte,
t’ho visto – dentro il carro di fuoco, alle forche,
alle ruote di tortura. T’ho visto: eri tu,
con la tua scienza esatta persuasa allo sterminio,
senza amore, senza Cristo. Hai ucciso ancora,
come sempre, come uccisero i padri, come uccisero
gli animali che ti videro per la prima volta.
E questo sangue odora come nel giorno
Quando il fratello disse all ’altro fratello:
«Andiamo ai campi». E quell ’eco fredda, tenace,
è giunta fino a te, dentro la tua giornata.
Dimenticate, o figli, le nuvole di sangue
Salite dalla terra, dimenticate i padri:
le loro tombe affondano nella cenere,
gli uccelli neri, il vento, coprono il loro cuore»

(Salvatore Quasimodo)

«Quante strade deve percorrere un uomo prima che lo 
si possa chiamare uomo?»

(Bob Dylan)

«Che cosa è l ’uomo perché te ne ricordi e il figlio 
dell ’uomo perché te ne curi?»

(Salmi, 8,5)

Qualche pregiudizio da superare

Occorre innanzitutto, di fronte al tema 
del quinto Convegno ecclesiale na-
zionale, che si terrà a Firenze dal 9 

al 13 novembre 2015, superare due pregiudizi 
diffusi anche nel popolo dei credenti. Il pri-
mo pregiudizio, di fronte al tema scelto, In 
Gesù Cristo il nuovo umanesimo, è che si tratti 
di un discorso astratto, molto intellettuale per 
non dire cerebrale, che non riguarda quindi 
la vita quotidiana delle persone e delle nostre 
comunità (sia civili che ecclesiali). Il secondo 
pregiudizio, conseguenza del primo, è che si 
tratti pertanto di un discorso riservato solo a 
qualche specialista, ovvero che sia un argo-
mento che interessa solo gli studiosi, e soprat-
tutto gli studiosi cosiddetti umanisti – poeti, 
letterati e filosofi – e semmai qualche teologo 
dotato di spiccato afflato teoretico. 
Questi due pregiudizi, che non è difficile 
riscontrare ai vari livelli della comunità ec-
clesiale, fino alle sue più alte responsabilità, 
rendono molto difficile la preparazione e, 
in prospettiva, il conseguimento dei frutti 
dell’appuntamento di Firenze. Il Convegno si 
colloca infatti, storicamente, al culmine della 
crisi mondiale che da alcuni anni ha colpito 
sopratutto il mondo economico e del lavo-
ro, creando difficoltà crescenti nelle famiglie, 

Paolo Nepi

Ton Haex

Per fare ciò occorrono strade nuove, esperienze “reali”, linguaggi genuini, 
liberi dalla retorica e dall’astrattezza, percorsi che muovano dalla vita vera, dal-
le condizioni “autentiche”, che sappiano interpellare e smuovere le coscienze, 
aiutare a scoprire la peculiarità, la bellezza, la dignità dell’essere umano, di ogni 
essere umano, nessuno escluso, in profonda armonia e pieno rispetto di tutto 
il creato.

«Il tempo delle “speculazioni” è finito. Rifare l’uomo, questo è l’impegno». 
Rifare l’alfabeto, il vocabolario dell’umano, riscoprire nella vita vissuta le scelte 
e i comportamenti che mettono in essere e ampliano l’umanità.

Un impegno che deve vedere in prima linea gli educatori cristiani e la co-
munità ecclesiale tutta. È necessario ridire, in primo luogo con la testimonianza 
e la coerenza dei comportamenti, chi è l’uomo secondo le Scritture, secondo 
il Vangelo di Gesù e riprendendo, attualizzandoli, i mirabili documenti del Con-
cilio Vaticano II a tale proposito.

Occorre ribadire, senza mai stancarsi, le conseguenze che derivano dalla 
verità di Dio sull’uomo ed elevare alta, sempre e comunque, la voce in difesa 
della dignità e del valore di ogni vita umana: «la gloria di Dio è l’uomo vivente», 
fatto dal Creatore a Sua immagine e somiglianza, di «poco meno degli angeli e 
coronato di onore e di gloria». Una creatura talmente cara al Creatore da in-
viare nel mondo il Suo Figlio, il quale ha tanto amato ogni uomo da dare la Sua 
vita per ciascuno. Una creatura che ha come legge suprema quella dell’amore: 
«amatevi gli uni gli altri come io vi ho amato». Senza mai dimenticare la sua 
condizione di essere creato da Dio e, quindi, mai lui stesso Dio, né di se stesso, 
né di chiunque altro. Dimenticare ciò ha sempre significato solo rovina, morte, 
distruzione; ha prodotto falsi salvatori e messia; ha fatto riporre speranze in 
lupi travestiti da agnelli.

È quanto ci testimonia con le azioni e il magistero Papa Francesco, è ciò 
che la Chiesa italiana si ripromette di evangelizzare con più forza e determi-
nazione, a partire dal Convegno ecclesiale di Firenze «In Gesù Cristo il nuovo 
umanesimo».

Vincenzo Lumia
Responsabile Formazione MIEAC

Editoriale



1/2015 ● Proposta Educativa ↔link 7Proposta Educativa ● 1/2015↔link6

Futuro↔R&M

molte delle quali si sono in poco tempo trova-
te sulla soglia della povertà se non addirittura 
in condizione di vera e propria miseria. Mi 
pare tuttavia fuorviante obiettare che, di fron-
te alla portata della crisi, discutere di uma-
nesimo rappresenta un diversivo per distrarre 
l’attenzione dai problemi veri dell’umanità 
del nostro tempo.
Sarebbe infatti miope limitare la portata 
della crisi agli aspetti di natura economico-
finanziaria, scambiando le conseguenze con le 
cause. Alcuni spiriti illuminati, già agli inizi 
e nel corso del Novecento, avevano denun-
ciato i limiti della crisi di civiltà occidentale. 
Tutti gli anni tra la prima e la seconda guerra 
mondiale sono attraversati da una acuta per-
cezione di crisi della civiltà e della coscienza 
europea, come si può riscontrare nelle opere 
più diverse e di più diversa ispirazione. Basta 
pensare anche solo a Freud, Huizinga, Spen-
gler, Benda, Maritain, Mounier, Husserl, 
tutti pensatori che invitano a riconsiderare il 
nostro mondo occidentale alla luce della ca-
tegoria della crisi di civiltà, e quindi nel suo 
complesso, e non solo in qualche suo aspet-
to particolare per quanto importante, fossero 
anche l’economia o la politica.
Anche la crisi odierna è infatti soprattutto una 
crisi di ordine etico e culturale, ed è su questo 
aspetto della crisi che il convegno di Firenze 
richiama l’attenzione della Chiesa e di tutti 
gli uomini di buona volontà. E parlare di crisi 
di civiltà equivale a prendere coscienza della 
crisi dell’idea di uomo su cui essa ha posto le 
sue fondamenta. «L’individualismo esasperato 
che ha dominato, nella civiltà occidentale, il 
tempo dell’espansione economica fino a por-
tare alla crisi attuale, antropologica ed etica 
prima che economica, non solo ha dramma-
ticamente allentato i legami che rinsaldano la 
collettività e la rendono un popolo con le sue 
istituzioni, ma ha anche indebolito i nessi che 

disegnano lo stesso volto umano: lo testimo-
niano con il linguaggio dell’arte tante opere 
della contemporaneità, dagli uomini senza 
volto di Magritte alle fisionomie distorte e 
disfatte di Francis Bacon» (dalla Traccia per 
il cammino verso il quinto Convegno Ecclesiale 
Nazionale, Roma, 9 novembre 2014).

Firenze 2015. 
In Gesù Cristo il nuovo umanesimo

La Chiesa italiana, come ormai è consue-
tudine, a metà di ogni decennio celebra 
un Convegno nazionale, interrogando-

si su quello che le è richiesto per essere nel 
mondo segno visibile ed efficace della fede, 
della speranza e della carità evangeliche. Il 
primo di tali Convegni, nel quadro del pro-
getto pastorale Evangelizzazione e sacramenti, 
si tenne a Roma sul tema Evangelizzazione e 
promozione umana nel 1976. Quindi ci sono 
stati Loreto, su Riconciliazione cristiana e co-
munità degli uomini (1986); Palermo, su Il 
Vangelo della carità per una nuova società in 
Italia (1995); Verona, su Testimoni di Cristo 
risorto, speranza del mondo (2006). 
Il quinto Convegno ecclesiale, come si è detto, 
si terrà a Firenze, per il valore simbolico che, 
in tema di umanesimo, riveste la città toscana. 
«Diretti a Firenze, vogliamo ricordare l’antica 
ricchezza culturale, religiosa e umana con cui 
si presenta la comunità cristiana che ci ospite-
rà. In questa città si respira una cura per l’uma-
no che si è espressa particolarmente con il lin-
guaggio della bellezza, della creazione artistica 
e della carità senza soluzione di continuità» 
(Firenze, “narrazione” di un’esperienza antica, 
dalla Traccia, op. cit.). La città toscana è stata 
dunque scelta anche in relazione al tema che 
sarà al centro della riflessione, ovvero il nuovo 
umanesimo che Cristo ha rivelato. È evidente, 
tuttavia, che l’umanesimo cristiano sarà messo 

R&M↔Futuro

a confronto non solo con l’umanesimo fioren-
tino del Quattrocento, ma soprattutto con gli 
umanesimi contemporanei.
La Chiesa, interpretando lo smarrimento in cui 
è precipitata l’umanità contemporanea, invita 
dunque i fedeli a interrogarsi, insieme a tutti gli 
uomini di buona volontà, sulla corsa parossistica 
di un progresso misurato su un parametro unica-
mente quantitativo, chiedendosi se tutto questo 
ha contribuito, come diceva la Populorum progres-
sio (1967), al vero progresso di tutto l’uomo e di 
tutti gli uomini. A che titolo la chiesa si fa inter-
prete di tale proposta? Credo con i titoli con cui 
Paolo VI si presentò, nell’ottobre del 1965, all’as-
semblea delle Nazioni Unite: «Questo incontro, 
voi tutti lo comprendete, segna un momento 
semplice e grande. Semplice, perché voi avete 
davanti un uomo come voi; egli è vostro fratel-
lo, e fra voi, rappresentanti di Stati sovrani, uno 
dei più piccoli, rivestito lui pure, se così vi piace 
considerarCi, d’una minuscola, quasi simbolica 
sovranità temporale, quanta Gli basta per esse-
re libero di esercitare la sua missione spirituale, e 
per assicurare chiunque tratta con lui, che egli è 
indipendente da ogni sovranità di questo mondo. 
[…] Questo messaggio viene dalla Nostra espe-
rienza storica: Noi, quali esperti in umanità…». 

La Chiesa si autodefinisce esperta in umanità 
non tanto in ragione di una pretesa supremazia 
dottrinale, cosa che la metterebbe in concor-
renza con le infinite dottrine, religiose e laiche, 
che affollano la scena di questo mondo. Essa 
si sente autorizzata ad autodefinirsi esperta in 
umanità per le tante testimonianze di donne e 
uomini nella cui vita è apparso il segno incon-
fondibile di una umanità nuova, di un nuovo 
umanesimo. E solo per questo si sente chiama-
ta non ad imporre, ma a mettere a disposizio-
ne di tutti gli uomini di buona volontà i tanti 
esempi di umanità autentica offerti da tutti 
coloro, e sono tantissimi, che hanno preso sul 
serio il Vangelo di Cristo. Anche la questione 
della verità («Io sono la via, la verità e la vita») 
acquista, in questa prospettiva, una dimensio-
ne del tutto nuova rispetto ai ricorrenti pericoli 
di fondamentalismo dottrinale.

Motivi per porsi 
la domanda sul futuro dell’uomo

C i sono motivi per porsi alcune do-
mande intorno all’uomo e al suo de-
stino? Provo ad accennare ad alcuni 

di tali motivi.

Bev Goodwin MARIA ROSA FERRE



1/2015 ● Proposta Educativa ↔link 9Proposta Educativa ● 1/2015↔link8

Futuro incerto, passioni tristi

Assistiamo, nella civiltà occidentale 
contemporanea, al passaggio da 
una fiducia smisurata ad una diffi-
denza altrettanto estrema nei con-
fronti del futuro. Ma si tratta davve-
ro dello stesso futuro? Sicuramente 
no. Il futuro non è semplicemente 
ciò che ci capiterà domani o dopo-
domani, ma ciò che ci distacca dal 
presente ponendoci, contempo-
raneamente, in una prospettiva, in 
un pensiero, in una proiezione… In 
sintesi, il futuro è un concetto […]

L’Occidente ha fondato i suoi sogni 
di avvenire sulla convinzione che la 
storia dell’umanità sia inevitabilmente 
una storia di progresso […] Oggi c’è 
un clima diffuso di pessimismo che 
evoca un domani molto meno lumi-
noso, per non dire oscuro… Inquina-
menti di ogni tipo, disuguaglianze so-
ciali, disastri economici, comparsa di 
nuove malattie: la lunga litania delle 
minacce ha fatto precipitare il futuro 
da un’estrema positività a una cupa e 
altrettanto estrema negatività.
Il futuro, l’idea stessa di futuro, reca 
ormai il segno opposto, la positivi-

tà pura si trasforma in negatività, la 
promessa diventa minaccia. Certo, 
le conoscenze si sono sviluppate in 
modo incredibile ma, incapaci di 
sopprimere la sofferenza umana, ali-
mentano la tristezza e il pessimismo 
dilaganti. È un paradosso infernale. 
Le tecnoscienze progrediscono nel-
la conoscenza del reale, gettandoci 
contemporaneamente in una forma 
di ignoranza molto diversa ma forse 
più temibile, che ci rende incapaci di 
far fronte alle nostre infelicità e ai pro-
blemi che ci minacciano.
Per dirla in termini più chiari, vivia-

Futuro↔R&M

Il primo motivo deriva dalle origini della 
nostra civiltà, che rimandano all’umanesimo 
della Grecia classica. Le radici greco classiche 
della nostra civiltà vennero raccolte, dopo la 
crisi dell’ellenismo, dalla civiltà romana. La 
nostra civiltà nasce appunto sulla spinta della 
domanda intorno all’uomo e al suo destino: 
l’espressione «conosci te stesso» (gnothi se-
auton, che divenne in latino nosce te ipsum), 
che i Sette Sapienti posero come epigrafe sul 
frontone del tempio di Apollo a Delfi, sug-
gerisce un comportamento di saggezza, che 
tenga conto del fatto che l’uomo deve cono-
scere anche i limiti della propria natura per 
non irritare gli dèi. Questo tema risultò con-
geniale anche ai grandi pensatori cristiani, 
come attesta l’invito di sant’Agostino a «non 
uscire fuori da se stessi» (noli foras ire), e a ri-
entrare in se stessi (in te ipsum redi), poiché 
solo nell’interiorità abita la verità (in interiore 
homine habitat veritas).
Tale riflessione viene ripresa in toni ancora 
più accorati alle origini del pensiero moder-
no, quando le scoperte scientifiche sembrano 
portare l’attenzione, più che sull’uomo, sulle 
infinite dimensioni dello spazio cosmico. Se-
condo Pascal, la conseguenza di tutto questo 

è data dal fatto che ormai gli uomini prefe-
riscono conoscere gli astri e il mondo ester-
no più di loro stessi: «Ho creduto di trovare 
molti compagni nello studio dell’uomo, e che 
questo fosse lo studio che gli è proprio. Mi 
sono ingannato: ce ne sono meno di quelli 
che studiano la geometria. È solo perché si 
è incapaci di studiare l’uomo che si cerca il 
resto… è meglio per lui ignorarsi, per essere 
felice?» (Pensieri, n. 80, ed. Chevalier).
La razionalità scientifica, nel corso della Mo-
dernità, prende il sopravvento su quella uma-
nistica. Al termine della Modernità occorre 
tuttavia chiedersi se tutto questo abbia rap-
presentato un vero guadagno o abbia com-
portato anche qualche consistente perdita. Vi 
è stato certamente un innegabile guadagno 
da tanti punti di vista. Ma anche le perdite 
sono ormai sotto gli occhi di tutti. Proverò a 
vedere se possiamo individuarne un sintomo 
sul piano esistenziale, attraverso quel «male di 
vivere» di cui parlava agli inizi del Novecento 
Eugenio Montale: «Spesso il male di vivere 
ho incontrato» (Ossi di seppia). 
Se la nozione di «male di vivere» ha aperto il 
Novecento, un’altra nozione può essere consi-
derata lo stigma della fine del cosiddetto «seco-

lo breve» (la definizione è dello storico inglese 
Eric Hobsbawm), anche se sotto alcuni aspetti 
si è trattato di un secolo lunghissimo. Si tratta 
della nozione di «passioni tristi», che secondo 
Spinoza caratterizzano l’uomo che misura il 
senso del futuro che lo attende con sentimenti 
di angoscia, timore e tremore, senza rendersi 
conto che il destino di ciascuno è già scritto da 
sempre e che si tratta solo di accettarlo con ra-
zionale rassegnazione. La nozione di «passioni 
tristi» è stata recentemente divulgata da due 
psichiatri, Benasayag e Schmit, e utilizzata per 
spiegare la sindrome di tristezza che attanaglia 
soprattutto la gioventù delle società consumi-

stiche (cf. M. Benasayag-G. Schmit, L’epoca 
delle passioni tristi, Feltrinelli, Milano 2004 e 
successive edizioni).
In realtà la nozione di «passioni tristi» mi 
sembra applicabile a tutte quelle attività uma-
ne che, se non inserite in un determinato or-
dine di valori, producono noia e insoddisfa-
zione crescenti. Pensiamo alla scienza, vissuta 
come pura ricerca di nuovi contenuti di sape-
re, senza riferimento allo sviluppo umano che 
essa può procurare. Ci sono medici, ci dicia-
mo talvolta, che sono più attenti alla malattia 
e al suo decorso che alla persona del malato 
con le sue diversificate esigenze. Anche una 
Politica vissuta come ricerca ossessiva del 
potere di pochi, anziché come perseguimen-
to del bene comune, diventa una «passione 
triste». L’Economia, che dovrebbe regolare 
la giusta distribuzione dei beni, e che invece 
mira al profitto di qualcuno anziché al perse-
guimento del benessere della moltitudine, è 
indubbiamente una «passione triste». Perfino 
la ricerca spasmodica del piacere, come diceva 
Kierkegaard a proposito della figura simboli-
ca del seduttore (il Don Giovanni), produce 
alla fine noia e insoddisfazione, rivelandosi 
come la «passione triste» per eccellenza.

R&M↔Futuro

mo in un’epoca dominata da quelle 
che Spinoza chiamava le “passioni 
tristi”. Con questa espressione il fi-
losofo non si riferiva alla tristezza 
del pianto, ma all’impotenza e alla 
disgregazione […]
Lo sviluppo dei saperi non ci ha in-
stallati in un universo di saperi de-
terministici e onnipotenti, tali da 
consentirci di dominare la natura e il 
divenire: al contrario il XX secolo ha 
segnato la fine dell’ideale positivista 
gettando gli uomini nell’incertezza.
Questa incertezza, peraltro, non si-
gnifica una sconfitta della ragione: 

contrariamente al parere di molti con-
temporanei, che tendono a imbocca-
re le diverse vie dell’irrazionalismo, l’in-
certezza che persiste, quell’incognita 
che vanifica la promessa dello scien-
tismo non è affatto, a nostro parere, 
sinonimo di fallimento. Al contrario, 
quell’incertezza consente lo svilup-
po di una molteplicità di forme non 
deterministiche di razionalità. In altre 
parole, il fatto che il determinismo e lo 
scientismo siano caduti dal piedistallo 
non implica affatto il crollo della ra-
zionalità, che essi avevano arbitraria-
mente monopolizzato […]

Siamo convinti che il pessimismo 
diffuso di oggi sia esagerato alme-
no quanto l’ottimismo di ieri […] La 
configurazione del futuro dipende 
in buona parte da ciò che sapremo 
fare del presente.
Pensiamo infine che, come diceva 
Antonio Gramsci, occorra saper con-
ciliare l’ottimismo della volontà con 
il pessimismo della ragione… Con 
questo stato d’animo intendiamo svi-
luppare, di fronte al dilagare delle pas-
sioni tristi, una prassi governata dalle 
passioni gioiose.

Benasayag M.-Schmit G.

Isaì Moreno



1/2015 ● Proposta Educativa ↔link 11Proposta Educativa ● 1/2015↔link10

ra della natura matrigna, che anzi domina e 
sottomette al suo potere. 
Il secondo mito rappresentativo dell’umane-
simo moderno, secondo anche in ordine di 
tempo, speculare al primo in quanto rappre-
senta in un certo senso la sua coscienza criti-
ca, ovvero la consapevolezza dei limiti e dei 
fallimenti del progetto prometeico, è il mito 
di Sisifo. L’astuto Sisifo, che cerca di ingan-
nare gli dèi, viene da questi condannato ad 
una pena che dovrà scontare per tutta l’eter-
nità. Egli dovrà infatti spingere un masso fino 
alla cima di una montagna, e quando l’avrà 
raggiunta il masso ridiscenderà a valle e Sisifo 
dovrà ricominciare la faticosa risalita. Celebre 
a questo riguardo il saggio di Albert Camus, 
secondo cui, se accettata con rassegnazione, la 
fatica a cui è sottoposto Sisifo può addirittura 
renderlo felice. 
In realtà, anche la titanica potenza di Prome-
teo e la «disincantata rassegnazione» di Sisifo 
sono al fondo due passioni tristi.

Maria, figura di nuova umanità

Gli antichi umanesimi avevano, pur 
senza esserne consapevoli e senza af-
fermarlo esplicitamente, una marcata 

caratteristica maschilista. Il nuovo umanesi-
mo non potrà dunque non tener conto della 
rivoluzione culturale che è avvenuta nel corso 
del Novecento, che ha emancipato la donna 
liberandola, non senza qualche equivoco al 
riguardo, dalla sua millenaria subordinazione.
Qui vorrei tentare un discorso un po’ “teme-
rario”, non tanto per i tradizionali e ormai 
consolidati presupposti dottrinali da sempre 
acquisiti e riconosciuti dal Magistero, ma 
per alcuni aspetti che ritengo in ogni caso 
non privi di qualche giustificazione anche sul 
piano dottrinale e teologico. Vorrei dunque 
fare di Maria, la madre di Gesù, il prototi-

Questo tipo di riflessioni ci induce a ten-
tare un bilancio critico degli umanesimi 
della Modernità. Molto si potrebbe dire 
al riguardo, e molte sarebbero le forme di 
umanesimo da prendere in considerazione. 
Si potrebbe tuttavia ricondurre a due model-
li fondamentali il conflitto degli umanesimi 
che si sono contesi, nella loro specularità, la 
cultura dell’uomo moderno, e che si possono 
rappresentare attraverso due grandi racconti 
mitologici della civiltà greca. Il primo, anche 
in ordine cronologico, è il mito di Prome-
teo, il titano che ruba il fuoco agli déi per 
dotare l’uomo del potere di forgiare i metalli 
e quindi di costruirsi strumenti che poten-
ziano la sua forza. Il «Prometeo scatenato», 
di cui parla Hans Jonas, è dunque il simbolo 
dell’uomo moderno, che con le conoscen-
ze acquisite con la nuova scienza e con gli 
strumenti della tecnologia non ha più pau-

oscarlopezmillan

Futuro↔R&M R&M↔Futuro

po dell’umanesimo cristiano. La Gratia plena 
non è infatti solo simbolo di pienezza cele-
ste, ma anche terrestre, analogamente a Cri-
sto che non è solo totalmente natura divina, 
come riteneva l’eresia docetista, ma anche na-
tura umana in tutta la sua pienezza. Si tratta 
pertanto di vedere in che modo in Maria, la 
Madre di Gesù, si manifesta la figura di una 
umanità autentica, cioè vera e piena. 
La storia della Salvezza, secondo i Padri della 
Chiesa, procede infatti attraverso figure che, 
nella loro contrapposizione, si richiamano e si 
spiegano a vicenda. Come quindi Cristo è il 
nuovo Adamo, parallelamente Maria è la nuo-

Maria, donna di parte

No, non fu neutrale. Basta leggere il Magnificat per rendersi conto che Maria si è schierata. Ha preso posi-
zione cioè dalla parte dei poveri, naturalmente. Degli umiliati e offesi di tutti i tempi. Dei discriminati dalla 
cattiveria umana e degli esclusi dalla forza del destino. Di tutti coloro, insomma, che non contano nulla 
davanti agli occhi della storia.
Non mi va di avallare certe interpretazioni che favoriscono una lettura puramente politica del Magnificat, 
quasi fosse, nella lotta continua tra oppressi e oppressori, una specie di marsigliese ante litteram del fronte 
cristiano di liberazione. Significherebbe ridurre di gran lunga gli orizzonti dei sentimenti di Maria, che ha 
cantato liberazioni più profonde e durature di quelle provocate dalle semplici rivolte soci a li. I suoi accenti 
profetici, pur includendole, vanno oltre le rivendicazioni di una giustizia terrena, e scuotono l’assetto di ben 
più radicali iniquità.
Sta di fatto, però, che, sul piano storico, Maria ha fatto una precisa scelta di campo. Si è messa dalla parte 
dei vinti. Ha deciso di giocare con la squadra che perde. Ha scelto di agitare come bandiera gli stracci dei 
miserabili e non di impugnare i lucidi gagliardetti dei dominatori.
Si è arruolata, per così dire, nell’ esercito dei poveri. Ma senza roteare le armi contro i ricchi. Bensì, invitandoli 
alla diserzione. E intonando, di fronte ai bivacchi notturni del suo accampamento, perché le udissero dall’ 
alto, canzoni cariche di nostalgia. Ha esaltato, così, la misericordia di Dio. E ci ha rivelato che è partigiano 
anche Lui, visto che prende le difese degli umili e disperde i superbi nei pensieri del loro cuore; stende il suo 
braccio a favore dei deboli e fa rotolare i violenti dai loro piedistalli con le ossa in frantumi; ricolma di beni 
gli affamati e si diverte a rimandare i possidenti con un pugno di mosche in mano e con un palmo di naso 
in fronte.
Qualcuno forse troverà discriminatorio questo discorso, e si chiederà come possa conciliarsi la collocazione 
di Maria dalla parte dei poveri con l’universalità del suo amore e con la sua riconosciuta tenerezza per i pec-
catori, di cui i superbi, i prepotenti e i senza cuore sono la razza più inquietante.
La risposta non è semplice. Ma diventa chiara se si riflette che Maria non è come certe madri che, per amor 
di quieto vivere, danno ragione a tutti e, pur di non creare problemi, finiscono con l’assecondare i soprusi 
dei figli più discoli. No. Lei prende posizione. Senza ambiguità e senza mezze misure. La parte, però, su cui 
sceglie di attestarsi non è il fortilizio delle rivendicazioni di classe, e neppure la trincea degli interessi di un 
gruppo. Ma è il terreno, l’unico, dove lei spera che un giorno, ricomposti i conflitti, tutti i suoi figli, ex oppressi 
ed ex oppressori, ridiventati fratelli, possano trovare finalmente la loro liberazione.

don Tonino Bello

va Eva. Il parallelismo Adamo-Cristo trova già 
in san Paolo una forte connotazione teologica 
che avrà molti sviluppi in seguito: «Se a causa 
di un uomo venne la morte, a causa di un uomo 
verrà anche la risurrezione dai morti; e come 
tutti muoiono in Adamo, così tutti riceveranno 
la vita in Cristo» (1 Cor. 15,21-22). In Gesù 
Cristo si compiono pertanto tutte le profezie: 
«Cristo, che è il nuovo Adamo, rivelando il 
mistero del Padre e del suo Amore svela anche 
pienamente l’uomo all’uomo e gli rende nota 
la sua altissima vocazione» (Gaudium et spes, n. 
22a). Con Cristo l’uomo è pertanto in grado 
di apprendere, in un medesimo movimento, il 



1/2015 ● Proposta Educativa ↔link 13Proposta Educativa ● 1/2015↔link12

Futuro↔R&M

vero volto di Dio («Chi vede me vede il Pa-
dre») e il vero volto dell’uomo («Ecce homo»).
Giustino (100-165?), considerato il patrono 
dei Padri della Chiesa, fu il primo che stabilì 
l’audace parallelismo Eva-Maria. Nel Dialogo 
con Trifone, Giustino enuncia questa dottrina, 
basandosi quasi certamente sulla tradizione 
più antica della Chiesa. Giustino afferma che 
Dio ha deciso di realizzare la salvezza degli 
uomini rovesciando la procedura attraverso la 
quale era stato commesso il peccato, e a causa 
di ciò erano entrate nel mondo la rovina e la 
morte del genere umano: «Il Figlio di Dio si è 
fatto uomo per mezzo della Vergine, affinché 
la disobbedienza provocata dal serpente fosse 
annullata attraverso la stessa via per la quale 
prese inizio. Come infatti Eva, che era vergi-
ne e incorrotta, dopo aver accolto la parola del 
serpente, partorì disobbedienza e morte, allo 
stesso modo Maria, la Vergine, avendo ricevu-
to dall’Angelo Gabriele il buon annuncio che 
lo Spirito Santo sarebbe disceso su di lei e che 
la potenza dell’Altissimo l’avrebbe adombrata, 
concepì fede e gioia, per cui il santo nato da lei 
sarebbe stato il Figlio di Dio. Perciò rispose: 
«Mi avvenga secondo la tua parola» (Lc 1,38). 
Così per mezzo di lei è nato colui a proposito 
del quale, come abbiamo dimostrato, sono sta-
te dettate tante Scritture. Per mezzo di lui Dio 
abbatte anche il serpente, insieme a quegli an-
geli e a quegli uomini che sono divenuti simili 
a lui» (Dialogo con Trifone, n. 100). In alcune 
raffigurazioni pittoriche dell’Annunciazione, 
come nelle meravigliose e celeberrime tavole 
del Beato Angelico, vi è infatti sullo sfondo 
rappresentata la cacciata dei progenitori dal 
Paradiso terrestre.
Va poi notato che l’annuncio a Maria avvie-
ne in maniera insolita per la concezione del 
Sacro che avevano gli antichi (certamente gli 
ebrei ma non solo). Essa viene infatti raggiun-
ta dall’Arcangelo Gabriele nella sua modesta 

casa, e non, come ci si sarebbe potuto aspetta-
re, nello spazio sacro del Tempio. Il suo dialo-
go con l’Arcangelo avviene tra le mura dome-
stiche, nello spazio occupato dalle quotidiane 
faccende e dalle comuni esperienze della vita. 
Anche questo costituisce un tratto di parti-
colare rilevanza. Potremmo dire che Maria, e 
Dio attraverso di lei, riscatta in tal modo l’umi-
le vita dei semplici. Potremmo quindi vedere 
anche in questo un tratto dell’umanesimo cri-
stiano: l’umanesimo della vita quotidiana.
Il Magnificat è dunque l’ideale pendant del 
Discorso della montagna. Mentre il mondo 
celebra la potenza dei forti, il Discorso della 
montagna afferma che solo i miti saranno be-
ati. E nel Magnificat si dice che Dio abbatte i 
potenti dai troni e innalza gli umili. E anche 
questo è un tratto dell’umanesimo cristiano: 
l’umanesimo dei miti e degli umili.

Conclusione

Il tema dell’umanesimo ci interroga inevita-
bilmente su quale sarà il futuro dell’uomo. 
La domanda sul futuro è oggi spesso asso-

ciata ad un senso di angoscia e di timore. Ango-
sce esistenziali e comunitarie; timori sul piano 
individuale e collettivo. La domanda sul futuro 
è comunque sempre una domanda accompa-
gnata anche da un sentimento di speranza. Ed 
è la speranza che vince le «passioni tristi». 
Per i cristiani e per le comunità cristiane dis-
seminate nel tessuto vivo del nostro Paese si 
impone dunque un compito: avere e dare spe-
ranza. Prima di tutto averla, questa meravi-
gliosa virtù teologale. E poi darla, sapendola 
dare nel modo che le è proprio.
Si dice spesso, e giustamente, che finché c’è vita 
c’è speranza. Io vorrei concludere provando 
anche a rovesciare i termini. E allora potrem-
mo dire non solo finché c’è vita c’è speranza, 
ma soprattutto che finché c’è speranza c’è vita.

L’intenzione di questa riflessione 
è quella di evidenziare alcune 
delle principali “sfide” educa-
tive che emergono dal rilegge-
re il contesto attuale alla luce 

della centralità del tema del valore dell’uomo, 
della sua dignità, interpretato nell’orizzon-
te della fede cristiana. L’educazione, infatti, 
è un compito permanente e sempre nuovo il 
quale richiede che ai fini da perseguire si ac-
compagni una costante intelligenza del pre-
sente e un’assunzione rinnovata dell’impegno 
verso il bene. Vale certamente ancora oggi 
quando scritto al n. 9 della Gaudium et spes 
«il mondo di oggi si presenta a un tempo po-
tente e debole, capace di operare il meglio e 
il peggio, mentre gli si apre davanti la strada 
della libertà o della schiavitù, del progresso o 
del regresso, della fraternità o dell’odio. Inol-
tre l’uomo si rende conto che dipende da lui 
orientare bene le forze da lui stesso suscitate e 
che possono schiacciarlo o servirgli. Per que-
sto si pone degli interrogativi».
I limiti della presente riflessione stanno nella 
prospettiva attraverso la quale si intende de-
clinare l’intenzione stessa: non si vuole qui 
affrontare in modo esaustivo il complesso 
quadro teorico che la categoria di umanesi-
mo e il suo rapporto con quella di educazione 
comportano, quanto piuttosto assumere un 

R&M↔ LE NUOVE SFIDE

taglio più modesto che cerchi di “istruire” al-
cune riflessioni e “descrivere” alcune sfide che 
l’analisi dell’esperienza educativa delle attuali 
comunità cristiane sembra porre con evidenza.

Perché ritornare a parlare di umanesimo

La tensione educativa della comunità cri-
stiana nasce innanzitutto da una prospet-
tiva umanistica che, prima di essere un 

insieme di idee, è un atteggiamento di atten-
zione e di cura e la sottolineatura di un valore.
Parlare di umanesimo, infatti, non significa 
guardare all’indietro verso un periodo cultu-
rale, particolarmente fecondo (anche se non 
privo di contraddizioni), quanto piuttosto 
porre uno sguardo all’oggi, cercando di porre 
al centro l’uomo e la sua vita nelle sue mol-
teplici dimensioni e connessioni, rifuggendo 
da visioni riduzionistiche e banalizzazioni. La 
crisi antropologica di cui spesso si parla e che 
si esprime in molteplici modi si caratterizza, 
infatti, sempre per una mortificazione di una 
o più dimensioni dell’umano.
L’uomo attraverso le sue scoperte scienti-
fiche e tecnologiche può crescere in cono-
scenza, saggezza, perizia, efficacia, ma può 
anche incorrere in una semplificazione di sé 
e della propria comprensione. È il timore di 
un uomo “semplificato”, ad esempio, quello 

Umanesimo cristiano e
NUOVE SFIDE EDUCATIVE

Pierpaolo Triani

Georgie Pauwels



1/2015 ● Proposta Educativa ↔link 15Proposta Educativa ● 1/2015↔link14

Nuove sfide↔R&M

che esprime J. M Besnier in un suo saggio: 
«L’uomo semplificato è l’ultima conquista di 
una concezione tecnoscientifica del mondo. 
Affetto dalla sindrome del tasto asterisco, 
riuscirà a provare nostalgia per la profondità 
che le macchine compiacenti gli risparmiano, 
mentre nello stesso istante, gli chiudono que-
gli “occhi interiori” che ama evocare Marta 
Nussbaum nel tentativo di ridestare la causa 
umanistica?» (J.M. Besnier, L’uomo sempli-
ficato, Vita e Pensiero, Milano 2013, p. 133).
Parlare di umanesimo significa dire che si 
prende sul serio la dignità della vita umana, 
che si ha a cuore la realizzazione di ogni uomo 
nella concretezza della sua realtà: «L’appello 
all’umano, fatto proprio dal Concilio, chia-
ma in causa valori, grazie ai quali e per i quali 
l’uomo formula le sue rivendicazioni, affronta 

le sue preoccupazioni, vive le sue esperienze: 
l’uomo inteso, però, non solo nella sua essen-
za, bensì nella sua storicità, e più esattamente 
nella sua storia reale. Per questo la vera que-
stione sociale oggi è diventata la questione 
antropologica: la difesa dell’integrità umana va 
di pari passo con la sostenibilità dell’ambiente 
e dell’economia, giacché i valori da preservare 
sul piano personale (vita, famiglia, educazio-
ne) sono pure determinanti per tutelare quelli 
della vita sociale (giustizia, solidarietà, lavoro)» 
(CEI, Invito al Convegno, Roma ottobre 2013, 
nell’edizione EDB, Bologna 2013, pp. 18s).
Logicamente a partire dall’affermazione del-
la centralità dell’uomo possono sorgere posi-
zioni diverse. Maritain nell’introduzione ad 
Umanesimo integrale osserva come umanesi-
mo sia “parola ambigua”. «È chiaro – scrive il 
filosofo francese – che colui che la pronuncia 
impegna senz’altro tutta una metafisica, ed è 
chiaro che l’idea, che ci si farà dell’umanesi-
mo, avrà risonanze del tutto diverse, secon-
do che nell’uomo c’è o no qualcosa la quale 
respira oltre il tempo e una personalità i cui 
profondi bisogni oltrepassano tutto l’ordine 
dell’universo» (J. Maritain, Umanesimo in-
tegrale, Borla, Roma 1980, p. 58.).
L’umanesimo espresso dalla comunità eccle-
siale, nella sua cura verso gli uomini nella con-
cretezza e nell’affermazione del valore invio-
labile di ogni uomo, senza alcuna distinzione, 
si qualifica perciò con caratteristiche proprie. 
Si può parlare a questo riguardo di umane-
simo cristiano, precisando però come que-
sta espressione vada intesa come un quadro 
concettuale di riferimento e non una dottrina 
filosofica chiusa, storicamente determinata e 
nella consapevolezza delle diverse forme d’u-
so che essa ha avuto nella storia della cultura 
e del pensiero cristiano.1 
1 Ad esempio dei diversi usi dell’espressione, si prenda in con-
siderazione a questo proposito quanto scriveva Maritain in 

Umanesimo cristiano

Indica quella particolare corrente  umanista, dif-
fusa nel XVI secolo soprattutto in  Francia,  Fian-
dre e Germania, che intendeva conciliare i principi 
base dell’Umanesimo con il  cristianesimo. In tal 
senso questa corrente metteva l’uomo al centro 
della Chiesa, quindi valorizzava il rapporto perso-
nale e individuale con Dio, inoltre favoriva lo stu-
dio filologico  dei testi sacri, al fine di ricavare la 
lezione originale di tali testi, non condizionata 
da traduzioni o da adeguamenti. Anche nei mo-
nasteri si videro esempi di umanesimo cristiano, 
come nel caso di Ambrogio Traversari e di alcune 
monache umaniste, quale ad esempio Camilla da 
Varano. Il maggiore esponente di questa corren-
te era Erasmo da Rotterdam. La raffinata opera di 
Erasmo, la sua critica moderata e la sua idea di rin-
novamento portarono a una rapida diffusione di 
questo movimento all’interno della stessa Chiesa, 
e anche in nazioni fortemente conservatrici dal 
punto di vista religioso, come la Spagna.
Tuttavia con il tempo la corrente umanista venne 
fortemente osteggiata dalle gerarchie ecclesiasti-
che, soprattutto perché molti umanisti si avvicina-
rono sempre più alle idee riformatrici estremiste.

da Wikipedia

Strettamente connessa alla trascendenza si 
pone l’attenzione della Chiesa verso un uma-
nesimo integrale, che riconosce e valoriz-
za nell’uomo l’insieme delle sue dimensioni 
costitutive: corporea, affettiva, intellettuale, 
spirituale, sociale. Un umanesimo consape-
vole della grandezza, ma anche della ferita 
della vita umana, della capacità degli uomini 
di compiere il bene, ma anche della loro pos-
sibilità di operare, tragicamente, il male. In-
fatti: «Così l’uomo si trova in se stesso diviso. 
Per questo tutta la vita umana, sia individuale 
che collettiva, presenta i caratteri di una lotta 
drammatica tra il bene e il male, tra la luce e 
le tenebre» (Gaudium et spes, n. 13).
La cura delle diverse dimensioni dell’umano, 
però, si esprime con accentuazioni diverse a 
seconda delle culture e dei contesti. Per que-
sta ragione all’interno di una visione unitaria 
di fondo, l’umanesimo cristiano si presenta 
anche plurale, in quanto si caratterizza per 
una differenziazione di espressioni, di elabo-
razioni culturali, di forme di vita personale e 
sociale.
L’umanesimo cristiano inoltre, proprio per-
ché strettamente interpellato e coinvolto nel 
processo storico, può essere qualificato come 
dinamico, in quanto teso a declinare il mes-
saggio cristiano nell’oggi, ma anche perché 
aperto a nuove consapevolezze in un processo 

R&M↔Nuove sfide

L’orizzonte dell’umanesimo cristiano

La concezione dell’uomo nella prospet-
tiva cristiana si presenta radicata “in” 
Gesù Cristo. Con parole altissime ce lo 

ricorda la Gaudium et spes: «In realtà solamen-
te nel mistero del Verbo incarnato trova vera 
luce il mistero dell’uomo. Egli è «l’immagine 
dell’invisibile Dio» (Col 1,15). Egli è l’uomo 
perfetto, che ha restituito ai figli di Adamo la 
somiglianza con Dio, resa deforme già subito 
agli inizi a causa del peccato. Poiché in lui la 
natura umana è stata assunta, senza per questo 
venire annientata, per ciò stesso essa è stata 
anche innalzata a una dignità sublime» (n. 22). 
In Gesù Cristo l’uomo coglie i tratti del suo 
essere creato «ad immagine di Dio», si com-
prende come figlio amato, fratello, com-par-
tecipe al Mistero dell’amore che fonda la vita. 
Alla luce della sua radice cristologica, l’uma-
nesimo cristiano si qualifica come trascenden-
te, in quanto ritiene che il senso più autentico 
dell’uomo stia nel suo essere costitutivamente 
in relazione con “Dio”. «Solamente fidando-
ci di Gesù Cristo, conosciamo che il destino 
dell’uomo è partecipare della sua stessa figlio-
lanza; è chiamato ad oltrepassarsi incessante-
mente, non per divenire altro da sé, bensì per 
assumere la propria identità grazie alla rela-
zione con l’Altro» (CEI, Invito al Convegno, 
op. cit., p. 10).

Strutture politiche e libertà, citato in J. Maritain, Per un umanesi-
mo cristiano. Passi scelti dagli scritti, Introduzione di G. Galeazzi, 
Edizioni Messagero Padova, Padova 1984, p. 55: «Il dibattito 
che divide i nostri contemporanei e che obbliga tutti noi ad un 
atto di scelta è tra due concezioni dell’umanesimo: una conce-
zione teocentrica o cristiana e una concezione antropocentri-
ca di cui lo spirito del Rinascimento è il primo responsabile. La 
prima specie di umanesimo può essere chiamata umanesimo 
integrale, la seconda umanesimo inumano. Importa, tuttavia, 
comprendere che l’umanesimo integrale o “teocentrico” di cui 
parliamo è tutt’altra cosa dell’“umanesimo cristiano” (o natu-
ralismo cristiano) che è prosperato a partire dal XVI secolo e 
la cui esperienza è stata fatta fino alla nausea».

Nenyaki

http://it.wikipedia.org/wiki/Umanesimo
http://it.wikipedia.org/wiki/Francia
http://it.wikipedia.org/wiki/Fiandre
http://it.wikipedia.org/wiki/Fiandre
http://it.wikipedia.org/wiki/Germania
http://it.wikipedia.org/wiki/Cristianesimo
http://it.wikipedia.org/wiki/Filologia
http://it.wikipedia.org/wiki/Filologia
http://it.wikipedia.org/wiki/Ambrogio_Traversari
http://it.wikipedia.org/wiki/Camilla_da_Varano
http://it.wikipedia.org/wiki/Camilla_da_Varano


1/2015 ● Proposta Educativa ↔link 17Proposta Educativa ● 1/2015↔link16

di sempre maggior profondità di comprensio-
ne e realizzazione dell’umano (cf. ivi, n. 54). 
Affermare, da parte della Chiesa, la pienezza 
dell’umano in Gesù Cristo significa ricono-
scere che Egli è per gli uomini di tutti i tem-
pi non semplice “nozione”, ma «via, verità e 
vita», novità perenne, irriducibile ad una par-
ticolare cultura, fonte inesauribile di umaniz-
zazione per le persone e le diverse società.

Le categorie portanti 
e le sfide educative del presente

Una visione radicata, integrale e dina-
mica dell’uomo ha in sé una forte ten-
sione pedagogica. L’uomo è un essere 

“in cammino” e il compito di umanizzazio-
ne investe costantemente ogni generazione e 
ogni singola persona. Come ha evidenziato 
Maritain: «Niente è più importante per cia-
scuno di noi e niente è più difficile che di-
venire un uomo. Così il compito principale 
dell’educazione è soprattutto quello di forma-
re l’uomo, o piuttosto di guidare lo sviluppo 
dinamico per mezzo del quale l’uomo forma 
se stesso ad essere uomo» (J. Maritain, Per 
una filosofia dell’educazione, La Scuola, Brescia 
2001, p. 60).
Il compito educativo, come ha evidenziato 
Benedetto XVI (Lettera alla Diocesi e alla cit-
tà di Roma sul compito urgente dell’educazione, 
Roma 21 gennaio 2008), non è questione di 
automatismi da attivare e applicare, interpella 
invece la libertà delle persone, la loro capacità 
di delineare dei fini, di leggere la situazione, 
di scegliere delle strade. 
Si può educare perciò in modi diversi. Come 
interpretare oggi nell’orizzonte dell’umane-
simo cristiano il compito educativo? Senza 
alcuna pretesa di esaustività proverò ad evi-
denziare tre questioni basilari e alcuni temi 
cruciali che la pedagogia cattolica può porre 

Nuove sfide↔R&M

all’attenzione di tutta la realtà sociale e innan-
zitutto alla stessa comunità ecclesiale.
Cercherò di farlo nella consapevolezza che 
l’impegno educativo è un fatto concreto che 
deve fare i conti con l’oggi, le sue potenzialità 
e i suoi nodi. 
«L’opera educativa della Chiesa è stret-
tamente legata al momento e al contesto 
in cui essa si trova a vivere, alle dinamiche 
culturali di cui è parte e che vuole contri-
buire a orientare. Il “mondo che cambia” è 
ben più di uno scenario in cui la comunità 
cristiana si muove: con le sue urgenze e le 
sue opportunità, provoca la fede e la respon-
sabilità dei credenti. È il Signore che, do-
mandandoci di valutare il tempo, ci chiede 
di interpretare ciò che avviene in profondità 
nel mondo d’oggi, di cogliere le domande e 
i desideri dell’uomo […] Compiendo tale 
discernimento, la Chiesa si pone accanto a 
ogni uomo condividendone gioie e speranze, 
tristezze e angosce e diventando così solida-
le con il genere umano» (CEI, Educare alla 
vita buona del Vangelo, Orientamenti pastorali 
dell’Episcopato italiano per il decennio 2010-
2020, Roma ottobre 2010, n. 7).
Vi sono state in questi anni molte analisi sul 
rapporto tra l’educazione e la nostra società 
che ne hanno messo in luce la problematicità;2 
certamente siamo in presenza di uno scenario 
culturale caratterizzato da alcune categorie 
portanti che concorrono in modo significativo 
a determinare l’attuale contesto formativo.3

2 Cf. Comitato per il Progetto culturale della CEI, La sfi-
da educativa, Laterza, Bari 2009; G. Angelini, L’educazione 
cristiana. Congiuntura storica e riflessione teorica, in «La Rivista 
del Clero Italiano», 7/8(2009) pp. 516-534; Id., L’educazione 
cristiana. I nodi teorici fondamentali, in «La Rivista del Clero 
Italiano», 1(2010) pp. 32-46; P. Triani–N. Valentini (a cura 
di), L’arte di educare nella fede. Le sfide culturali del presente, 
Edizioni Messagero, Padova 2008. 
3 È bene precisare che richiamo qui alcune riflessioni sulle ca-
tegorie portanti già esposte in modo più analitico in altri miei 
contributi. Accanto alla categoria di pluralità e soggettività ho 
inserito però in questo contributo quelle di orizzontalità e im-

R&M↔Nuove sfide

Una prima categoria è quella della plurali-
tà: delle culture, stili di vita, fonti di sapere, 
realtà formative. Pluralità dice ricchezza di 
possibilità e insieme frammentazione. Dice 
ricchezza dell’incontro con l’altro e rischio di 
perdersi in un relativismo sterile. 
Una seconda categoria è la soggettività, con il 
primato della realizzazione personale e del be-
nessere. Soggettività dice centralità dei vissuti 
e delle scelte personali e dice anche rischio di 
solitudine e chiusura su di sé. Al centro della 
dinamica culturale delle nostre società sta il 
singolo soggetto, la sua soddisfazione, la sua 
salute, la sua realizzazione, la sua salvaguar-
dia. Si tratta di una conquista di non poca 
rilevanza. È anche grazie a questa sensibilità 
che è cresciuta l’attenzione verso i diritti dei 
più deboli. Sono altrettanto evidenti alcuni 
nodi problematici. La centralità del benessere 
personale fine a stesso accresce l’egoismo so-
ciale, rende le persone chiuse su loro se stesse, 
paurose e incapaci di guardare oltre.
Una terza categoria potrebbe essere chiama-
ta orizzontalità, espressa dall’attenzione della 
cultura contemporanea a leggere i processi del 
mondo umano come fini a loro stessi. Oriz-
zontalità dice importanza assegnata all’effica-
cia delle azioni e del pensiero e all’efficien-
za delle scelte operate, crescita nella perizia 
tecnica, e insieme rischio di perdere di vista 
il senso generale dei processi, l’atrofizzazione 
della capacità di “grandi narrazioni”.
Una quarta categoria è la forza dell’imma-
gine. Oggi la costruzione della visione del 
mondo passa principalmente attraverso la 
mediazione di immagini, facilmente repli-
cabili e quindi a facile diffusione, accompa-
gnate da commenti rapidi potenzialmente 
indefiniti. La nuova centralità dell’imma-
gine apre a nuove forme di partecipazione, 

magine. Non ho invece preso in considerazione, diversamente 
da altre volte, quella di professionalizzazione.

più veloci e diffuse, ma porta con sé anche 
il rischio di confondere il vedere con il com-
prendere, di separare il reagire, il sentire dal 
riflettere e collegare.
Tenendo sullo sfondo queste categorie, cerco 
di mettere in luce ora alcune questioni basilari 
che la comunità ecclesiale pone all’attenzione 
di se stessa e dell’intera società.

Alcune questioni di fondo

La prima questione riguarda il senso stes-
so dell’educare.
Nella cultura occidentale contempora-

nea l’assunzione individualistica del principio 
di autodeterminazione, accompagnata anche 
dalla constatazione tragica dei danni delle 
educazioni totalitarie, ha portato al sorgere 
di un sospetto pedagogistico (cf. G. Angeli-
ni, L’educazione cristiana. Congiuntura storica 
e riflessione teorica, in «La Rivista del Clero 
Italiano», 7/8(2009) p. 571), teso a leggere 
l’educazione come atto di costrizione e limi-
tante la libertà personale. A questo proposito 
Benedetto XVI ha parlato di un falso concet-
to di autonomia dell’uomo, secondo il quale 
«l’uomo dovrebbe svilupparsi solo da stesso, 
senza imposizioni da parte di altri, i quali 
potrebbero assistere il suo autosviluppo, ma 
non entrare in questo sviluppo» (Benedetto 
XVI, Discorso alla 61° Assemblea generale della 
CEI, Roma 27 maggio 2010).
Per paura di non rispettare il soggetto, si rinun-
cia così ad educare. Questa linea tuttavia appare 
non solo impraticabile nei fatti, in quanto anche 
il solo regolare o il solo istruire veicolano dei 
significati, ma anche fortemente impoverente. 
Per vivere gli uomini non hanno bisogno che 
sia imposto un senso, hanno invece necessità 
che sia suscitato in loro un «desiderio di senso» 
attraverso la proposta di significati che attivino 
la loro libertà e la loro responsabilità. 



1/2015 ● Proposta Educativa ↔link 19Proposta Educativa ● 1/2015↔link18

Nuove sfide↔R&M

Rinunciare ad educare non significa perciò 
tacere, ma affermare, anche senza volerlo, che 
non vi è niente per me che valga la pena che 
io consegni all’altro. Il pensiero cristiano si 
muove su un’altra linea: per camminare sulla 
strada dell’autenticità l’uomo ha bisogno, di 
essere, come direbbe Mounier, interpellato: 
«Da chi prende le mosse l’educazione del fan-
ciullo? Questa domanda dipende da un’altra: 
qual è il suo compito? Non quello di fare, ma 
di stimolare le persone. Per definizione una 
persona si suscita con un appello e non si fab-
brica con l’addestramento» (E. Mounier, Il 
personalismo, AVE, Roma 2004, p. 154).
Per ripensare in profondità il senso dell’edu-
care i vescovi italiani invitano a prendere in 
seria considerazione il nesso stesso tra educa-
re e generare:4 «L’uomo non si dà la vita, ma 
la riceve. Allo stesso modo, il bambino impa-
ra a vivere guardando ai genitori e agli adulti. 
Si inizia da una relazione accogliente, in cui si 
è generati alla vita affettiva, relazionale e in-
tellettuale» (CEI, Educare alla vita buona del 
Vangelo, op. cit., p. 27).
Come il generare alla vita, anche l’educare è 
atto e processo che comporta fiducia, collabo-
razione, progressiva autonomizzazione, con-
segna di una “eredità” che mentre dal punto 
di vista biologico è solo “trasmessa”, sul piano 
culturale e spirituale è “consegnata” e di con-
seguenza può essere rifiutata, accettata passi-
vamente, accolta e trasformata creativamente.
Alla sottolineatura dell’impegno educativo 
come atto generativo, come appello e con-
segna, si collega una seconda questione: la 
necessità di ribadire l’irriducibilità dell’azio-

4 Per un approfondimento su questo tema cf. F.G. Brambilla, 
In Gesù trova luce il mistero dell’uomo. Costruire l’identità della 
persona come vocazione, in P. Triani (a cura di), Educare impe-
gno di tutti, op. cit., pp. 63-83; Aa.Vv., Ho ricevuto e trasmesso. 
La crisi dell’alleanza tra le generazioni, Vita e Pensiero, Milano 
2014; M. Magatti–C. Giaccardi, Generativi di tutto il mondo 
unitevi!, Feltrinelli, Milano 2014.

ne educativa ad un solo “registro”. Educare 
è certamente regolare, ma non è riducibile a 
solo quest’aspetto, anzi sarebbe un grave er-
rore farlo. Lo stesso principio vale anche per 
l’istruire, per l’accudire, per il proporre signi-
ficati. L’azione educativa comporta l’intreccio 
di questi registri, armonizzati insieme dalla 
ricerca costante del bene dell’altro; ricerca che 
chiama in causa l’educatore in prima persona.
«Devo dunque mettere in moto una storia 
umana, e personale. Con quali mezzi? Sicu-
ramente, avvalendomi di discorsi, esortazioni, 
stimolazioni e “metodi” di ogni genere. Ma 
ciò non è ancora il fattore originale. La vita 
viene destata e accesa solo dalla vita. La più 
potente “forza di educazione” consiste nel fat-
to che io stesso in prima persona mi protendo 
in avanti e mi affatico a crescere» (R. Guar-
dini, La credibilità dell’educatore, in Id., Perso-
na e libertà, La Scuola, Brescia 1987, p. 222).
Quando parliamo, dunque, di educazione inte-
grale, non dobbiamo prendere in considerazio-
ne solo le finalità e i contenuti, ma porre atten-
zione al modo stesso di agire educativamente.
Vi è poi una terza questione, non meno im-
portante delle precedenti: vi è il rischio in 
campo educativo di assumere una sorta di 

Sukanto Debnath

R&M↔Nuove sfide

sguardo ingenuo che nasconde la dimensione 
di fragilità propria dell’uomo, la sua fatica a 
comprendere la realtà e a realizzare il bene. 
Parlare di educazione nell’ottica dell’umane-
simo cristiano significa, invece, certamente 
potenziare le risorse e le potenzialità della 
persona, ma riconoscendo che questa promo-
zione fa i conti con i limiti e le ferite dell’a-
nimo umano. Significa evidenziare il proces-
so di autenticazione di sé come un cammino 
straordinario, dove, però, sono intrinseche 
anche la fatica, la lotta “con se stessi”, il supe-
ramento degli ostacoli, l’accoglienza dei limi-
ti. «L’autenticità umana non è mai un posses-
so puro, sereno, sicuro. È sempre un ritrarsi 
dall’inautenticità; e il riuscire a ritrarsi non fa 
che mettere in luce di volta in volta il bisogno 
di uscire ancora di più dall’inautenticità. Il 
nostro progresso nell’intelligenza è al tempo 
stesso eliminazione di fraintendimenti e in-
comprensioni. Il nostro progresso nella verità 
è al tempo stesso correzione di sbagli ed erro-
ri. Il nostro sviluppo morale avviene attraver-
so il pentimento dei peccati. La religiosità au-
tentica viene scoperta e attuata riscattandoci 
dalle molte insidie del traviamento religioso. 
Per questo ci si comanda di vegliare, pregare, 
di camminare con timore e tremore. E sono i 
più grandi santi che si confessano i più gran-
di peccatori, anche se i loro peccati sembrano 
assai leggeri a coloro che sono meno santi e 
che quindi non hanno il loro discernimento 
e il loro amore» (B. Lonergan, Il metodo in 
teologia, Città Nuova, Roma 2001, pp. 142s).

Alcuni temi centrali

Accanto alle questioni basilari sopra 
accennate, ritengo che il contesto at-
tuale richieda alla riflessione pedago-

gica cattolica una forte attenzione in ordine 
ad alcuni “temi”. Vi sono infatti attualmente 

diversi aspetti della vita umana che rischiano 
di passare sotto silenzio e che invece risultano 
cruciali per una formazione integrale e tra-
scendente dell’uomo. Ne ricordo alcuni.

a) Il tema dell’apertura e del dono
Nell’Evangelii gaudium Papa Francesco scri-
ve: «Il grande rischio del mondo attuale, con 
la sua molteplice e opprimente offerta di 
consumo è una tristezza individualistica che 
scaturisce dal cuore comodo e avaro, dalla ri-
cerca malata di piaceri superficiali, dalla co-
scienza isolata» (Papa Francesco, Evangelii 
gaudium, n. 2). Siamo sollecitati quotidiana-
mente a prenderci cura di noi stessi, a porre il 
nostro io al centro, ma, così facendo, corria-
mo il rischio di pensarci in modo isolato, di 
rinchiuderci in noi stessi. Accanto alla cura 
del sé, occorre non perdere di vista la coltiva-
zione della dimensione relazionale della per-
sona, della sua apertura all’altro. 
Si tratta perciò di mettere a tema l’educazio-
ne all’apertura verso l’altro e verso il mondo, di 
invitare gli uomini di ampliare lo sguardo oltre 
la cerchia rassicurante delle relazioni intime, di 
correre il rischio di andare oltre il proprio pun-
to di vista e il proprio mondo. È ancora Papa 
Francesco a ricordarcelo: «Giungiamo ad es-
sere pienamente umani quando siamo più che 
umani, quando permettiamo a Dio di condurci 
al di là di noi stessi perché raggiungiamo il no-
stro essere più vero» (ibidem, n. 8).
Per la fede cristiana, la realizzazione di sé è 
intrinsecamente segnata da una dinamica di 
donazione. Per il cristianesimo è limitativo 
pensare l’uomo solo in ordine all’avere, ma 
anche in ordine solo al benessere. La stra-
da dell’autenticità non passa attraverso la 
salvaguardia di sé, ma attraverso il dono di 
sé. Il compimento della vita non sta tanto 
nel sapere rispondere intellettualmente alla 
domanda «chi sono?», quanto piuttosto nel 



1/2015 ● Proposta Educativa ↔link 21Proposta Educativa ● 1/2015↔link20

Nuove sfide↔R&M

sapere mettere in gioco se stessi per il bene 
di tutti. A questo proposito L. Monari ha 
parlato dell’importanza di «rischiare il gesto 
del dono», come atto intrinseco alla forma 
dell’uomo. «Questa “forma” dell’esistenza 
umana fa sì che l’uomo non si accontenti mai 
di ciò che possiede, ma si proietti sempre di 
nuovo alla ricerca degli altri, dell’Altro; che 
l’esistenza dell’uomo sia essenzialmente cre-
ativa, desiderosa di immettere un frammen-
to di vita nuovo, originale nel contesto del 
mondo. Per fortuna, l’uomo non si accon-
tenta di meno. Il consumismo può essere at-
traente, il permissivismo allettante, l’aggres-
sività rassicurante, ma l’uomo non riuscirà 
mai a trovare la propria quiete e serenità nel 
possesso, nel lasciarsi andare, nell’affermar-
si sopra gli altri. Abbiamo fiducia in questa 
struttura dell’esistenza umana e siamo con-
vinti che farà sempre udire la sua voce» (L. 
Monari, «Perché mi cercavate?». Debitori del 
Vangelo ai giovani. Lettera pastorale alla dio-
cesi di Piacenza-Bobbio per l’anno 2004-2005, 
Berti, Piacenza 2004, p. 30).

b) Il tema del futuro al plurale
Attento alla propria realizzazione, l’uomo 

contemporaneo rischia di dimenticarsi degli 
altri non solo nel presente, ma anche per il 
futuro. Si pensa a che cosa si possa fare per 
sé stessi, molto meno si tematizza che cosa 
si possa fare per gli altri, e con gli altri, per 
un domani migliore. Si è persa di vista l’idea 
che per far crescere occorre seminare e che, 
non sempre, colui che getta il seme è anche 
colui che raccoglie i frutti. Risulta a questo 
riguardo importante riporre a tema nell’azio-
ne educativa l’interdipendenza tra le genera-
zioni e evidenziare nuovamente il valore del 
concorrere, ognuno per la sua parte, ad un 
bene dell’umanità, che non coincide solo con 
il bene del singolo. È bello, e urgente, torna-
re a sollecitare i giovani, ma anche gli adulti, 
a chiedersi non solo «come immagino il mio 
domani?», ma anche «che cosa posso fare per 
il domani del mondo»?
Già la Gaudium et spes sottolineava l’urgenza 
di superare un’etica individualistica e di pro-
muovere una cultura della solidarietà e della 
partecipazione: «Infatti, quanto più il mondo 
si unifica, tanto più apertamente gli obblighi 
degli uomini superano i gruppi particolari e 
si estendono a poco a poco al mondo intero. 
È ciò non può avvenire se i singoli uomini e 

Per un’educazione degli adulti

Solo uno sviluppo fondato sulla 
partecipazione sociale e il pieno 
rispetto dei diritti umani può so-
stenere l’avanzamento corretto 
della società: questa partecipa-
zione rende possibile affrontare le 
sfide del futuro.
L’educazione degli adulti è il risul-
tato di una consapevole apparte-
nenza alla comunità e, al tempo 
stesso, la condizione per un’atti-
va partecipazione sociale; è uno 
strumento indispensabile per in-

coraggiare uno sviluppo che non 
turbi l’equilibrio ambientale, per 
promuovere il valore della demo-
crazia, della giustizia, dell’ugua-
glianza fra i diversi, per favorire il 
progresso scientifico sociale ed 
economico, per costruire un mon-
do dove la cultura della pace e del 
dialogo sostituiscono la violenza.
L’educazione degli adulti include 
l’insieme dei processi di apprendi-
mento, formale e non, attraverso i 
quali gli adulti sviluppano la loro 
abilità, arricchiscono le conoscen-
ze tecniche e professionali e le 

orientano secondo le loro neces-
sità.
[…] Gli obiettivi dell’educazione 
permanente sono quelli di svilup-
pare negli individui autonomia di 
pensiero e di comportamento e di 
maturare il loro senso di respon-
sabilità, in modo che essi possano 
decidere consapevolmente del 
proprio futuro e affrontarne le sfi-
de con successo.

dalla Dichiarazione finale
della V conferenza

internazionale
sull’educazione degli adulti

R&M↔Nuove sfide

i loro gruppi non coltivano in se stessi le vir-
tù morali e sociali e non le diffondono nella 
società, così che sorgano uomini veramente 
nuovi, artefici di un’umanità nuova, con il ne-
cessario aiuto della grazia divina. […] Invero 
la libertà umana spesso si indebolisce qualora 
l’uomo cada in estrema indigenza, come si de-
grada quando egli stesso, cedendo alle troppe 
facilità della vita, si chiude in una specie di 
aurea solitudine. Al contrario, acquista forza, 
quando l’uomo accetta le inevitabili difficoltà 
della vita sociale, assume le molteplici esigen-
ze dell’umana convivenza e si impegna al ser-
vizio della comunità umana. Perciò bisogna 
stimolare la volontà di tutti ad assumersi la 
propria parte nelle comuni imprese» (n. 31).

c) Il tema della coscienza
Mentre occorre aiutare le persone ad allargare 
gli orizzonti del proprio sguardo, è necessa-
rio, altresì, promuovere in essi una maggiore 
consapevolezza di sé. I due aspetti sono stret-
tamente connessi e ci conducono al tema, de-
cisivo, della formazione della coscienza.
La cultura educativa odierna non intende im-
porre a qualcuno una specifica identità dall’e-
sterno, ma piuttosto promuovere in ciascuno 
le capacità per costruire la propria storia. 
Oggi le persone “per imparare a vivere” non 
devono fare i conti con una rigida regolamen-
tazione esterna messa in atto dalle istituzio-
ni e dalla cultura di riferimento, ma proprio 
per questo non possono neppure contare sulla 
sicurezza che i dispositivi esterni danno. La 
persone si trovano così da una parte in uno 
stato di “sovranità assoluta”: «Desideroso di 
vivere la vita e il suo brivido, l’Io sovrano si 
crede padrone di se stesso e del mondo, per-
fettamente capace di dare corso a quella vo-
lontà di potenza che sente scorrere nelle sue 
vene» (M. Magatti, Libertà immaginaria, 
Feltrinelli, Milano 2009, p. 351). Dall’altra 

parte si trovano in uno stato di confusione, 
di solitudine, di smarrimento: «In realtà, al 
di là delle sue fantasie e delle sue illusioni in 
cui è immerso, l’Io sovrano dà forma a una 
singolare combinazione che, da un lato, vede 
l’aumento complessivo della potenza siste-
matica e, dall’altro, comporta il progressivo 
indebolimento della soggettività individuale. 
In questo modo nonostante le sue pretese, 
l’Io sovrano finisce per rimanere vittima di se 
stesso» (ibidem).
Di fronte a questa situazione la reazione 
dell’azione educativa potrebbe essere quella 
di tornare ad un sistema di dispositivi esterni, 
chiuso, omogeneo e coerente. Questa strada, 
limitandoci ad un giudizio di fattibilità, ap-
pare difficilmente percorribile. È troppo alto 
l’intreccio tra i vari contesti di vita, per pen-
sare che sia possibile creare un sistema im-
permeabile ad altri. L’alternativa, però, non 
può essere quella di rinunciare alla funzione 
di disciplinamento e orientamento che danno 
punti di riferimento esterni. 
Risulta invece più opportuno percorrere un’al-
tra strada. Non basta offrire dispositivi ester-
ni (persone, regole, prassi, istituzioni) occorre 
invece innalzare la significatività e la vitalità 
di ciò che si va proponendo. Si ha bisogno di 
contesti di riferimento dove poter incontra-
re e “respirare” dei significati per cui vivere. 
Ma i contesti vitali hanno bisogno di persone 
sempre più consapevoli. Si risponde al de-
potenziamento dei dispositivi esterni con un 
aumento dell’attenzione alla formazione del 
dispositivo interno del soggetto, ossia la sua 
coscienza. Le persone oggi sono ricondotte a 
se stesse e questo richiede che esse imparino 
sempre di più ad appropriarsi di sé, ad avere 
una consapevolezza della tensione all’autenti-
cità, della dinamica di auto-trascendenza che 
apre l’uomo alla ricerca del vero, del giusto, 
del bello, dell’amabile.



1/2015 ● Proposta Educativa ↔link 23Proposta Educativa ● 1/2015↔link22

Nuove sfide↔R&M

Bernard Lonergan che ha fatto dell’innalza-
mento della consapevolezza della coscienza 
umana la sua costante direzione di lavoro 
ebbe modo di scrivere: «Nel mezzo di questo 
diffuso disorientamento, il problema dell’uo-
mo di auto-conoscenza cessa di essere sem-
plicemente l’interesse individuale inculcato 
dall’antico saggio. Esso acquista le dimensio-
ni di una crisi sociale. Può essere letto come 
il problema storico del ventesimo secolo» (B. 
Lonergan, La prefazione originaria di In-
sight, in B. Lonergan, La formazione della 
coscienza, a cura di P. Triani, La Scuola, Bre-
scia 2010, p. 42).
Formare la coscienza personale appare sem-
pre di più come un compito necessario, ma 
anche molto difficile e selettivo. È più facile, 
in fondo chiedere alle persone di affidarsi ad 
una autorità esterna o dire loro di fare come 
desiderano, piuttosto che proporre a loro 
di prendere sul serio se stessi e il loro inse-
rimento nella realtà. Come rendere davvero 
generalizzata la formazione della coscienza 
personale? È una sfida molto ardua, ma oggi 
ineludibile.

d) Il tema della libertà
Il tema della coscienza porta con sé quello 
della libertà, oggi spesso confuso con la spon-
taneità o con la sola possibilità di agire. 
Il processo educativo, nel senso più profondo 
del termine, è un processo di liberazione, di 
acquisizione e appropriazione delle condizio-
ni soggettive per l’esercizio della libertà. 
Per crescere nella libertà occorre però avere 
un’immagine “guida” di essa. Nella proposta 
cristiana la forma a cui si tende non è quella 
di una “astratta” libertà “da” e “di”. È una di-
namica che ha contenuti concreti. Il cristia-
no mira ad essere libero nell’utilizzo delle cose, 
ossia a non considerarle mai un assoluto, ma 
solo in modo dipendente rispetto al compi-

mento del bene; mira ad essere libero nei con-
fronti di sé, ossia tende a non assolutizzare se 
stesso, i propri punti di vista e i propri bisogni; 
a non considerarsi mai “sovrano”; mira, infi-
ne, a diventare libero di donare fino in fondo, 
di crescere nella capacità (molto rara, sostan-
zialmente un dono di grazia) di dare tutto se 
stesso per il bene degli altri.
La libertà così intesa non è un dato acquisito. 
Sembra un fatto scontato, ma occorre riba-
dirlo perché oggi è proprio esso che rischia 
di essere misconosciuto e taciuto all’interno 
dell’azione educativa.
Liberi, concretamente, si diventa; per questo 
occorre educare la libertà, ossia promuovere 
un percorso formativo che ne permetta una 
declinazione sempre più profonda. 
Si diventa liberi attraverso un esercizio quo-
tidiano dei dinamismi della propria umanità: 
«Le principali aspirazioni della persona sono 
per la libertà. Non intendo quella libertà che 
si identifica con il libero arbitrio e che è un 
dono di natura in ciascuno di noi, ma quella 
che è spontaneità, espansione, o autonomia, 
e che dobbiamo conquistare attraverso uno 
sforzo costante e una lotta continua» (J. Ma-
ritain, Per una filosofia dell’educazione, op. 
cit., p. 73).
Si diventa liberi sempre in modo “incerto”, 
sottoposti al rischio di una riduzione della li-
bertà interiore.
«La libertà della scelta non è assicurata senz’al-
tro. Se deve essere una scelta reale e non un 
essere-afferrati da qualsiasi motivo, presup-
pone sincerità interiore ed esercizio maturo. 
Bisogna diventare liberi per la libertà. La li-
bertà come espressione dell’essenza non è pa-
rimenti assicurata senz’altro» (R. Guardini, 
Persona e libertà, op. cit., pp. 102s).
Come si può educare la libertà? Non si trat-
ta soltanto di togliere degli “ostacoli” o degli 
impedimenti, ma piuttosto di aiutare ogni 

Nuove sfide↔R&M

singola persona, per riprendere i temi appena 
sopra richiamati, ad aprirsi al mondo e alla re-
altà di sé in modo sempre più ricco. L’educa-
zione della libertà richiede di promuovere una 
reale auto-appropriazione, secondo Lonergan 
(cf. Il metodo in teologia, op. cit.), del proprio 
dinamismo coscienziale; di promuovere, se-
condo Mounier, una personalizzazione del 
mondo e di se stessi.
«La nostra libertà è la libertà di una persona 
situata, è anche la libertà di una persona va-
lorizzata. Io non sono libero solamente per il 
fatto di esplicare la mia spontaneità, ma di-
vengo libero se indirizzo questa spontaneità 
nel senso di una liberazione, cioè di una per-
sonalizzazione del mondo e di me stesso» (E. 
Mounier, Il personalismo, op. cit, p. 99).

e) Il tema della trascendenza
Infine un tema sempre più spesso taciu-
to nell’impegno educativo è quello della 
trascendenza, intesa come senso religioso, 
come apertura al mistero. Tesi a “sfruttare” il 
mondo, rischiamo di stupirci sempre meno 
della vita. 
La religiosità è considerato un aspetto privato 
e la fede è vista con sospetto, come una “luce 
illusoria”. «Nell’epoca moderna si è pensato 
che una tale luce potesse bastare per le società 
antiche, ma non servisse per i nuovi tempi, per 
l’uomo diventato adulto, fiero della sua ragio-
ne, desideroso di esplorare in modo nuovo il 
futuro. In questo senso la fede appariva come 
una luce illusoria, che impediva all’uomo di 
coltivare l’audacia del sapere» (Papa Fran-
cesco, Lumen Fidei, n. 2).
Nell’orizzonte dell’antropologia cristiana non 
è tacendo il tema religioso, ma prendendolo 
radicalmente sul serio che si può promuove-
re una formazione integrale. Anche in questo 
caso non si tratta di imporre qualcosa; si tratta 
invece di coltivare nelle persone un atteggia-

mento positivo verso le domande radicali che 
abitano l’animo dell’uomo, di sollecitare l’a-
pertura del cuore e la mente alla possibilità 
che la vita sia “parola” e “invito” di un Mistero 
di dedizione.
«Tutti i pensieri e i sentimenti che riguar-
dano il mondo tangibile e conoscibile non 
esauriscono l’infinito anelito che si agita in 
noi. Vi è un eccesso di irrequietudine al di 
sopra della nostra brama palpabile» (A. J. 
Heschel, L’uomo non è solo, Rusconi, Mila-
no 1987, p. 250).
Per questo l’impegno educativo della co-
munità ecclesiale continua ad andare, e non 
potrebbe essere altrimenti, nella direzione 
di suscitare l’inquietudine spirituale, di ali-
mentare la questione del senso del vivere e 
del suo orizzonte, nella convinzione che è 
tenendo aperto questo tema che si può argi-
nare in noi stessi il rischio dell’indifferenza, 
permettere di andare in profondità, cresce-
re nella passione verso la cura della vita e 
dell’umanità (cf. P. Triani, L’educatore come 
ponte verso il mondo, in «Animazione Socia-
le», 8/9(2009) p. 65).

“Ajnagraphy” (János Csongor Kerekes)



1/2015 ● Proposta Educativa ↔link 25Proposta Educativa ● 1/2015↔link24

XXXXYYYYY↔R&M

Franco Venturella

DI FIRENZE 2015
Verso il Convegno Ecclesiale

Una Chiesa in cammino sinodale

La Chiesa italiana si avvia a celebrare 
il 5° Convegno Ecclesiale Naziona-
le, che si svolgerà a Firenze dal 9 al 
13 novembre 2015. Il tema scelto 
«In Gesù Cristo il nuovo umanesi-

mo» intende fornire la mappa di orientamento 
al cammino della comunità dei credenti per i 
prossimi anni al fine di rispondere alle sfide di 
una società che presenta i segni evidenti di una 
crisi profonda, di natura etica e antropologica, 
che investe il senso stesso della vita e le rela-
zioni con gli altri e con il mondo. Il percorso 
di preparazione è già in uno stadio avanzato. 
Diocesi e parrocchie si stanno impegnando 
in questi mesi nel discernimento comunitario 
e nella riflessione per giungere al convegno 
portando il contributo di riflessione e di testi-
monianza, sulla base delle indicazioni fornite 
dal Comitato preparatorio della Conferenza 
Episcopale Italiana, presieduto da Cesare No-
siglia, Arcivescovo di Torino.
Il “convenire” da tutte le realtà del Paese 
vuole far riscoprire, pur in anni difficili, la 
«voglia di camminare insieme, di assaporare 
il gusto dell’essere Chiesa, qui e oggi, in Ita-
lia». In questa fatica siamo aiutati anche dal 
dinamismo profetico e dal supplemento d’a-
nima offertoci dal singolare ministero di Papa 

Francesco. Egli non smette mai di indicare 
la via radicale del Vangelo come strada mae-
stra non solo per riscoprire il Volto di Cristo 
nei volti di tanti fratelli che cercano umanità, 
fraternità e giustizia, ma anche per sperimen-
tare la gioia di una Chiesa che, uscendo verso 
le periferie esistenziali, è capace di diventare 
quel buon samaritano che si fa prossimo per 
curare le ferite e risanare l’uomo: un uomo 
espropriato della propria dignità e calpestato 
nei propri diritti fondamentali da una società 
non equa e da una economia di mercato che 
valuta secondo criteri di utilità e di profitto, 
considerando una parte dell’umanità come 
scarti e rifiuti.
La conversione dello sguardo e del cuore è il 
requisito fondamentale per «vedere-giudica-
re-agire» secondo il metodo conciliare, di-
ventando consapevoli che è in gioco il futuro 
dell’umanità, e per comprendere quale ser-
vizio la Chiesa è chiamata a dare al mondo, 
mettendo al centro una visione dell’uomo che 
ne valorizzi la sua vocazione, la sua dignità, la 
sua esigenza di giustizia e verità.
Per questo, il Convegno ci chiama ad una 
profonda conversione di mentalità e di prassi 
quotidiana per comprendere come possano le 
comunità cristiane incarnare gli stili di vita in 
linea con il Vangelo, propri di un umanesi-
mo integrale, come rinsaldare e ricucire i le-

R&M↔CONVEGNO

étoiles filantes

R&M↔Convegno ecclesiale

gami fragili delle relazioni, stabilire rapporti 
di prossimità, vivere la gratuità, l’accoglienza 
e l’apertura all’altro, al di là delle ingiustifi-
cate paure della diversità, figlie di ignoranza, 
e superare gli egoismi sterili e improduttivi, 
aprendosi alla gioia dell’incontro

Al centro, il problema antropologico

Mettere, dunque, al centro la que-
stione antropologica significa per 
la comunità ecclesiale disegnare un 

orizzonte di futuro ancorato al senso plenario 
del vivere e del morire, recuperare una mi-
gliore comprensione di se stessi e del mondo 
che ci circonda per progettare una convivenza 
umana fondata sui diritti della persona e sul 
rispetto della sua originaria dignità.
Chi sono, da dove vengo, dove vado? Non 
sono domande oziose. L’indagine sul sen-
so dell’esistenza, sul significato del vivere e 
del morire, se ha accompagnato l’uomo fin 
dalle origini della sua comparsa sulla faccia 
della terra, si pone con evidente urgenza alla 

coscienza dell’uomo contemporaneo. Certa-
mente, oggi, si tratta di inserirsi in un oriz-
zonte antropologico, reso più complesso da 
nuovi saperi e da uno sviluppo straordinario 
delle scienze, nei diversi ambiti di indagine 
(biologia, psicologia, sociologia, economia, 
politica…), e dall’introduzione di nuove tec-
nologie, che consentono un’esplorazione più 
approfondita, talvolta anche al di là dei limiti 
posti dalla natura stessa. Ma gli strumenti of-
ferti dalla tecnologia non sempre sono neutri; 
anzi spesso la scienza si propone come ulti-
ma frontiera, pretendendo di fornire la parola 
definitiva, pur in presenza di zone d’ombra e 
margini di ambiguità. Man mano, infatti, che 
la ricerca si approfondisce e va alla radice delle 
cose, riemerge con sempre maggiore evidenza 
il mistero dell’uomo, assieme a una profonda 
e radicale nostalgia di infinito. Di un uomo 
che si scopre persino “mistero” a se stesso, la 
cui fragile identità è sottoposta a flussi inces-
santi generatori di precarietà, come la perdita 
di sicuri punti di riferimento, la ricerca di un 
“centro di gravità» per radicare i suoi pensieri, 
i sogni, le idealità, i valori, le speranze. L’uo-
mo straniero a se stesso…
In quest’età dell’incertezza, attraversata dalla 
sensazione di vivere in una «società liquida», 
invano si cercano rotte sicure, o almeno map-
pe di orientamento. Già Martin Heidegger, 
riflettendo sul fatto che in nessun’altra epo-
ca come nella nostra, l’indagine sull’uomo 
ha saputo conquistare nuovi spazi, avverti-
va una profonda contraddizione e affermava 
che «nessuna epoca ha conosciuto l’uomo 
così poco come la nostra. In nessun’epoca 
l’uomo è diventato così problematico come 
nella nostra».
Se l’uomo non vuole correre il rischio di essere 
trattato alla stregua delle intelligenze artificiali, 
con la progressiva compressione degli spazi di 
autocoscienza e di libertà, il ridurre la perso-jurvetson



1/2015 ● Proposta Educativa ↔link 27Proposta Educativa ● 1/2015↔link26

Convegno ecclesiale↔R&M 

na alla sola dimensione fisico-corporea, come 
«particella della natura» (Gaudium et spes, n. 
14) e, quindi, come agglomerato di cellule, oc-
corre recuperare quelle dimensioni dell’essere 
che fanno parte essenziale dello statuto onto-
logico del soggetto: la libertà della coscienza 
oltre le costrizioni, il giudizio critico sulle cose, 
la responsabilità delle decisioni e delle scelte, la 
relazione con se stessi e con gli altri, la creati-
vità e il sogno, il senso dell’Alterità, l’adesione 
ai valori di solidarietà, fraternità, uguaglianza.
Varie sono le forme di condizionamento e di 
oppressione che rendono schiavi gli esseri uma-
ni. Pensiamo ad un’economia senza regole che 
impedisce non solo ai singoli soggetti, ma per-
sino alle democrazie di operare in libertà, equi-
tà, giustizia per garantire il bene comune. Senza 
libertà non c’è responsabilità. L’uomo contem-
poraneo sembra aver abdicato e sperimenta in 
sé questa frattura quando, attraverso la sua in-
capacità o non volontà di scelta, compromette 
e pregiudica il futuro delle nuove generazioni, 
generando precarietà, inquinamento, distru-
zione delle risorse naturali ed energetiche, 
sfruttamento dell’uomo sull’uomo.
Ci sono in agguato forme di nuove schiavitù, 
di idoli, di poteri visibili e occulti che tendono 
ad ostacolare il cammino di libertà dell’essere 
umano.
La violenza, la depressione, il male di vivere, 
l’insoddisfazione sono la cifra di questo disin-
canto che finisce col rendere la vita umana una 
prigione, anche se talvolta dorata.
Le biotecnologie hanno aperto una sfida im-
portante, in quanto essere rendono possibi-
le l’affermarsi della «cultura del desiderio»: è 
possibile, dunque è etico. Questo corto circu-
ito nella trama concettuale ed esistenziale del 
soggetto, richiede un attento discernimento 
che passa, inevitabilmente, dal recupero di 
una forte e consapevole coscienza culturale 
ed etica, in grado di indicare percorsi per una 

nuova sintesi attenta alla dignità della persona 
umana.
Ma non è tutto così. Al di là di questa lettura 
parziale, anche se spesso amplificata e genera-
lizzata dai mass media, la ricerca dell’alterità, di 
una «libertà che insegue una speranza» si anni-
da nel cuore dell’uomo: è l’aspirazione ad una 
libertà che non delude, all’incontro con l’Altro, 
ad una relazione capace di restituire significato 
alle scelte e ai gesti quotidiani, inserendoli in un 
orizzonte di senso. Ci riscopriamo così persone 
non sterili, ma capaci di generare, di dare ragio-
ni di vita e di speranza, di rinverdire la coscien-
za desertificata da «passioni tristi», recuperando 
il coraggio di osare verso l’oltre, rompendo gli 
ingranaggi che vorrebbero imprigionare il cuo-
re e la mente.
Siamo proiettati verso un destino di liber-
tà. Anche il Vangelo va in questa direzione: 
«Conoscerete la verità e la verità vi farà li-
beri». Proprio per questo, in Cristo il nuovo 
umanesimo trova il suo fondamento e la sua 
vera incarnazione.

Quattro forme incarnate 

Il documento preparatorio indica alcuni 
percorsi concreti da attivare per radicare il 
“nuovo umanesimo” nella società contem-

marco monetti

R&M↔Convegno ecclesiale

poranea, evitando il rischio di teorizzazioni 
astratte e disincarnate.

1. Un umanesimo in ascolto 
Partire dall’ascolto del vissuto è la via ob-
bligata per scoprire ciò che di positivo è già 
presente o sta nascendo e per comprendere, 
nello stesso tempo, le zone d’ombra, le man-
cate realizzazioni, i bisogni non corrisposti, le 
attese deluse, i diritti negati, le omissioni e le 
connivenze, che impediscono o ritardano l’af-
fermarsi della giustizia e della fraternità.

2. Un umanesimo concreto 
Dall’ascolto all’impegno, per dare risposte 
concrete al disagio, alla sofferenza, alla pover-
tà, allo scarto. Occorre ribaltare le sequenze 
per ristabilire il primato di un umanesimo 
incarnato («La realtà è superiore all’idea» leg-
giamo in Evangelii gaudium, n. 233), che sa 
offrire risposte concrete e affidabili alle sfide 
odierne. “Concretezza” significa parlare con 
la vita, trovando la sintesi dinamica tra veri-
tà e vissuto, tra proclamazione di principi e 
loro attuazione. Non basta affermare i valori 
della libertà, dell’uguaglianza, della fraterni-
tà se poi non ci impegniamo attivamente per 
eliminare quelle «strutture di peccato» che 
generano ingiustizie, diseguaglianze, pover-
tà, squilibri sociali. Occorre individuare vie 
e mezzi efficaci per rigenerare la vita politica 
e sociale in modo che sia assicurato il bene 
di tutti, rimuovendo gli ostacoli che di fatto 
impediscono la piena realizzazione di ogni 
persona.
Si tratta – secondo quanto afferma Evangelii 
gaudium, n. 224 – di dar vita a processi, mo-
bilitare risorse, combattere l’indifferenza con 
l’attenzione all’altro.

3. Un umanesimo plurale e integrale 
Il “Nuovo umanesimo” non può concepirsi 

come modello unico, ma trova il suo fonda-
mento nell’accoglienza della pluralità degli 
sguardi, dei punti di vista, delle possibilità. 
«L’umanesimo nuovo in Cristo è un uma-
nesimo sfaccettato e ricco di sfumature dove 
solo dall’insieme dei volti concreti, di bam-
bini e anziani, di persone serene o sofferenti, 
di cittadini italiani e d’immigrati venuti da 
lontano, emerge la bellezza del volto di Gesù. 
L’accesso all’umano, difatti, si rinviene im-
parando a inscrivere nel volto di Cristo Gesù 
tutti i volti, perché egli ne raccoglie in unità i 
lineamenti come pure le cicatrici» (Comita-
to preparatorio, In Gesù Cristo un nuovo 
umanesimo. Una traccia per il cammino verso 
il 5° Convegno Ecclesiale Nazionale, p. 17). Le 
Chiese in Italia devono riflettere i tanti volti 
degli uomini e delle donne che sperimentano 
la fatica del vivere, ma anche la bellezza del 
mettersi al servizio degli altri, dei poveri e 
degli ultimi. Vi è una ricchezza di esperienze 
nel campo del volontariato che dice la passio-
ne per restituire alla dignità i volti sfigurati di 
tanti fratelli, che compongono il volto trasfi-
gurato di Cristo, come tessere di un grande 
mosaico.

4. Un umanesimo d’interiorità e trascen-
denza 
L’umanesimo “integrale” supera il rischio di 
una visione riduttiva, ancorata al «qui e ora» 
per abbracciare il vasto orizzonte dell’oltre, 
dell’alterità, superando i confini circoscritti 
dell’umano e le diverse forme della parcel-
lizzazione. L’uomo plenario sa congiungere 
in unità dinamica il verticale (tensione verso 
Dio, l’Assoluto, la vita piena, il “non anco-
ra”) con l’orizzontale (la sinergia e la colla-
borazione tra diversi soggetti, tra Istituzioni 
civili e sociale orientate a promuovere il bene 
comune). La tensione verso Dio deve muo-
versi di pari passo con l’attenzione all’uomo. 



1/2015 ● Proposta Educativa ↔link 29Proposta Educativa ● 1/2015↔link28

Convegno ecclesiale↔R&M

«La gloria di Dio è l’uomo vivente» (S. Ire-
neo). Nessun dualismo è possibile. «Uma-
nesimo trascendente» non è un ossimoro, 
ma riconosce – come ha spiegato Romano 
Guardini – che le coordinate esistenziali, il 
donde e il verso entro cui l’umano si svilup-
pa pienamente, corrispondono a feritoie che 
permettono di intravvedere un Altro, non 
relegato semplicemente oltre l’uomo stesso. 
La divina trascendenza e la prossimità d’a-
more – che nel Dio annunciato da Gesù Cri-
sto coincidono – diventano l’ordito e la tra-
ma che s’intersecano nel fondo più intimo e 
delicato della persona umana, rappresentato 
dalla coscienza (cf. Gaudium et spes, n. 16). 

Guardare il mondo con uno sguardo nuovo

Di fronte alla complessità del mondo, alle 
criticità e alle sfide che il nostro tempo 
pone, al disorientamento derivante dal-

la perdita di punti di riferimento e dall’impos-
sibilità di utilizzare formule che semplifichino 
e risolvano i problemi, potrebbe ingenerarsi la 
tentazione di una fuga nel passato, credendo di 
trovare in sicurezze acquisite quando i contesti 
erano diversi e rassicuranti, la chiave d’accesso 
per fornire risposte adeguate. Oggi, invece, ap-
pare evidente che non si può vivere di rendita: la 
comunità è chiamata al «qui e ora», a guardare 
con strumenti e sguardo nuovi il tempo pre-
sente, a vivere come tempo di grazia l’appun-
tamento con la storia nella quale Dio ci vuole 
corresponsabili e capaci di guardare al futuro, 
scommettendo sulla forza imprevedibile dello 
Spirito che anima e spinge la Chiesa verso esiti 
di piena realizzazione. La conversione compor-
ta riuscire a vincere la tentazione del ritorno al 
paese d’Egitto per camminare insieme verso la 
Terra promessa. Per questo è necessario leggere 
i «segni dei tempi», interpretarli con discerni-
mento e agire con coerenza perché i fermenti 

di verità, i semi di giustizia, pace, amore, soli-
darietà possano diventare pianta e dare frutti. E 
questo comporta vivere “in prima linea” la pros-
simità, la partecipazione, il dono gratuito verso i 
fratelli, perché si realizzi il bene comune e ogni 
persona venga rispettata e promossa nella sua 
dignità in quanto amata da Dio. Significa anche 
percorrere vie nuove, con il coraggio di chi vuole 
osare e sa inventare strategie inedite e creative.

Due Montagne

Ci sono due montagne
dalle cime chiare e luminose,
il monte degli animali e il monte degli dei.
Tra l’uno e l’altro sta la fosca valle degli uomini.
Se mai uno leva lo sguardo in alto
è pervaso da un vago, insopprimibile desiderio
– egli che sa di non sapere – di quelli che non san-
no di non sapere,
di quelli che sanno di sapere

Paul Klee

Libertà

Su i quaderni di scolaro
su i miei banchi e gli alberi
su la sabbia su la neve
scrivo il tuo nome
Libertà

su ogni pagina che ho letto
su ogni pagina che e’ bianca
sasso sangue carta o cenere
scrivo il tuo nome
Libertà

su le immagini dorate
su le armi dei guerrieri
su la corona dei re
scrivo il tuo nome
Libertà

e in virtu’ d’una parola
ricomincio la mia vita
sono nato per conoscerti
per chiamarti

Paul Eluard

ZOOM↔  I Giovani

noi non è certamente un dato nuovo dal mo-
mento che in ogni tempo e in ogni cultura la 
ricerca della propria realizzazione caratterizza 
l’esperienza umana.
Ma se collochiamo la nostra riflessione oggi, 
all’interno del contesto della cultura e della 
società attuale e se la riferiamo in particolare 
a quel momento evolutivo delicato e difficile 
che è il periodo adolescenziale e giovanile, i 
problemi della crescita assumono una loro pe-
culiare manifestazione.
La modernità sembra essersi chiusa portando 
a maturazione la crisi della soggettività così 
come era stata inaugurata da Cartesio, arri-
vando alla sconfitta dell’io diviso, frammenta-
to, senza qualità. La sconfitta delle ideologie 
ha lasciato il campo all’unico paradigma che 
oggi sembra dominante, quello dell’economia 
di un mercato che non conosce limiti né spa-
ziali né etici. Il nostro tempo è attraversato da 
continue trasformazioni di una società defini-
ta complessa nella quale le relazioni si molti-
plicano, ma si fanno sempre più insignificanti 
e superficiali e i valori di riferimento comune 
si relativizzano, l’esperienza si parcellizza e 
l’incertezza sul futuro porta a un ripiegamen-
to sul presente senza speranza.
Emerge dunque una soggettività debole, in-
decisa, timorosa di scelte troppo forti ed estese 

DEI GIOVANI

Sf ide alla 
EDUCAZIONE

Cesare Nosiglia

Mi soffermo su alcuni aspetti 
problematici e su prospettive 
positive del compito educa-
tivo che interessa oggi la vita 
dei ragazzi e giovani.

Da più parti del mondo scolastico culturale, 
familiare, politico e sociale ci si rende sem-
pre più consapevoli della centralità decisiva 
che ha oggi l’educazione e dell’impegno che 
essa comporta per tutti i soggetti interessati. 
E si parla ormai apertamente di emergenza 
educativa.
Vediamo allora alcuni spunti su questo tema.

Un’intera vita per educare ed educarsi

Nascere non significa solo abbandona-
re il grembo materno, ma, in un cer-
to senso, tutta la vita è un processo 

di nascita. In realtà – osserva Fromm – non 
dovremmo essere completamente nati solo 
quando moriremo, benché il tragico destino 
della maggior parte degli uomini sia quello di 
morire prima di essere nati. In altre parole, il 
percorso di costruzione della propria identità, 
che in termini religiosi può essere visto anche 
come il percorso di realizzazione di ciò che 
siamo chiamati ad essere, dura tutta la vita. 
Questo compito fondamentale di ciascuno di 

abusx



1/2015 ● Proposta Educativa ↔link 31Proposta Educativa ● 1/2015↔link30

 Zoom  Zoom 

nel tempo, provvisoria dunque, abbandonata 
all’immediatezza del momento, narcisistica.
In questo contesto culturale e sociale di mas-
sificazione e insieme di individualismo esa-
sperato e in continua mobilità culturale, qua-
le aiuto può venire per la realizzazione di sé 
dall’educazione?
Credo che anzitutto occorra che gli educatori 
non si lascino prendere dal panico e quindi 
cerchino di inseguire i cambiamenti in cor-
so adattandosi ad essi, ma sappiano proporre 
una alternativa, un contropotere, nell’invitare 
ad andare controcorrente, ad essere se stessi 
in sincerità.
Emergono allora alcune sfide che l’educazio-
ne deve saper affrontare.

La fatica di “ri-nascere “ 
nel corso di tutta la vita

Uno dei primi problemi che il giovane e 
l’adolescente devono affrontare (ma la 
cosa riguarda anche le età precedenti) è 

quello di nascere socialmente uscendo dal gu-
scio iperprotettivo di una famiglia che vive con 
disagio il compito educativo. Disagio che nasce 
dal fatto che il compito educativo oggi esige il 

superamento di modalità relazionali tutte vis-
sute dentro una dimensione affettiva avvolgen-
te, ma che rischia di soffocare la responsabilità 
e le scelte dell’individuo: occorre scendere sul 
terreno difficile, eppure necessario, di insegnare 
delle regole di vita che si testimoniano in pri-
ma persona e che sollecitano la presa in carico 
di giocarsi la propria libertà sulle responsabilità 
che conseguono ogni comportamento e scel-
ta. In una famiglia dove il padre è pressoché 
assente (e la mancanza di una autorità di rife-
rimento è deleteria per l’educazione), la madre 
che lavora si fa perdonare l’assenza con un at-
teggiamento benevolo e disarmante, entrambi i 
genitori rovesciano sui figli regali di ogni gene-
re, cose e proposte esteriori che ne riempiono 
la vita, ma li lasciano fondamentalmente soli 
con se stessi, le proprie domande esistenziali e 
i propri drammi.
In questo contesto i ragazzi e giovani non 
sono incoraggiati a distaccarsi dalla famiglia, 
ma al contrario a starci dentro come in un 
guscio protettivo che ne impedisce la crescita 
armonica e libera e lascia in uno stadio ado-
lescenziale fino a trent’anni e oltre. Hanno 
bisogno dunque di educatori che li aiutino 
ad assumersi le proprie responsabilità anche 

nelle piccole cose di ogni giorno. Altrimenti 
crescono deboli, incerti e dipendenti, “mam-
moni” o “bamboccioni” come si dice.

Il disagio del presente e la paura del futuro

Un tempo i ragazzi e le ragazze sognava-
no di andarsene da casa e avere una vita 
autonoma. Oggi vogliono la loro libertà 

di azione, ma serviti e riveriti in casa di mam-
ma e papà che garantiscono servizi e mezzi a 
buon mercato. Hanno paura di camminare da 
soli e quindi del futuro, restano volentieri nel 
presente, ma questo produce inevitabilmente 
frustrazioni profonde, non accettazione di sé 
(pensiamo all’anoressia e alla bulimia), ricer-
ca della trasgressione, fuga dalla realtà per un 
mondo fantasistico, uso di sostanze e nei casi 
più gravi anche volontà autodistruttiva.
Il timore di non farcela è accresciuto da una 
diffusa situazione di incertezza riguardo al 
futuro. È questo un punto decisivo: la co-
struzione di sé esige un buon rapporto con il 
passato (tradizione) e una prospettiva positi-
va per il futuro (progetto di vita). Oggi non 
si ha più memoria e i sogni sono tramontati, 
le ideologie sono crollate, la speranza sembra 

svanita per sempre. Si vive il presente schiac-
ciati in esso senza capirne il senso.
Gli educatori debbono sostenere una crescita 
che si avvalga della memoria non come qual-
cosa di superato e inutile, ma come fonte del 
presente e stimolo a un rinnovamento nel fu-
turo. Il presente va gestito senza assolutizza-
zioni e il futuro senza paura. Far leva sul pro-
tagonismo giovanile per rinnovare non solo se 
stessi, ma l’ambiente e la comunità.

Libertà e responsabilità

Il problema educativo su cui si gioca oggi la 
relazione tra educatori ed educandi è ge-
stire bene il rapporto tra libertà e respon-

sabilità.
Nell’educare va messo in conto il rischio della 
libertà perché, a differenza dei progressi eco-
nomici e scientifici dove i risultati di una ge-
nerazione si assommano all’altra, nella educa-
zione non è possibile perché non si dà eredità 
e ogni generazione è chiamata a fare propri i 
valori e le regole, i principi di vita trasmessi 
dagli educatori.
Occorre dunque accompagnare a vivere bene 
questo problema legando sempre libertà e 

Da notare che l’atteggiamento ver-
so la famiglia risulta abbastanza 
differenziato tra i giovani intervi-
stati dell’indagine a seconda del 
fatto che i genitori siano coniugati 
o separati/divorziati. In particolare 
l’affermazione sulla centralità del 
matrimonio trova l’accordo di quasi 
il 70% dei giovani con genitori co-
niugati, ma scende al 46% tra chi ha 
sperimentato il fallimento del matri-
monio dei propri genitori.
L’aumento delle difficoltà che i gio-
vani hanno trovato negli ultimi anni, 
in carenza di adeguate politiche, 

hanno ancor più accentuato la ne-
cessità di affidarsi al sostegno della 
famiglia di origine. Non si tratta solo 
di aiuto economico. La famiglia ol-
tre al sostegno strumentale fornisce 
anche supporto emotivo. Costitui-
sce un punto di riferimento stabile 
e affidabile al quale fare riferimento 
in ogni situazione di difficoltà o di 
disorientamento nelle scelte di vita: 
di fronte a un futuro incerto la fami-
glia d’origine rappresenta una fon-
damentale certezza.
Oltre l’80% dei giovani intervistati 
afferma che l’esperienza familiare 

gli è di aiuto nel coltivare le sue pas-
sioni e nell’affermarsi nella vita. Ol-
tre l’85% afferma poi che la famiglia 
rappresenta un sostegno nel perse-
guire i propri obiettivi. Questo signi-
fica che la stragrande maggioranza 
dei giovani trova nella famiglia il più 
importante punto di riferimento e 
la maggior fonte di aiuto, ancor più 
importante di fronte alle difficoltà 
del paese e alla carenza di investi-
mento e sostegno pubblico verso le 
nuove generazioni.

Dati anno 2014
da www.rapportogiovani.it

Giovani, famiglia e futuro 

Quasi il 60% dei giovani intervistati 
afferma che la famiglia tiene, non 
rinuncia a pensare di poter formare 
una propria famiglia e la vede for-
mata mediamente di due figli e ol-
tre. Anche quando si chiede, oltre al 
numero ideale, quanti figli si pensa 
realisticamente di avere, tre giovani 
su quattro rispondono due o più. 
Solo una marginale minoranza (il 
9,2% fra gli uomini e solo il 6,2% fra 
le donne) pensa di non averne del 
tutto. Questo significa che se que-

sti giovani fossero semplicemente 
aiutati a realizzare i propri progetti 
di vita la denatalità italiana divente-
rebbe un problema superato. Tale 
dato risulta rafforzato se si chiede 
agli intervistati quale è il numero di 
figli desiderati in assenza di impedi-
menti e costrizioni: la percentuale di 
coloro che rispondono 3 o più figli 
risulta superiore al 40%.
Mentre in passato la grande mag-
gioranza dei giovani usciva dalla 
casa dei genitori per matrimonio, 
ora non è più così anche se il ma-
trimonio continua in Italia a man-

tenere un ruolo centrale. La grande 
maggioranza di coppie con figli è 
sposata, e anche tra le nuove gene-
razioni solo una persona su tre non 
concorda con il fatto che la famiglia 
si fondi sul matrimonio. Più di un 
terzo si dice “abbastanza d’accordo” 
e oltre il 30% è “del tutto d’accordo”.
Oltre il 60% degli intervistati as-
serisce di essere d’accordo con il 
fatto che la famiglia è la cellula 
fondamentale della nostra società 
e si fonda sul matrimonio, mentre 
solo l’11,6% è in disaccordo con 
questa tesi.



1/2015 ● Proposta Educativa ↔link 33Proposta Educativa ● 1/2015↔link32

 Zoom  Zoom 

responsabilità. Il tutto dentro un alveo por-
tante comunitario e sociale che non può non 
avere delle regole comuni, pena lo sgretola-
mento della vita comunitaria. Se una comu-
nità si limitasse a regolare accettandole tutte 
le scelte individuali senza orientare al bene di 
tutti (comune), senza proporre dei riferimenti 
valoriali oggettivi e validi per tutti, andrebbe 
incontro alla sua rovina.
Il bene comune esige che la libertà del singolo 
sia coniugata con quella di tutti a cui si rife-
risce e che contribuisce a consolidare con il 
proprio libero apporto.
Per questo diventa decisiva la educazione alla 
cittadinanza insieme all’impegno di sostenere 
la volontà dei giovani perché siano capaci di 
diventare responsabili delle proprie azioni e 
scelte assumendone le conseguenze in bene o 
in male.

Educare all’essere prima che al fare 

Tutto ciò è senza dubbio frutto anche di 
una società e cultura efficentista e pro-
tesa al profitto economico che cattura i 

pensieri e la vita su obiettivi materialistici, per 
cui si apprezza solo ciò che è utile e risponde 
ai bisogni immediati. L’elemento spirituale, la 
vocazione alla trascendenza, l’amore gratuito e 
il sacrificio per gli altri, vengono accolti solo se 
ritenuti soddisfacenti ed emotivamente ricchi 
di esperienze che fanno sentire vivi e felici. Da 
un lato si critica l’opulenza e i modelli con-
sumistici che i mass-media rovesciano sulle 
persone, ma dall’altro si sta bene dentro que-
sto mondo utilitaristico che esalta l’individuo 
rispetto alla comunità e solidarietà.
Per cui si rifiutano leggi morali oggettive e la 
verità diventa opinione, la libertà fare ciò che 
piace in quel momento, la sessualità ricerca 
della soddisfazione di sé senza freni inibitori 
di alcun genere.

In questo contesto culturale non c’è da stupir-
si se l’educazione punti maggiormente all’a-
vere di più che all’essere di più. Purtroppo 
la stessa famiglia non si è potuta sottrarre a 
questa influenza. Perciò non è strano ormai il 
disprezzo o adirittura la pressione che si eser-
cita sul figlio quando costui dichiara di voler 
scegliere studi che non siano immediatamen-
te finalizzati alla professione più redditizia del 
momento, o peggio intende dedicarsi alla vita 
sacerdotale, religiosa o missionaria.
Essere significa che la persona va accompa-
gnata a prendere coscienza della propria per-
sonalità umana, spirituale e morale, sociale e 
comunitaria al fine di discernere il bene-essere 
e poter bene-fare. L’educazione deve partire 
dalla verità sull’uomo, dall’affermazione della 
sua dignità e dalla sua vocazione trascendente. 
Una antropologia senza Dio rischia di far mo-
rire anche l’uomo prima ancora di nascere alla 
vita piena: che vale infatti all’uomo guadagnare 
il mondo intero ‒ dice il Signore ‒ se poi perde 
se stesso, se perde la sua anima spirituale?

Il rapporto con altri diversi da sé: 
l’intercultura

Il mondo si fa sempre più piccolo e la mo-
bilità della gente e delle culture e religio-
ni invade ogni società e causa tensioni, 

discussioni, rifiuti, cambiamenti anche pro-
fondi.
L’educazione deve affrontare il grande tema 
dell’intercultura come una opportunità alter-
nativa e costruttiva di una personalità libera e 
responsabile. Tale educazione non è dunque 
più un di più, ma una necessità inderogabile 
condizione di una nuova identità collettiva e 
personale che tende a tre obiettivi.

1.	 Ampliamento del sapere
Conoscere è principio di libertà, scaccia timo-

ri e paure inconscie del diverso, permette di 
dialogare su un terreno comune con gli altri, 
rende capaci di riconoscere valori e tradizio-
ni usufruendone in una prospettiva solidale le 
risorse.

2.	 Formazione dell’identità personale e 
sociale 
Il confronto con gli altri è una sfida a cono-
scere e apprezzare meglio anche i propri valori 
e le proprie radici culturali, religiose e sociali. 
Solo una chiara identità forte può dialogare 
con tutti senza paura di essere fagocitati. Nel-
lo stesso tempo ciò sollecita la testimonianza 
delle proprie convinzioni e permette un equi-
librato discernimento.

3.	 Capacità di dialogo e di collaborazione 
Non è rinunciando alla propria identità che si 
costruisce una società pluralista e nemmeno 
accettando tutte le identità sullo stesso piano, 
ma è rispettando la cultura e tradizione di un 
popolo che si possono accogliere in esse le al-
tre culture, religioni e tradizioni come risorse 
positive fondate sul mutuo rispetto e dialogo.
Il pericolo più grave in questo senso sta nel 
sincretismo e nel populismo (vogliamoci tutti 

bene, una religione vale l’altra, ognuno fac-
cia quello che ritiene giusto per se stesso); le 
differenze restano tali, ma non come con-
trapposizioni ma come invito al dialogo e alla 
collaborazione su valori condivisi e costitu-
zionalmente riconosciuti come base portante 
della società.
Solo il dialogo consapevole tra due identità 
riesce a creare un autentico pluralismo e dun-
que una convivenza pacifica che non si basa 
solo sulla tolleranza o sull’accettazione in-
differenziata di ciascuna cultura, ma tende a 
fondarsi su identità precise che trovano il loro 
tessuto vitale nell’appartenenza comunitaria 
di un popolo che ha una sua identità collettiva 
da accogliere, conoscere e rispettare.

Educatori autorevoli 

In tutto questo contesto dunque che pesa 
sull’opera educativa appare con evidenza 
la necessità di poter contare da parte dei 

ragazzi e giovani su educatori che li aiu-
tino a coniugare insieme passato, presen-
te e futuro, per saper progettare il domani 
come una meta affascinante e possibile di 
rinnovamento di sé e degli altri, del mondo 

I mille e uno educatori di oggi

Sono davvero tanti gli italiani che 
aiutano i ragazzi, italiani e stranieri 
a evitare le vie difficili da cambiare. 
O a misurarsi con le difficoltà mate-
riali e con gli incubi, le paure, i falsi 
miti, la confusione. Spesso aiutano 
le loro famiglie costruendo com-
plesse misure di sostegno, rispettose 
degli equilibri emotivi e del diritto. 
Altre volte provano a ridurre i danni 
dell’assenza di famiglie, con l’affido 
o con ore e giorni di tempo dedica-
to. Spesso passano parte delle loro 

vacanze con le giovani persone po-
vere o in difficoltà. E - per fare bene 
queste cose - si aggiornano sul cosa 
e il come fare. Studiano. Partecipano 
a weekend di confronto. Seguono 
conferenze di psicologi, pedagogisti, 
giudici minorili, medici. Affrontano 
una terapia personale o una super-
visione di gruppo per evitare errori 
macroscopici. Vanno all’estero e si 
confrontano con chi fa le stesse cose 
altrove.
Sono credenti e laici. Votano a destra 
quanto al centro e a sinistra. Per-
ché quando si tratta di fare davvero 

queste cose, le barriere ideologiche 
cadono. E il confronto, che prevede 
anche posizioni e indirizzi diversi, si 
sposta, comunque, sulla comune e 
difficile riflessione intorno alle cose 
fatte e ai risultati ottenuti o meno. E ai 
tanti errori. Il che richiede umiltà. E la 
fatica di guardarsi dentro e chiedersi: 
lo sto facendo per i ragazzi o per me? 
Ogni volta chiedersi. E sorvegliarsi. 
Perché educare è un mestiere dif-
ficile. Ma educare e sostenere chi è 
giovane e in difficoltà è difficilissimo.

Marco Rossi-Doria
da marcorossidoria.blogspot.it



1/2015 ● Proposta Educativa ↔link 35Proposta Educativa ● 1/2015↔link34

 Zoom  Zoom 

e della storia. Purtroppo si trovano davanti 
sia in famiglia che a scuola e forse anche 
in parrocchia ad adulti delusi, scettici, feriti 
dalla caduta dei loro ideali e dei loro so-
gni giovanili, deludenti. E soprattutto che 
hanno perso ai loro occhi l’autorevolezza 
che avevano un tempo i nostri nonni e ge-
nitori. Dico autorevolezza non solo autorità 
(il classico ammonimento del: lo dico a tuo 
padre).
C’è nelle nuove generazioni la consapevo-
lezza dell’urgenza, tanto in famiglia quanto 
a scuola e nei diversi contesti della crescita, 
dell’importanza del riferimento ad educato-
ri responsabili, capaci di non pretendere il 
rispetto formalistico di regole non giustifi-
cate, ma di offrire un punto di appoggio e 
di orientamento per la crescita, proposte af-
fascinanti e convincenti, una interlocuzio-
ne leale, il coraggio di indicare un percorso 
possibile. L’autorità così intesa è l’altro che 
consente di riflettere e di riorientare il cam-
mino, di far guardare nella stessa direzione 
che cattura anche lo sguardo. L’educatore 
è autorevole perché è credibile, perché l’i-
potesi che propone è la stessa che egli spe-
rimenta e testimonia. È stato detto che i 
ragazzi e giovani cercano educatori compe-
tenti in ascolto, in accompagnamento, nel 

prospettare un senso per l’avventura della 
crescita e capaci non di trattenere, ma di 
indirizzare.

Educatori che non offrono solo servizi, 
ma nuove relazioni

C’è dunque bisogno di educatori che 
non offrono solo servizi o attività di 
intrattenimento evasivo, ma nuove e 

sincere relazioni.
Oggi viviamo in un mondo di super informa-
zione che si avvale di nuovi linguaggi affasci-
nanti e ricchi di sempre nuovi stimoli e in-
teressi. È un dato questo molto positivo, ma 
che rischia paradossalmente di isolare ancora 
di più la persona dentro un mondo virtuale e 
soggettivo, da cui diventa difficile uscirne per 
dialogare e rapportarsi poi all’altro e agli altri. 
Si impoveriscono così i rapporti interperso-
nali e la comunicazione verbale ed esperien-
ziale tra i vari soggetti educativi.
A questa carenza si supplice spesso con i tanti 
servizi e proposte che si rovesciano sugli ado-
lescenti e accontentano le loro pulsioni oc-
casionali e momentanee, epidermiche, senza 
lasciare traccia dentro.
È necessario che i vari soggetti coinvolti in 
campo educativo si parlino e si incontrino su 

una piattaforma comune di indirizzi e di va-
lori condivisi. È urgente che i ragazzi possano 
avere degli interlocutori disponibili ad ascol-
tarli e a camminare con loro, condividendone 
le aspirazioni e le domande, le sfide e le pro-
vocazioni con spirito non paternalistico, ma 
amicale e sereno.
Bisogna dare vita a un vero e proprio patto 
educativo tra famiglia, scuola, comunità ci-
vile e religiosa e gli stessi ragazzi, rendendo-
si tutti responsabili di una testimonianza di 
vita coerente e sincera. Il fine non è quello di 
catturare o di orientare su binari precostitui-
ti, ma di sollecitare le risorse positive dei ra-
gazzi su valori e proposte ricche di umanità 
e di spiritualità.
Questo discorso pone in risalto un fatto che 
spesso noi adulti non vogliamo ammettere: 
quello di dover cambiare anzitutto noi, il 
nostro modo di essere e di rapportarci con 
le nuove generazioni. La crisi dell’educativo 
non sta nella loro indifferenza o rifiuto, ma 
sta nel nostro mondo adulto, privo spesso di 
veri valori di riferimento, di forza di testimo-
nianza coerente, di ideali per cui impegnare 
la vita. Occorre dunque ricuperare da parte 
degli educatori, una impostazione molto più 
seria e positiva che fa leva sui ragazzi stes-
si, stimolandoli a porre in atto quelle risorse 
che hanno in se stessi. E questo esige una 
conversione di mentalità e di prospettiva, se 
vogliamo di strategia educativa che conduce 
l’educatore adulto, sia esso genitore o docen-
te o allenatore sportivo, catechista o sacer-
dote, a svestirsi del proprio ruolo sociale e 
a mettersi in ascolto del ragazzo… A curare 
rapporti sinceri di’amicizia che hanno un co-
sto di tempo e di disponibilità sempre più 
estesi… Offrire proposte vere e non masche-
rate da altre intenzioni nascoste, autentiche 
anche se impegnative (alte)… Mostrare con 
la propria vita una coerenza tra parole e fatti abcdz2000

e una forte testimonianza alternativa ai valo-
ri dominanti nella cultura dell’effimero e del 
provvisorio.

Autoeducazione 

Il poeta Renè Clair si esprime così in un 
versetto enigmatico, ma affascinante: «Ciò 
che ereditiamo non è preceduto da nessun 

testamento». Questa generazione dispone di 
un retaggio, di una tradizione e di un patri-
monio. Qualcosa dunque c’è. Ma non c’è più 
la consapevolezza di chi sia l’autore del testa-
mento, il notaio che le si rivolga e dica: tocca a 
te, ciò che hai ricevuto dai tuoi padri te lo devi 
meritare per possederlo. Noi tutti esistiamo 
per segnalare ciò all’erede e per trasmettergli 
le sue ricchezze.
In altre parole la sfida più grande dell’educa-
zione è proprio questa: di far comprendere ai 
giovani che il mondo non inizia da loro, ma 
loro viene affidato un patrimonio che va inte-
riorizzato, riconosciuto e rinnovato se si vuole 
impostare non solo il presente, ma anche il 
futuro.
Tutto ciò sarà realizzabile solo se i giovani 
stessi saranno resi consapevoli di dover assu-
mere la propria responsabilità, soggetti dun-
que di autoeducazione di se stessi e non solo 
usufruitori di principi e valori dettati da altri. 
L’educazione è in ultima analisi autoeduca-
zione perché è la singola persona che dovrà 
sempre dare il suo consenso interiore a qual-
cosa e a qualcuno di cui ci si fida e si stima.
Dice un poeta moderno, Holderlin: «Dio ha 
fatto il mondo come il mare ha fatto la riva: 
ritirandosi».
Così è di ogni educatore che come Giovan-
ni Battista deve fare da precursore indicando 
la via e poi ritirandosi per lasciare il passo ad 
una responsabilizzazione della persona per-
ché imbocchi la sua strada della vita.




