
del Movimento di Impegno Educativo di A.C.

Quadrimestrale n. 1/16 — gennaio-aprile 2016

EDUCATORI
DAL CUORE GRANDE
L’impegno educativo per l'uomo d'oggi

Alex Grant - flickr.com www.impegnoeducativo.it

Po
ste

 Ita
lia

ne
 S.

p.A
. –

 Sp
ed

izi
on

e i
n a

bb
on

am
en

to 
po

sta
le 

– 
D.L

. 3
53

/2
00

3 (
co

nv
. in

 L.
 27

/0
2/

20
04

 n.
 46

) a
rt.

 1,
 co

m
m

a 1
 A

ut
. G

IPA
/C

/R
M

 - 
Un

a c
op

ia 
€ 1

0,0
0 (

sp
. s

pe
diz

. in
clu

se
) 



1/2016 ● Proposta Educativa ↔link 3

Link

Proposta Educativa ● 1/2016↔link2

Indice
Da

nu
sh

ka
 Se

na
dh

ee
ra

L'8 dicembre 2015 il Movimento di Impegno Educativo di A.C. ha 
compiuto i suoi primi venticinque anni di vita e li ha celebrati con un’e-
sperienza particolarissima di Pellegrinaggio-Convegno, ad apertura 
dell’Anno giubilare della Misericordia. 

Le ragioni di tale esperienza sono sottese anche a questo primo nu-
mero di Proposta Educativa 2016 e ne costituiscono la traccia inter-
pretativa: rivedere il cammino compiuto in questi venticinque anni di 
profonde trasformazioni politiche, culturali, sociali e religiose per  ricom-
prendere e reinterpretare nell’oggi le ragioni di una scelta, fatta per rac-
cogliere le sfide poste dalla società con uno sguardo educativo attento 
ai germi di novità presenti nella storia, per comprendere criticamente i 
processi di cambiamento, per esercitare – attraverso un sapiente discer-
nimento – un ruolo attivo nell’elaborazione di un pensiero capace di 
aprire nuovi percorsi di futuro più umano e solidale per tutti. 

Sfogliando le pagine della nostra Rivista, ci si rende conto dello speci-
fico contributo di pensiero e di riflessione che è stato offerto negli anni 
alla comunità, anticipando spesso problemi e delineando prospettive, che 
hanno trovato puntuale riscontro nella realtà. In ogni caso, la ricerca di 
nuovi sguardi interpretativi sul mondo dell’educazione, sollecitati da ine-
diti bisogni formativi e da quella “questione educativa”, valutata da molti 
come vera “emergenza”, ha trovato ampio spazio non solo nei docu-
menti elaborati, ma soprattutto nella vita stessa del Movimento.

Celebrare il venticinquesimo di vita alla luce del grande Giubileo della 
Misericordia implica pertanto un ribaltamento della consueta prospetti-
va dei compleanni. 

Non si tratta di guardarsi indietro immalinconiti per il tempo tra-
scorso, ma focalizzare il presente come occasione di novità: novità dello 
sguardo – anzitutto – che ci faccia uscire dai rassicuranti punti di vista, 
rendendo possibile una ricomprensione di quanto accaduto nella nostra 
storia personale e associativa di educatori; novità come cifra della pre-
senza nella nostra vita di Dio che ci salva, accompagnando costantemen-
te la nostra conversione .

È quanto offriamo alla considerazione di chi legge con apporti di ieri e 
di oggi, per intrecciare le costanti che stanno alla base della natura e delle 
ragioni del Mieac con le sfide del tempo presente.

L’oggi, con i due primi articoli di questo numero: uno di analisi del 
presente della nostra società italiana come emerge dalla descrizione an-
nuale del Censis (Vaccaro) e il secondo (Artista) che di questa realtà 
offre una possibile chiave di interpretazione che implica un “esodo”, un 
allontanamento dal luogo comodo della propria dimora abituale di co-
noscenze, pensieri, giudizi  perché non è davvero “casa”, non è il luogo 
dove abita il nostro desiderio profondo, non è il luogo del “nuovo” dove 
Dio opera Misericordia.

Ed entriamo, allora, in contatto con la terza traccia della nostra cele-
brazione giubilare: la responsabilità che è impegno gratuito per «restitui-
re a Dio la terra», cioè per liberare ogni forma di  vita dalla pre-potenza 
che su di essa, in vario modo, abbiamo contribuito ad esercitare.  

Questo è l’impegno gratuito che da sempre sollecita particolarmente 
la nostra vocazione di educatori: vocazione per la giustizia, per la pros-
simità, per la cura, per il dialogo sempre aperto, costante e competente 
come ci richiama l’articolo di Lumia.

 È una vocazione al “cuore grande”, a formare noi stessi al desiderio 
profondo,  a sentire come Dio sente e corrispondere con la vita all’esigenza 
di giustizia che il sentire con Dio, il Signore della Vita, comporta qui e ora.

Educatori dal cuore grandeANNO XXV
NUMERO 1/16

gennaio-aprile 2016

Proposta Educativa
Quadrimestrale del Mieac

Movimento
di Impegno Educativo

di Azione Cattolica
Reg. c/o Tribunale di Roma

n. 516/89 del 13-9-1989
ISSN 1828-3632

Direttore editoriale: Matteo Truffelli
Direttore responsabile: Franco Venturella

Comitato di redazione: E. Brugè,
M. Arcamone, N. Bruno, S. Carosi,

E. Girlanda, V. Lumia, 
A. Mastantuono, M. Scirè,

D. Volpi, A. Zenga
Editore:

Azione Cattolica Italiana
Direzione e Amministrazione:

Via Aurelia, 481 – 00165 Roma – 
tel. 0693578728

Impaginazione: Nunzio Bruno

www.impegnoeducativo.it
segreteria@impegnoeducativo.it

Abbonamento annuale ordinario: € 25,00
Per versamenti: CCP n. 877001 inte-
stato ad Azione Cattolica Italiana 
Presidenza nazionale - Via della 
Conciliazione, 1 - 00193 Roma;
CCB presso Poste Italiane - Codice 
IBAN: 
IT98D0760103200000000877001
ad Azione Cattolica Italiana Presi-
denza nazionale - Via della Conci-
liazione, 1 - 00193 Roma
Una copia: € 10,00 (comprese spese 
di spedizione)
Una copia-saggio: inviare francobollo 
da € 2,00 per la spedizione

Stampa: Grafica Ripoli snc – Villa 
Adriana – Tivoli (Rm)

Foto: tratte da flickr.com e utilizzate 
sotto licenza Creative Commons

Finito di stampare Marzo 2016

La situazione sociale del Paese
(Ketty Vaccaro)

R&M	 pag. 5

Ripartire dal limite
(Francesca Artista)

R&M	  pag. 10

La forza mite della politica generativa (generativita.it)		  pag. 14

Responsabilità educativa
capace di futuro

(Vincenzo Lumia)
R&M	  pag. 15

Prendersi cura degli altri fa bene a se stessi (avvenire.it)		  pag. 16

Educare non è "perdere tempo" (M. Benasayag-G. Schmit)		  pag. 20

Creare luoghi educativi (M. Pollo)		  pag. 23

25 anni di impegno educativo
(Mirella Arcamone)

Zoom	 pag. 24

La comunità ecclesiale, catechesi educante (G. Quarta)	 	 pag. 26

La scuola nel tempo della complessità (F. Venturella)	 	 pag. 32

Dal massimo dell'intimità, al massimo della pubblicità (M. Biancardi)	 pag. 28



1/2016 ● Proposta Educativa ↔link 5Proposta Educativa ● 1/2016↔link4

Editoriale

Autori
Elisabetta Brugè, Presidente nazionale del MIEAC

Ketty Vaccaro, Responsabile area salute e welfare, Fondazione Censis

Francesca Artista, Segretaria generale per la Sicilia e Dirigente nazionale della 
FISAC-CGIL

Vincenzo Lumia, Responsabile Formazione del MIEAC

Mirella Arcamone, Docente, già Presidente nazionale del MIEAC

R&M↔VEDERE

La situazione sociale
DEL PAESE

Nella consueta descrizione della 
situazione sociale del Paese che 
il Censis realizza annualmen-
te emerge nel 2015 una nuova 
immagine dell’Italia, quella di 

un Paese in letargo, caratterizzato dalla inca-
pacità di progettare il futuro, immerso nella 
quotidianità della cronaca, con una dinamica 
d’opinione messa in moto da quel che avviene 
giorno per giorno, in cui a dominare è l’inte-
resse particolare. 
Il tratto della molecolarizzazione sociale ap-
pare ulteriormente rafforzato a più livelli, sia 
nell’assetto economico e imprenditoriale che 
nella composizione sociale dove prevale il 
soggettivismo e stentano ad affermarsi valori 
e interessi collettivi consolidati. Frutto della 
molecolarizzazione è anche l’aumento delle 
diseguaglianze sociali e di forme forse meno 
palesi di tensione sociale, ma presenti a più 
livelli; un aumento legato anche alla caduta 
delle strutture intermedie di rappresentanza 
che hanno nel tempo garantito la coesione 
sociale a livello territoriale e a quello della 
rappresentanza degli interessi.
Sembrerebbe quasi un paradosso alla luce 
della globale connettività che caratterizza la 
nostra esistenza, ma questa ricchezza di con-
nessioni, talvolta solo virtuali, è solo una mo-
dalità con cui rispondere al bisogno di non 

restare troppo soli, che si traduce in “piccole 
coesioni”, spesso solo emotive o coagulate su 
interessi limitati e/o spesso solo temporanea-
mente convergenti.
De Rita parla esplicitamente di «una società a 
bassa consistenza e con scarsa autopropulsio-
ne: una sorta di “limbo italico” fatto di mezze 
tinte, mezze classi, mezzi partiti, mezze idee 
e mezze persone». Ma permane una dinami-
ca spontanea, spesso considerata residuale, su 
cui però si è costruita la nostra storia di lungo 
periodo, in cui è ancora forte e presente il mo-
dello di sviluppo che si è delineato negli anni 
Settanta, caratterizzato dalla forza di compor-
tamenti economici e sociali basati sul lavoro 
individuale, il risparmio, le specificità territo-
riali, il primato della diversità di opinioni, la 
capacità di adattamento e di autoregolazione.
Una dinamica non priva di elementi di in-
novazione, dalle famiglie che sperimentano 
nuove forme con cui mettere a reddito il loro 
patrimonio, ai giovani che vanno a studiare e 
lavorare all’estero, alle imprese impegnate in 
innovazione e green economy; dal nuovo made 
in Italy che si va formando nell’intreccio tra 
successo gastronomico e filiera agroalimenta-
re fino alla silenziosa, ma diffusa integrazione 
degli stranieri.
Di questa progressione silente c’è però scarsa 
coscienza, è una progressione che non appa-

Ketty Vaccaro

Atos

L’articolo di Mirella Arcamone chiude, allora, questo primo numero 
di PE sottoponendo il nostro Movimento di Impegno Educativo ad una 
verifica della sua storia e delle sue ragioni, della sua capacità di  “tenuta” 
rispetto alle istanze di futuro.

E nell’ambito della nostra celebrazione si apre il momento della rico-
noscenza.

Riconoscenza per quanto ricevuto da Dio in questo lustro di storia, 
per la fiducia che la Chiesa italiana ci ha espresso e continua ad espri-
merci, per il sostegno e il dialogo sempre aperto che l’Azione Cattolica 
Italiana ha mantenuto con la nostra realtà associativa, per la condivisione 
di vita e di responsabilità con gli assistenti nazionali che ci hanno accom-
pagnato sin qui, per tutti gli studiosi che hanno offerto generosamen-
te il loro contributo alla conduzione competente, aggiornata e spesso 
“profetica” della nostra riflessione, per tutti gli aderenti che hanno fatto 
proprio il compito del Movimento nei contesti ecclesiali e sociali in cui 
vivono e operano con grandezza di cuore, dando respiro di futuro ad 
ogni progetto.

Elisabetta Brugè
Presidente Nazionale del MIEAC

Editoriale

DO
È con gioia grande che accogliamo la notizia della nomina dal parte del Consiglio perma-
nente della Conferenza Episcopale italiana di don Michele Pace ad Assistente nazionale del 
Movimento di Impegno Educativo di Azione Cattolica.
Mentre esprimiamo profonda gratitudine ai Vescovi della Chiesa italiana per aver voluto farsi 
prossimi alla nostra realtà e arricchire la vita del Movimento con il dono di una guida spirituale 
che da tempo attendevamo, desideriamo dare un caloroso benvenuto a don Michele e rin-
graziarlo per la generosa disponibilità nell’assumere il nuovo incarico.
Ci piace leggere la sua presenza giovane e aperta nella nostra realtà associativa come invito 
ad un impegno sempre rinnovato e ad uno slancio di forte vitalità che, nel venticinque-
simo dalla nascita del Movimento di Impegno Educativo, proietti il nostro servizio verso 
obiettivi sempre nuovi e più rispondenti alle esigenze della complessa, affascinante realtà 
dell’educativo.

Don Michele Pace è il nuovo Assistente nazionale del MIEAC



1/2016 ● Proposta Educativa ↔link 7Proposta Educativa ● 1/2016↔link6

Vedere↔R&M

re in nessun modo guidata e che non elimina 
quel pericolo di sconnessione, quel senso di 
incertezza che rimane costantemente sullo 
sfondo. 

Molti sono i segni fenomenologici di 
questa situazione, alcuni particolar-
mente evidenti. Così, l’orientamen-

to delle famiglie sotto il profilo economico è 
quello di tenere fermi i soldi, possibilmente in 
contanti, pronti all’uso nel brevissimo perio-
do. Le famiglie che hanno dichiarato di aver 
risparmiato negli ultimi 12 mesi sono 10,6 
milioni e di queste, 4,9 milioni lo hanno fatto 
senza una motivazione precisa, a scopo cau-
telativo, 2,2 milioni di famiglie per destinare 
gli accantonamenti alla formazione futura dei 
figli, 1,9 milioni per i bisogni della vecchiaia e 
1,7 milioni per la paura di perdere il posto di 
lavoro. Questa tendenza ha garantito alle fa-
miglie un importante sostegno nel quotidia-
no, se è vero che, sempre nello scorso anno, 

3,1 milioni di famiglie hanno dovuto mettere 
mano ai risparmi per fronteggiare gap di red-
dito rispetto alle spese mensili (tab. 1).
Ma è altrettanto importante sottolineare che 
alcune analisi previsionali individuano alcu-
ni aspetti di scenario positivi: ad esempio, tra 
coloro che hanno in famiglia la responsabilità 
degli acquisti principali, prevale la percentua-
le di chi afferma di aver fiducia nel futuro: il 
39,8% contro il 22,4% di chi non vede segnali 
positivi, a fronte di una quota non irrilevante 
(il 37,8%) che è ancora incerta.
Se si analizzano i dati in base alle classi di 
reddito familiare, questa tendenza viene so-
stanzialmente confermata, ma nelle famiglie 
a più basso reddito continuano a prevalere 
pessimismo e forte incertezza (tab. 2).
Sotto questo profilo un dato emerge come 
particolarmente preoccupante: la sempre più 
ridotta capacità del welfare di funzionare 
come strumento di compensazione delle di-
seguaglianze economiche e sociali.

Il meccanismo di 
lenta, ma costan-
te trasformazione 

del welfare, in cui la 
copertura pubblica 
si va assottigliando 
e in parallelo cresce 
l’esposizione finan-
ziaria diretta delle fa-
miglie, sta determi-
nando anzi una sorta 
di effetto regressivo, 
per il quale le fami-
glie più penalizzate 
sono proprio quelle 
più fragili. 
Le famiglie con ri-
sorse economiche 
minori, quelle con 

R&M↔Vedere

persone disabi-
li e anziane sono 
proprio quelle che 
hanno risentito 
maggiormente del 
progressivo con-
trarsi della coper-
tura del welfare, 
proprio perché 
esposte a spese 
familiari crescenti 
non solo per ac-
quistare presta-
zioni che il servi-
zio pubblico non 
garantisce più o 
caratterizzate da 
un accesso diffici-
le, ma anche per pagare forme di compar-
tecipazioni più o meno elevate a prestazioni 
erogate in ambito pubblico.
Questo meccanismo è ben evidente in ambi-
to sanitario, come dimostrato dalla dinamica 
della spesa. La spesa sanitaria pubblica, cre-
sciuta dal 2007 al 2010 da 101,9 miliardi di 
euro a 112,8 miliardi (+10,7%), negli ultimi 
anni ha registrato una inversione di tenden-
za, con una riduzione del 2,2% tra il 2010 e il 
2014, attestandosi nell’ultimo anno a 110,3 
miliardi. La spesa sanitaria privata delle 
famiglie, invece, dal 2007 al 2014 è passa-
ta da 29,6 miliardi di euro a 32,7 miliardi 
(+10,4%), raggiungendo il 22,8% della spesa 
sanitaria totale.
Così, la percentuale di famiglie in cui nell’ul-
timo anno almeno un membro ha dovuto 
rinunciare del tutto o rimandare prestazio-
ni sanitarie appare particolarmente elevata 
(41,7%), ma soprattutto varia dal 21,4% delle 
famiglie con redditi più alti al 66,7% di quelle 
che dichiarano redditi più bassi (tab. 3, vd. 
pg. seguente).

Anche in questo caso, appare evidente che 
sono proprio le famiglie e gli individui più 
fragili ad aver pagato il prezzo più alto del 
ridimensionamento del welfare. Questo 
meccanismo di spostamento lento, ma ine-
sorabile di costi dal pubblico al privato è uno 
degli elementi che più caratterizza la trasfor-
mazione di un welfare che alimenta l’incer-
tezza sociale proprio delle famiglie a maggior 
bisogno di inclusione.

Rimane infine la questione centrale del 
lavoro, con particolare riferimento alla 
situazione dei più giovani. 

Dall’entrata in vigore del Jobs Act, il mercato 
del lavoro italiano negli ultimi mesi del 2015 
ha visto un incremento dell’occupazione di 
204.000 unità. Seppure non si sia certo re-
cuperata la situazione pre-crisi (rispetto allo 
stesso periodo del 2008, nel terzo trimestre 
dell’anno mancano all’appello 551.000 posti 
di lavoro), dall’inizio dell’anno il tasso di oc-
cupazione è cresciuto dello 0,6%. La disoc-
cupazione, dopo aver raggiunto nel primo 



1/2016 ● Proposta Educativa ↔link 9Proposta Educativa ● 1/2016↔link8

Italo Greco Italo Greco

Vedere↔R&M

trimestre di quest’anno un tasso del 12,3% 
(poco più di 3,1 milioni di persone), si ri-
duce all’11,9%: una cifra molto lontana dal 
6,7% del 2008.
Più nel dettaglio, per quanto riguarda i giova-
ni (15-24 anni) si evidenzia::

–– una caduta dell’occupazione, continuata 
anche nel corso del 2015, a fronte di un’in-
versione di tendenza registratasi solo negli 
ultimi mesi, con un recupero di 9.000 unità 
rispetto al primo trimestre;

–– un tasso di disoccupazione che è rad-
doppiato in sei anni, superando la soglia 
del 40%, e ha fatto registrare un picco del 
42,7% nel 2014. L’inversione di tendenza 
riguarda anche in questo caso i mesi più 
recenti, con un calo dell’indicatore di 1,4 

punti percentuali tra il primo e il terzo tri-
mestre del 2015.

Diversa è la situazione relativa all’an-
damento dell’occupazione femmi-
nile, che guadagna 180.000 unità in 

sei anni, mantenendo il tasso di occupazio-
ne sempre intorno al 47% (tab. 4). Solo nei 
prossimi mesi potremo valutare gli effetti del 
nuovo contratto a “tutele crescenti”.
Al momento appaiono ancora diffusi alcuni 
aspetti preoccupanti, come il fenomeno dei gio-
vani tra i 18 e i 29 anni che non studiano e non 
lavorano (i Neet), che a fine luglio 2015 sfiorava-
no la soglia dei 2,2 milioni di individui, e la an-
cora diffusa peculiarità dell’occupazione giovani-
le, con una quota di occupati in lavoro “atipico” 

(che comprende il lavoro dipendente a tempo 
determinato, la collaborazione coordinata e con-

tinuativa e la prestazione d’opera occasionale) tra 
i lavoratori fino a 34 anni che sfiora il 27%.

R&M↔Vedere



1/2016 ● Proposta Educativa ↔link 11Proposta Educativa ● 1/2016↔link10

R&M↔Giudicare
R&M↔GIUDICARE

Dal 2008 la crisi sta cambiando il 
volto sociale ed economico del 
nostro Paese, dentro un’Eu-
ropa sempre più in difficoltà 
dinanzi alle grandi emergenze 

globali delle ondate migratorie inarrestabili e 
delle nuove povertà, schiavitù, disuguaglian-
ze. Da qualunque punto di vista la si guardi 
e a qualunque livello di approfondimento la 
si indaghi, questa crisi mostra il suo volto di 
tempesta perfetta.
Un ciclone che spazza via tutto, ma il cui oc-
chio continua a permanere stabile, tranquillo, 
illeso.
Nell’occhio del ciclone si trova il cuore di un 
modello economico-finanziario che, grazie 
alla globalizzazione e alla innovazione tecno-
logica, accelera, espande, potenzia somma-
mente il processo di creazione di ricchezza 
che dal denaro torna al denaro moltiplicando-
lo senza più il limite del lavoro (fattore umano) 
e della terra (fattore ecologico, in senso lato).
Anzi condizione necessaria al capitale per 
aumentare a dismisura, ampliando i margini 
della sua capacità di profitto sino a vette stel-
lari, è quella di sganciarsi sempre di più da 
tutti i condizionamenti legati alla materialità 
umana e ai limiti posti dal riconoscimento e 
dal rispetto della sua dignità, libertà, salute e 
insieme da quelli posti dall’ equilibrio ecosi-

stemico, compromesso al punto da allertare 
persino i più restii assertori dello sviluppo 
senza regole e tetti di garanzia ambientale.
Ma la terra sono anche i territori, le città, i 
luoghi di vita e di lavoro. Sono lo spazio e la 
condizione stessa del nostro vivere «qui e ora».
Poche mani detengono un immenso potere 
economico e finanziario e il potere non ri-
spetta le regole, le crea.
Sempre minori controlli sul funzionamen-
to delle scatole virtuali finanziarie e crediti-
zie nelle quali inserire i sogni e le attese di 
ricchezza o semplice benessere economico o 
soltanto la garanzia di tutelare e godere sem-
plicemente i risparmi di una vita. Sempre mi-
nori vincoli per mettere al riparo e garantire 
risparmiatori, lavoratori, cittadini dai rischi 
derivanti da prodotti creati non per produr-
re vantaggi equilibrati, ma «avventure senza 
ritorno».
Non c’è posto per prudenze, equilibrio tra in-
vestimenti e rischio, senso della responsabilità 
sociale ed economica, rispetto della persona, 
etica. Queste dimensioni vengono evocate 
per suggestionare l’immaginario collettivo il-
ludendolo alla bisogna. Nella realtà essi sono 
tutti elementi considerati costi non sopporta-
bili, inutili orpelli, zavorre antiquate.
Il cuore dell’occhio del ciclone ha una strut-
tura solida, forte, pesante che resta illesa ad 

Ripartire
DAL LIMITE

Francesca Artista

Horia Varlan

ogni terremoto sociale e politico, ad ogni tsu-
nami finanziario, ad ogni crisi pur tremenda 
e grave; il perché è semplice: gli interessi che 
strutturano i poteri racchiusi in poche mani 
si arricchiscono e si rafforzano ad ogni cata-
strofe che muta il volto di ciò che sconvolge, 
poiché il denaro per autoriprodursi oggi può 
fare da solo.
Non ha più bisogno di altri che di se stesso e 
del suo libero e assoluto riflesso allo specchio 
che la finanza gli procura attraverso mecca-
nismi e prodotti tossici per ogni altro fattore 
che non sia il denaro stesso.
Sto semplificando e me ne perdonerete, ma 
questi brevi input che vi offro, al di là della 
loro parzialità e semplicità, mi servono per 
mostrare quanto false e riduttive siano le rap-
presentazioni di ciò che viviamo ai tempi di 
questa crisi.
Le immagini del tunnel da cui uscire, dell’ even-
to straordinario ed episodico accaduto senza 

controllo o previsione, del ritorno della quiete 
dopo la tempesta sono del tutto fuorvianti.
Siamo dinanzi alla consapevole e strutturata 
creazione e gestione delle crisi da capitalismo 
maturo nell’era della globalizzazione utili ad 
estromettere, espellere, smaltire gli scarti di 
questo modello e cioè uomini donne e terra.
Siamo noi la moltitudine da “sterilizzare”, 
siamo noi l’eccedenza da impoverire poiché 
il valore della variabile umana sia sempre più 
funzionale all’assoluto valore del denaro e 
quindi ad esso sempre più inferiore.
Nel cuore dell’occhio del ciclone c’è dunque una 
chiave importante per leggere e capire ciò che ci 
accade e dunque valutare e discernere su quali 
mezzi, quali vie, quali modi possiamo agire per 
impedire al nuovo re Mida di estinguerci.

Usciamo dalla trappola della visione di 
una “leggerezza” dei meccanismi che 
producono gli effetti appena descrit-

ti, la “liquidità” di cui parla Bauman è una 
categoria preziosa per leggere e riconoscere 
la disgregazione e l’atomizzazione dei nessi 
relazionali dei soggetti tra loro e del sogget-
to per sé, analisi utile per fare i conti con la 
estrema difficoltà di strutturare nuovi nessi e 
nuove reti antropologiche e sociali, ma guai 
a leggere con questa categoria gli assetti e le 
leve economiche che agiscono in questo sce-
nario liquido.
Anzi tanto più liquida è la realtà antropo-
logica e sociale tanto più forte, dominante e 
granitica procede e conquista spazi la solida 
e pesante macchina economico-finanziaria il 
cui profilo ho provato a tratteggiare.
Usciamo dalla strettoia di un orizzonte che 
coincide con l’uscita dal tunnel di cui sopra. 
Abbiamo necessità di immaginare, mettere a 
fuoco e nutrire nuovamente un cielo sopra la 
nostra testa… poiché il tunnel semplicemen-
te… non c’è.

Alexandre Dulaunoy



1/2016 ● Proposta Educativa ↔link 13Proposta Educativa ● 1/2016↔link12

R&M↔Giudicare

Reciprocità: ecco cosa impariamo accoglien-
do di essere concavi e indivisi in-relazione. La 
sfida è come abitare l’alterità che ci abita. Il 
soggetto generativo è un “abitante-abitato”. 
Mi permetto di offrire il mio punto di vista 
frutto di una esperienza umana che ha solo 
da pochi anni iniziato ad imparare la com-
passione. Devo molto ad una monaca buddi-
sta che con i suoi scritti mi ha guidato dentro 
una terra nuova per la profondità di ciò che ha 
prodotto e trasformato in me.
Lo Spirito Santo ha guidato e sorriso insieme 
facendo di questa terra piano piano una casa 
per me. Com-passione e giustizia sono due 
dimensioni universali indissolubili e centrali nel 
nuovo sguardo per attraversare questa crisi non 
perendo come i carri e i cavalieri del faraone.
A scuola del limite si imparano di nuovo tan-
te cose conosciute da altri punti di vista e si 
impara a fare i conti con la cosidetta crisi dei 
valori per esempio guardando a come pro-
prio dalle nuove generazioni, nel magma dei 
mondi e delle forme di vita, stiano rinascendo 
in forme assolutamente nuove la solidarietà, 
la condivisione. Le povertà e le precarietà 
come la eliminazione di diritti della persona, 
camuffata dietro nuove forme di sicurezza, 
spingono e costringono di fatto a cercare e 
creare nuove reti di sopravvivenza intanto e 
poi di vita in nuova socialità. 
È vero. Il mercato o il denaro oggi sembra 
essere diventato il generatore simbolico e 
materiale di tutti i valori. Quanto alla tec-
nica, anch’essa ha i suoi valori che si chia-
mano efficienza e produttività, ma la tecnica 
non tende ad uno scopo perché mira solo al 
suo auto-potenziamento, al suo sviluppo afi-
nalizzato, che, come ricorda Pasolini, è altra 
cosa dal progresso che subordina lo sviluppo 
al miglioramento delle condizioni umane, 
l’egemonia di questi valori non potrà rego-
lare la storia a prescindere dall’indigenza a 

Giudicare↔R&M

E lo spazio fisico e mentale a nostra disposi-
zione non sono le pareti di quel tunnel. Anzi 
sveliamo che questo tunnel è la rappresenta-
zione deformante della consapevolezza del li-
mite, che il limite che questa crisi ci mostra è 
unicamente connesso al ripristino di un benes-
sere e di uno sviluppo che per loro stessa con-
notazione storica non potranno mai più torna-
re o ripresentarsi nella nostra vita individuale e 
collettiva, così come li abbiamo conosciuti.
Usciamo però anche dalla penosa prigionia 
di depressione e perdita definitiva che questa 
consapevolezza dolorosa, ma più aderente al 
vero ci procura. Come?
Ripartendo proprio dal limite in maniera se-
ria e con occhi nuovi.
Ci aiuta e molto il bellissimo manifesto per la 
società dei liberi di Mauro Magatti e Chiara 
Giaccardi, Generativi di tutto il mondo unitevi.

Il limite abilita

Il limite è la nostra porta di accesso al reale.
Punto di partenza fondamentale per apri-
re gli occhi e guardare e vedere è dunque 

accogliere il limite come il luogo e lo spazio 
in cui siamo visitati dal mondo, anche for-
zatamente, ma indissolubilmente chiamati a 
essere li e non altrove uomini e donne, parte 
del creato. 
Essere chi? Individui. «Individuus significa in-
diviso, intero, più che separato, autonomo. E 
non è neppure un’unicità qualitativa tutta cen-
trata su di sé e sulla sua interiorità. L’io è una 
polarità di una rete di relazioni. La nostra esi-
stenza non produce la vita, ma la ospita in una 
forma, la individualizza. L’uomo ha una vita 
ricevuta ed è un intero non perché è un tutto, 
ma perché è un frammento che a quel tutto ri-
manda e a cui risponde mettendosi in relazio-
ne. Non si tratta di una questione morale: non 
si tratta di “dover essere” aperti all’altro/Altro. 

È che lo siamo costitutivamente».
Che meraviglia! Il limite ci rende concavi, ac-
coglienti alla vita e ci riconsegna a noi stessi, 
non per dovere essere, ma per incontrare il 
nostro essere nella relazione.
Veniamo al mondo per questo e la nostra sto-
ria personale, qualunque sia, è chiamata per 
nome a questa capacità. 

Luisa Muraro in uno dei suoi testi più 
pieni di grazia e luce, Il Dio delle donne 
ci conduce così a questo straordinario 

incontro di noi con l’altro/Altro «la cui voce 
non arrivava fino a me ma che sentivo lo stes-
so perché faceva un’interruzione nelle parole 
(…) o meglio una cavità che trasformava la 
lettura, la rendeva “simile al gesto di chi beve 
lentamente da una tazza”. Se una tazza posata 
su un tavolo una sera invernale ci appare come 
il segno tangibile di una condizione perduta, 
avvicineremo le labbra al bordo della tazza e, 
allo schiudersi della bocca, un mondo non in-
terno, non esterno, scenderà giù per la gola e 
salirà fino alla mente» . Si dice sempre così – 
scrive la Muraro – «condizione perduta», per 
parlare della beatitudine di essere in contatto 

amoroso con la vita senza cui non saremmo 
venuti al mondo. Ma è vero che è perduta? 
Del tutto? Di sicuro non lo è per colei che ha 
inventato la figura del liquido che passa dalla 
tazza alla bocca in contatto tra loro, entram-
be aperte. Non è mai del tutto perduta per 
nessuno, in fondo quella condizione, perché 
nessuno potrebbe stare al mondo un giorno 
intero, io credo, senza che un filo di piacere 
gli scenda dentro e gli salga alla mente, per 
quanto esile, come un invisibile cordone om-
belicale che lo tiene in contatto, sia pure da 
molto distante, con le sorgenti della sua vita.

Imminenza dell’altro

Il limite ci insegna a lasciare che l’altro/Al-
tro accada nella nostra vita come elemento 
consustanziale al nostro stesso essere che 

è uno, indiviso o così dobbiamo camminare e 
lottare e piangere e gioire incontrandoci affin-
chè torni ad essere. Uno. Indiviso. Già solo 
questo ci pone in aperta critica con i modelli 
che alimentano tutte le forme di scissione e ci 
fa allertare. Ci riabilita i sensori di allerta. 
Questa crisi va dunque guardata andando a 
scuola dal limite. Il limite ci svela i connotati 
della realtà e ci mostra che dobbiamo caricarci 
della responsabilità liberante del farci concavi 
per essere abitati dai frammenti di ombra e luce 
dell’umanità di chi incontriamo e di noi stessi.
Dobbiamo abbandonare la forma convessa, il 
tutto pieno degli idoli che non lasciano spa-
zio allo sguardo aperto e ci imprigionano nel-
la promessa di una felicità fatta di certezze e 
sicurezze perdute.
Noi possiamo essere idoli di noi stessi persi-
no con i nostri bauli pieni di splendide vesti 
nobili, di nobili declinazioni etiche e valoria-
li che ci coprono senza più vestire davvero la 
nostra umanità in affannoso alto e basso tra il 
mar Rosso e le buone cipolle d’Egitto.Italo Greco



1/2016 ● Proposta Educativa ↔link 15Proposta Educativa ● 1/2016↔link14

cui sottopone gran parte dell’umanità e fasce 
crescenti di popolazione anche nel vecchio 
Continente e nei Paesi più sviluppati.
Questa crisi ha già i segnali di questa inso-
stenibilità e noi siamo chiamati ad attraver-
sare questa tempesta generando un nuovo 
mondo non rimpiangendo od aggrappando-
ci al vecchio.
Il potere non rispetta le regole, le crea ma 
anche la sete di giustizia e l’istinto d’amore 
possono creare regole non rispettando quello 
che il potere famelico ed egoista aveva creato. 

Giudicare↔R&M

Una nuova visione generativa, una disciplina 
alla scuola del limite, una sincera compassio-
ne, uno slancio convinto, una passione auten-
tica e le nuove grandi idee che creativamente 
potranno vedere la luce se solo davvero lo vo-
gliamo e lo nutriamo, possono rivelarsi non 
solo rivoluzionari, ma anche mostrare forza 
straordinaria. L’animo compassionevole e au-
tenticamente sociale non si abbina alla mera 
fragilità, alla paura, alla debolezza di spirito. 
Anzi. Noi possiamo esserne una dimostrazio-
ne. Insieme. 

La forza mite della politica generativa

La crisi finanziaria, economica, occupazionale, apre una nuova fase, destinata a misurare la capacità delle 
varie aree del mondo di reggere all’urto delle nuove condizioni.
Su scala mondiale, gli ultimi 30 anni hanno segnato un periodo di grande trasformazione, durante il quale 
sono stati raggiunti straordinari risultati dal lato della crescita economica e della diffusione della democrazia. 
Centinaia di milioni di persone sono entrate nel circuito dello sviluppo, modificando radicalmente la geopoli-
tica e la geoeconomia planetarie. La crisi finanziaria, economica, occupazionale, apre una nuova fase, destina-
ta a misurare la capacità delle varie aree del mondo di reggere all’urto delle nuove condizioni. Le montagne 
di debiti accumulati, i problemi ambientali ed energetici, l’aggravamento dei livelli di disuguaglianza, i diffusi 
sentimenti di paura, i fallimenti esistenziali e relazionali, gli squilibri demografici, sono tutti sintomi della inso-
stenibilità del modello. A ciò, si aggiungono ora gli effetti umani della crisi. Far finta di niente, e insistere sulla 
stessa direttrice di sviluppo, non potrà che aggravare i problemi.
Come sempre nella storia, il parto di un nuovo modello non potrà che essere lungo e difficile. Tuttavia, so-
prattutto in Europa, non c’è altra scelta: se non si vuole sprofondare occorre fare emergere una prospettiva 
capace di andare al di là della visione consolidata negli ultimi decenni, visione che, nel Vecchio Continente, 
ha mescolato la spinta individualistica e edonista con il permanente ruolo protettivo dello stato, in un circolo 
vizioso di cui la misura è un debito pubblico divenuto ormai insostenibile.
Per molti aspetti, si tratta di una crisi di crescita: come negli anni ’70 parlare di “statalismo” fu la chiave per 
cogliere i limiti di una configurazione che pure era stata gloriosa, così oggi parlare di “mercatismo” significa 
assumere l’intossicazione di un mondo che combinava competizione e desiderio, dimenticando altri elemen-
ti ugualmente fondamentali della nostra condizione antropologica. Per risolvere i problemi che abbiamo di 
fronte non è più sufficiente sollecitare gli animal spirits imprenditoriali, stimolare il desiderio dei consumatori, 
sostenere l’innovazione tecnologica […].
Il problema non è più solo crescere, ma come crescere sia perché, nei paesi ad economia e società mature, 
lo sviluppo quantitativo non regge più senza un investimento serio nelle dimensioni più qualitative; sia per-
ché, in un mondo interconnesso, lo sviluppo di una regione o di una nazione non può che essere pensato in 
relazione a ciò che accade al di fuori dei suoi confini. Nei prossimi anni, nel mondo, in Europa, in Italia il pro-
blema sarà quello di ripensare la crescita economica senza più disgiungerla – come è stato fatto negli ultimi 
trent’anni – dallo sviluppo umano e sociale delle persone, dei luoghi, delle comunità. È questa l’eredità diffi-
cile, ma intrigante, che la crisi sembra consegnarci: come tradurre in una nuova idea di sviluppo questa sfida?
La politica “generativa” parte dal presupposto che lo sviluppo fiorisce laddove il “terreno” umano è ricco e ben 
coltivato.

da www.generativita.it

Guardano e guardano, ma non vedono; ascolta-
no e ascoltano, ma non capiscono

(Mc 4, 12)

Signore, fa’ che i nostri occhi possano vedere!
(Mt 20, 33)

Anch’io, seduto sulla soglia della capanna, guar-
do stelle e razzi apparire e sparire,

penso alle esplosioni che avvelenano i pesci nel 
mare, e agli inchini che si scambiano,

tra un’esplosione e l’altra,
quelli che decidono le esplosioni

Vorrei capire di più
(Italo Calvino, Prima che tu dica pronto)

«Vedere oltre, capire di più»: potrebbe appa-
rire soltanto uno slogan, oppure un patetico 
appello da sindrome di accerchiamento o, 
magari, una ingenua quanto inutile pretesa. 
Eppure, più riflettiamo, guardiamo dentro e 
attorno a noi, ci teniamo informati e seguia-
mo i media, più ci rendiamo conto che ciò 
diventa un improrogabile e urgente esercizio 
di alta responsabilità educativa, civile, politica 
nei confronti di noi stessi, delle nuove gene-
razioni, della società tutta.
Si moltiplicano i problemi esistenziali e so-
ciali, aumentano le difficoltà e le paure, la vio-
* Articolo tratto da «Proposta Educativa», 3/2004.

lenza sembra segnare con maggiore frequen-
za i rapporti tra singoli e popolazioni, gruppi 
sociali e religiosi… e quali sembrano gli unici 
percorsi possibili?
O la fuga e l’alienazione in un mondo “vir-
tuale”, dove ‒ tra lustrini, luci psichedeliche, 
specchi magici ‒ abili imbonitori fanno so-
gnare ad occhi aperti, anzi, rendono a portata 
di mano il Paese dei balocchi e delle mera-
viglie, fatto di arricchimenti facili, successo, 
bellezza eterna; oppure la chiusura, il ripie-
gamento in se stessi, segnati dalla diffidenza, 
dall’individualismo, dalla rassegnazione.
Qualunquismo, sfiducia, disincanto prospe-
rano, mentre pochi, garantiti e vincenti, sog-
getti forti, economicamente e politicamente, 
rafforzano le proprie posizioni e ricevono 
consenso, ricorrendo ad alchimie politiche ed 
economiche che fanno balenare svolte mira-
colistiche e terre promesse dietro l’angolo.
In ogni caso gli orizzonti si vanno facendo 
sempre più ristretti, troppo circoscritti: di-
venta maggiormente difficile pensare che un 
altro mondo è possibile e fare esercizio di fu-
turo sembra un lusso che ci si può permettere 
sempre meno; accettiamo rassegnati scelte che 
riducono la complessità dei problemi che ab-
biamo dentro e davanti a noi e fanno apparire il 
ritorno al passato, il ricorso alla forza, la chiusu-
ra e l’intolleranza le uniche soluzioni possibili.

R&M↔AGIRE

Responsabilità educativa
CAPACE DI FUTURO*

Vincenzo Lumia

Andy Blackledge



1/2016 ● Proposta Educativa ↔link 17Proposta Educativa ● 1/2016↔link16

R&M↔AgireAgire↔R&M

Sembra proprio che il nostro tempo ci co-
stringa a vivere come in una giungla piena 
di insidie e antagonismo, aumentano pre-
carietà e incertezza, tante premesse di vita 
vengono sbaragliate da eventi e mutamenti 
imprevedibili e inaspettati. In un conte-
sto del genere si è impegnati innanzitutto 
a “sopravvivere”, a difendere i propri spazi 
vitali e la propria voglia di esserci; l’avvenire 
si fa sempre più incerto e sbiadito, la spe-
ranza rischia di cedere il passo alla rinuncia 
e all’adattamento e si affievolisce sempre 
più il senso di un futuro.
Smarrirne il senso non vuol dire, però, che 
ne viene meno l’esigenza, anzi. Sebbene 
l’impegno sul presente distragga lo sguardo 
da orizzonti di più ampia gittata e respiro, 
l’animo di ciascuno di noi vorrebbe riuscire a 
guardare oltre.
In tale contesto esistenziale, culturale e poli-
tico – pertanto ‒ cura di sé e cura dell’altro si 
traducono nel tentativo faticoso, ma entusia-
smante di vedere oltre, capire di più e inserire, 
in tal modo, nell’orizzonte personale e comu-
nitario la dimensione del futuro, la categoria 
della speranza.

Siamo chiamati, cioè, a contrappor-
re all’incatenamento al presente, alla 
convinzione che nulla può cambiare 

‒ a meno che non intervenga il miracolo, il 
salvatore di turno – il convincimento di po-
ter essere artefici di un genere di vita auten-
ticamente umano, di scelte esistenziali ricche 
di senso, di nuove relazioni di comunità; ad 
opporre all’evasione, al sogno effimero, una 
idealità e una capacità progettuale in grado 
di orientare la società verso prospettive di 
convivenza e di sviluppo, volte alla solida-
rietà e alla centralità del persona; all’arido 
e cinico realismo, la certezza che la realtà è 
molto più ampia, più complessa di quanto 

ci viene fatto credere, che la ricchezza e la 
pienezza di vita vanno individuate oltre il 
confine segnato dal mercato e dal consumi-
smo, dagli interessi economici e politici; che 
l’orizzonte di vita, di senso va ricercato ben 
oltre gli emblemi di un successo vacuo ed ef-
fimero proposti da un martellante, quotidia-
no bombardamento e che la felicità è frutto 
di un mondo interiore pieno di valori veri, 
ricco di significati, proteso alla ricerca. Vor-
remmo proporre ‒ in definitiva ‒ di coniu-
gare insieme le proprie speranze al futuro, di 
andare al di là di una normalità quotidiana 
che non è ineluttabile, ma può e deve essere 
migliorata.
Tutte queste considerazioni interpellano cia-
scuno in prima persona, chiamano in causa 
responsabilità molteplici, a vari livelli e asse-
gnano all’educazione un ruolo che sia capace 
di attrezzare culturalmente e spiritualmente 
adulti e giovani nei confronti delle trasfor-
mazioni in atto, senza subirne passivamente 
gli effetti e, ancor più, con la consapevolezza 
che i processi di globalizzazione non investo-
no soltanto il versante economico e i sistemi 
produttivi, ma determinano su scala planeta-
ria gli stili di vita, le culture, le norme e i valo-
ri… secondo parametri che attengono più le 
dure leggi del mercato e delle multinazionali 
che le istanze proprie dello “statuto umano”.

A tutti gli educatori a vario titolo è richie-
sto, pertanto, l’esercizio di una responsabi-
lità pedagogica e spirituale che si trasfor-
mi in impegno educativo, in coltivazione 
interiore, in testimonianza evangelica per 
trovare e sperimentare itinerari che ci per-
mettano di incrociare lo smarrimento, le 
difficoltà, le attese di vecchie e nuove ge-
nerazioni e orientarli in una prospettiva di 
speranza e di futuro.
Ecco, quindi, alcuni possibili segnavia di un 
percorso educativo per adulti e giovani insie-
me, all’insegna del vedere oltre, capire di più 
e a forte tasso esperienziale.

Celebrare la vita

Significa innanzitutto un impegno sul 
versante della acquisizione e diffusione 
di una autentica cultura della vita per 

coglierla nella sua pienezza e bellezza, a parti-
re dalla consapevolezza del suo valore inesti-
mabile. Purtroppo, materialismo, edonismo, 
consumismo ne hanno via via svilito senso e 
significato e troppe scelte di potere cultura-
le, economico e politico quotidianamente la 
umiliano e offendono.
Saper cogliere le molteplici forme che mor-
tificano e spengono la vita, individuare le 
cause e le responsabilità che le determinano, 
rimuovere tutto ciò che, dal suo sorgere al 
tramonto, ne attenta l’esistenza e la digni-
tà sono i percorsi obbligati di chi intende 
rispettarne e difenderne la sacralità. Una 
responsabilità che deve trovare concretizza-
zione in scelte feriali sul fronte della pace, 
dell’affermazione e della salvaguardia dei di-
ritti umani per tutti, dell’accoglienza dei na-
scituri, dei deboli, degli indifesi, dei malati, 
degli emarginati, dei diversi e dei lontani per 
dilatare l’umano che è in noi e riconoscerlo 
pienamente in ogni creatura.

Prendersi cura degli altri fa bene a se stessi

Le persone capaci di importanti gesti di cura, 
quando spiegano i motivi del loro agire, forni-
scono risposte di rara semplicità: ho fatto quel 
che dovevo, chiunque avrebbe fatto lo stesso, 
non c’era altro da fare… Il che non significa che 
dietro l’azione non ci sia un pensiero: «Il pensiero 
c’è ma è radicalmente semplice. Nel senso che è 
essenziale: sa dov’è l’essenza delle cose». Questo 
pensiero è passione per il bene dell’altro, «con 
una forza etica che non viene prima della co-
scienza ma piuttosto è la voce di una coscienza 
che sa ciò che è irrinunciabile e da la lì orienta il 
suo essere». Luigina Mortari dirige il dipartimen-
to di Filosofia, Pedagogia e Psicologia dell’univer-
sità di Verona dove, presso la Scuola di Medicina 
e Chirurgia, insegna Epistemologia della ricerca; 
e chiarisce il concetto ricorrendo alla parabola 
del buon samaritano, che invece di tirare dritto 
come gli altri passati prima di lui, vide l’uomo 
per terra, lo guardò ed ebbe compassione: «Il 
buon samaritano ha visto un’ingiustizia, l’ha re-
gistrata e ha pensato di dover agire. La presa in 
carico dell’uomo ferito è stata preceduta da una 
valutazione razionale, per quanto fulminea, che 
informa e dirige l’azione. Perché la compassione 
non è un atto irrazionale ma è intriso di pensiero. 
C’è il pensiero alla base di ogni azione di cura. Per 
questo alla cura si può essere educati» […].
È questa l’essenza della cura: «Consiste nell’es-
sere una pratica e accade in una relazione, è 
mossa dall’interessamento per l’altro, orientata a 
promuovere il suo ben-esserci; per questo si oc-
cupa di qualcosa di essenziale per l’altro». Mor-
tari prosegue: «La cura è non è un sentimento 
o un’idea ma un atto, perché è qualcosa che si 
fa nel mondo in relazione con altri. E se – come 
sostiene Heidegger – gli esseri umani “sono ciò 
che vanno facendo’” allora si può dire che il modo 
di fare la cura rivela il modo di essere». 
Perché ben-agire e ben-essere sono coincidenti: 
«Ci sono azioni di cui sentiamo la necessità. Ve-
dere la giustezza della cosa da fare ci decide a 
metterla in atto, a prescindere dal calcolo di cosa 
potrebbe derivarne. Si fa gratis perché qualcosa 
di buono accada, ricavandone un piacere etico: 
cioè il piacere che viene dal sapere di fare ciò che 
è essenziale fare» […]. 

da www.avvenire.it/Cultura/
Pagine/CURA-.aspx

CC Salvatore Vastano



1/2016 ● Proposta Educativa ↔link 19Proposta Educativa ● 1/2016↔link18

Agire↔R&M R&M↔Agire

Tendere alla trasformazione e non 
alla omologazione, alla cristallizzazione

Una meta educativa che dovrebbe acco-
munare età e generazioni diverse: osa-
re andare controcorrente, con tutte le 

conseguenti declinazioni: non recepire in ma-
niera acritica schemi mentali, modelli, stili da 
imitare per paura di essere esclusi; riscoprire il 
valore dell’essere originali, con individualità, 
personalità, carattere che devono saper con-
vivere, senza rinnegare convinzioni e aspira-
zioni; sviluppare il senso critico e la capacità 
di discernimento. In un contesto sociale volto 
alla massificazione e all’omologazione è ne-
cessario osare la novità, la contestazione, il 
rifiuto, il dissenso. Non accontentarsi del già 
dato, dello scontato, ma scegliere ciò che in-
crocia le nostre aspirazioni profonde e con-
corre a dare risposte alle sfide del tempo pre-
sente vale soprattutto per l’opera educativa. 
L’educazione, cioè, deve potersi trasformare 
da componente funzionale ad un dato sistema 
sociale, culturale, politico ed economico ‒ ga-
rantendone il mantenimento e la continuità – 

a fattore di cambiamento e di trasformazione 
per dinamiche esistenziali e relazionali volte a 
innescare consapevolezza, competenza, pro-
gettualità capaci di farsi carico della comples-
sità della posta in gioco circa il presente e il 
futuro dell’umanità.

Acquisire e affinare le capacità relazionali

Non ci vuole molto a cogliere nella 
esperienza personale di ciascuno una 
stridente contraddizione: si molti-

plicano a ritmo vertiginoso le possibilità di 
comunicare, di incontrare – fisicamente o 
virtualmente – chi vogliamo, ma il problema 
della relazione interpersonale resta tutto da 
risolvere; abbiamo un grande bisogno di esse-
re accolti e accogliere, di essere amati e amare 
e nello stesso tempo la cappa della solitudine 
ci pesa terribilmente. Stiamo insieme, vivia-
mo accanto a persone care eppure non sempre 
riusciamo ad incontrarci e, quando avviene, 
con molta fatica: l’ascolto, il dialogo, il con-
fronto, la condivisione cedono il passo al si-
lenzio, l’incomprensione, la chiusura.
Non riusciamo ad andare oltre i convenevoli, 
le convenzioni, i pregiudizi, le apparenze e di-
venta sempre più faticoso capire chi ci sta ac-
canto, interamente presi dal bisogno di essere 
capiti e accolti: l’io prevale sul noi; l’altro, l’al-
tra anche se desiderati, proprio perché oggetti 
del nostro desiderio – secondo la logica del 
consumismo imperante – vanno fagocitati, 
consumati: si consuma l’oggetto del desiderio 
e la nostra dimensione relazionale viene ucci-
sa dal’isolamento e all’individualismo. Dob-
biamo imparare ad acquisire e affinare l’arte 
dell’ascolto, del dialogo, del confronto; essere 
capaci di gratuità, di dono, di accoglienza. 
L’altro vale per se stesso, prendercene cura ci 
fa crescere, intercettare la ricchezza del suo 
mondo interiore accresce la nostra, accettare e 

valorizzare le diversità ci consente di tracciare 
strade di condivisione per i sogni e i progetti 
comuni, amplifica la speranza e ci restituisce 
la voglia di futuro.

Praticare le responsabilità sociali

L’umano va ampliato sia nella direzio-
ne del vissuto esistenziale e della re-
lazione interpersonale, sia nella dire-

zione sociale perché non violenza, rispetto dei 
diritti umani, cultura della legalità, sviluppo 
equo e sostenibile, interculturalità costitu-
iscano il quadro valoriale di riferimento per 
nuove relazioni di comunità, ai vari livelli, per 
una convivenza civile non segnata dal degra-
do, dalla paura, dall’esclusione. Tutto ciò non 
si costruisce stando alla finestra, limitandosi 
alla sterile lamentazione, rimpiangendo i bei 
tempi andati, alzando steccati, mostrando i 
muscoli e invocando le maniere forti.
Nel tempo della delega e del riflusso nel pri-
vato dobbiamo riscoprire il valore del bene 
comune da costruire insieme, della cittadi-
nanza attiva, del sapersi assumere le respon-
sabilità, della partecipazione alla vita sociale, 
culturale, politica.
Ad ognuno, per la sua parte, compete l’eser-
cizio del potere, come possibilità e capacità 
di poter essere e poter fare il cittadino e non 
il suddito, di intervenire sulle decisioni, di 
prendersi cura della comunità.
C’è bisogno di un forte senso delle istituzioni, 
dello stato, della legalità e a ciascuno è richie-
sto di adoperarsi perchè la democrazia, il pie-
no rispetto della Costituzione ‒ con i principi 
di libertà, di giustizia e di uguaglianza in essa 
sanciti ‒ restino punti fermi di scelte e pro-
getti politici ed economici.
L’esercizio delle responsabilità sociali richie-
de conoscenza, competenza, progettualità… 
capacità che si acquisiscono in un quotidia-

no impegno ad informarsi, a partecipare, a 
pagare di persona, a scendere in campo, ad 
entrare nel merito dell’ordine del giorno delle 
priorità e dei doveri e le responsabilità di chi 
guida i processi collettivi. I grandi temi dello 
stato sociale, dello sviluppo, dell’informazio-
ne, delle riforme istituzionali, della giustizia, 
della legalità, delle pari opportunità, della 
politica estera… come pure i gravi problemi 
della disoccupazione, della criminalità orga-
nizzata e diffusa, della sicurezza, della qualità 
della vita e dei servizi richiedono scelte frutto 
di un ampio dibattito e autentico confronto 
tra tutti i cittadini, le forze sociali, i rappre-
sentanti istituzionali, solo a queste condizioni 
possiamo essere, ciascuno e insieme, artefici e 
responsabili del nostro presente e del nostro 
futuro, per guardare con speranza e fiducia 
all’avvenire.

Esercitare la libertà

Autenticità di vita, relazioni interperso-
nali significative, responsabilità socia-
li richiedono un costante esercizio di 

libertà, innanzitutto interiore. Liberi da pre-
giudizi, schemi, modelli per avere lo sguardo 
limpido, capace di vedere oltre, capire in pro-
fondità, cogliere ‒ nel marasma delle merci e 
delle urla che ne impongono il consumo ‒ ciò 
che è essenziale per la nostra esistenza per-
sonale e per la società. Libertà per riuscire a 
dare un senso globale e unitario al nostro agi-
re quotidiano e non perdere di vista il percor-
so complessivo della società. Il rischio che il 
nostro pezzo di mondo corre ‒ e noi con esso 
‒ è, infatti, quello di magnificare una libertà 
fittizia: la libertà dei consumatori schiocchi e 
innocui, liberi di danzare e cantare al ritmo 
di una musica di cui solo pochi scrivono e 
suonano le note; di mettere in scena brandelli 
di identità e di vissuti di cui altri scrivono il 

CC Italo Greco



1/2016 ● Proposta Educativa ↔link 21Proposta Educativa ● 1/2016↔link20

R&M↔AgireAgire↔R&M

copione; di mettersi al tavolo delle opportu-
nità, scegliendo da un menù prestabilito nel-
la stanza dei bottoni; di essere informati e di 
farsi una opinione, sulla base di ciò che altri 
decidono su ciò che sia giusto e bene che si 
sappia e si pensi. Dobbiamo guadagnarci una 
libertà che ci dia occhi aperti per vedere oltre, 
sin dove c’è un altro pezzo di mondo che non 
conosce ancora né libertà interiore, né libertà 
dall’oppressione, dalla tirannide, dall’ingiusti-
zia e rischia di vedersi regalata la libertà dell’o-
mologazione e del consumismo, piuttosto che 
la libertà per intervenire sulle cause strutturali 
dell’oppressione e della miseria e creare vera 
democrazia e progresso civile e sociale.
Abbiamo bisogno, inoltre, di un tipo di liber-
tà che ci consenta di vedere il limite umano e 
la nostra condizione di creature, per poter co-
gliere l’orizzonte del trascendente, la pienezza 
della Vita, il Creatore.

Abitare i confini

Il mondo cambia, l’altro irrompe nei no-
stri territori con le sue visioni di vita, tra-
dizioni, fedi. Cosa fare? Chiuderci ancor 

più, organizzare meglio le difese, la reazione? 

Oppure è più vantaggioso attaccare il nemico 
sul posto e a colpi di omologazione e consu-
mismo renderlo tanto simile a noi così che 
non ci possa spaventare perché siamo riusciti 
a trasformarlo in nostro replicante? O forse 
la soluzione sta nell’impedirgli di muoversi 
dalla sua terra, da trasformare in riserva? Sia-
mo proprio sicuri che in tal modo salvaguar-
deremo la nostra civiltà, oppure sono altre le 
vie per individuare fino in fondo e intervenire 
sulle cause e responsabilità della crisi dei valo-
ri del mondo occidentale e dello sfaldamento 
del tessuto familiare, sociale, religioso? Stan-
do nel chiuso delle nostre cittadelle fortifica-
te, delle nostre certezze e presunzioni, delle 
nostre sicurezze e garanzie non rischiamo di 
vedere ben poco, di avere una visione limitata 
e quindi speranze troppo piccine, di piccolo 
cabotaggio?
Nel chiuso delle nostre certezze ‒ senza il 
confronto, l’incontro, lo scambio ‒ non riu-
sciamo a cogliere l’ampiezza dell’orizzonte, 
la complessità della realtà e la molteplicità 
dell’esistenza, delle culture; bloccati dall’ego-
centrismo non siamo in grado di scorgere la 
fitta trama della vita che pulsa, delle ambiva-
lenze, contraddizioni, inquietudini, speranze 

che segnano la nostra società e l’intera comu-
nità degli uomini.
Dobbiamo aver il coraggio di uscire allo sco-
perto, di abbattere gli steccati, di renderci 
conto di persona di chi è “l’altro”, il “diverso” 
da noi: un conto sono le notizie che arrivano 
dal fronte, filtrate dalle veline, dalla censu-
ra, un conto è la possibilità di avere notizie 
di prima mano: magari scopriremo che non 
ci sono nemici, ma altri come noi in ordine 
all’umanità, diversi da noi per cultura… co-
munque umani.
Dobbiamo saper abitare i confini, là dove le 
diversità si incontrano, riescono a dialogare e 
conoscersi, imparano a rispettarsi, a scoprire 
identità e culture diverse, ad accogliersi e ar-
ricchirsi reciprocamente.

Schierarsi, sempre e comunque, 
dalla parte degli ultimi e dei deboli

Presi come siamo da una fitta trama di 
problemi, desideri, affanni… rischia-
mo di non vedere con sguardo atten-

to la drammatica realtà degli esclusi e degli 
emarginati, i tanti Sud di casa nostra, dell’I-
talia, del mondo. Anzi la vista si fa ancora più 
opaca se le congiunture economiche rischiano 
di pregiudicare le posizioni raggiunte, sino a 
mettere in discussione i principi stessi della 
solidarietà e accettare come naturale, persino 
ovvio, il teorema secondo cui chi è ipergaran-
tito socialmente ed economicamente debba 
esserlo ancor di più e chi sta ai margini deb-
ba arretrare oltre. È opportuno, invece, che 
– proprio perché viviamo momenti difficili 
anche in campo economico – si affinino le 
nostre capacità di analisi e di discernimento, 
non ci si lasci sopraffare dall’individualismo e
da una visione esclusivamente mercantilistica 
dei problemi e la cultura e la forza della soli-
darietà guidino con fermezza le scelte da fare.

Grande attenzione ci viene richiesta perchè il 
risanamento economico e la lotta agli spre-
chi non significhino lo smantellamento dello 
stato sociale e l’alibi dietro cui nascondere la 
salvaguardia di interessi forti, facendo rica-
dere risparmi e tagli su chi già paga i costi 
della grave situazione economica e sociale: 
disoccupati, anziani, ammalati, pensionati, 
lavoratori, studenti. Come pure non possia-
mo abbassare la guardia circa le scelte che si 
fanno nei confronti della moltitudine dei di-
seredati che da tante parti del mondo premo-
no alle nostre frontiere: dobbiamo mantenere 
alta la capacità di accoglienza degli ultimi che 
irrompono e non rinunciare a farci prossimo 
là dove milioni di esseri umani consumano la 
loro breve esistenza tra stenti e malattie. Lo 
esige il debito che l’occidente ha accumulato 
nei confronti di quelle popolazioni che han-
no sostenuto e continuano a sostenere con le 
materie prime e le risorse delle loro terre il 
suo benessere, lo richiede la consapevolezza 
di appartenere all’unica razza umana.

Avere a cuore la difesa 
e la salvaguardia del creato

Capacità di futuro significa, ancora, 
comprendere che non si può continua-
re a vivere al di sopra delle possibili-

tà, dissipando nello spreco e nell’effimero, il 
patrimonio appartenente all’intera umanità: 
cultura ed educazione debbono creare le pre-
messe di un genere diverso di vita, fatto di 
sobrietà e di gratuità, per scelte politiche ed 
economiche coerenti con i valori che si ha la 
pretesa di solennemente proclamare.
L’appiattimento sul presente, la voglia di 
consumare tutto e subito, rischia di compro-
mettere in maniera irrimediabile le risorse 
naturali e l’equilibrio ecologico. Non si può 
aggredire l’ambiente, inquinare, cementifica-

Educare non è “perdere tempo”

Per Socrate educare significa co-
minciare, innanzitutto, a “conosce-
re se stessi”. Il maestro greco non 
si riferisce però ad una individua-
lità chiusa ed egoista, ma allude 
al contrario a quella cura di sé che 
si pratica in un lento e progressivo 
cammino di ascesi e addita un per-
corso complesso verso l’universale 
esistente in ogni singolo uomo. Per
gli educatori, l’educazione comin-
cia con il riconoscimento dei limiti, 
di ciò che è possibile e di ciò che 

è realizzabile. Per i terapeuti, la cli-
nica comincia con la ricostruzione 
dei limiti che, per varie ragioni, 
sembrano mancare per lo sviluppo 
di una persona. Una certa (post)
modernità è convinta, insomma, 
che il nostro mondo non abbia 
motivo di perdere tempo con que-
ste sfere sacre (la vita, la cultura, la 
scuola), che coltivarle sia indice di 
ignoranza e di passatismo. In real-
tà, dietro tutti questi discorsi si cela 
un’unica verità: nella nostra socie-
tà, la sola cosa sacra è la merce. E 
niente e nessuno, meno che mai 

l’educazione deve frenare lo svilup-
po economico.

da Benasayag M.-Schmit G., 
L’epoca delle passioni tristi

CC Ian Sane



1/2016 ● Proposta Educativa ↔link 23Proposta Educativa ● 1/2016↔link22

Agire↔R&M R&M↔Agire

re, snaturare l’habitat senza pensare alle gravi 
conseguenze per l’oggi e per la qualità della 
vita delle generazioni future. Anche in que-
sto caso ad ogni cittadino è richiesto un forte 
senso della responsabilità verso il bene comu-
ne, il rispetto delle leggi, come ai responsabili 
della cosa pubblica spetta tutelare gli interessi 
della collettività senza asservire la normativa 
ambientale alle logiche della speculazione, 
dell’arricchimento a qualunque costo, ricor-
rendo a sanatorie e ad approvazioni disinvol-
te di piani regolatori e megaprogetti di opere 
che di pubblico hanno spesso soltanto il de-
naro che viene sprecato.
Grande rigore, inoltre, deve essere chiesto per-
ché nelle sedi internazionali ci si faccia cari-
co dei gravissimi problemi legati all’ambiente, 
con una legislazione che impegni le Nazioni ‒ 
soprattutto quelle che hanno più responsabilità 
‒ in precise scelte, senza ambiguità e furberie.

Moltiplicare e qualificare i “luoghi” educativi

Educazione dice relazione, modelli di 
identificazione, incontro tra persone, 
parola che si fa esperienza, interazione 

e circolarità tra l’aspetto cognitivo e quello 
affettivo. Da qui la necessità di “luoghi” che 
siano palestre dove imparare, sperimentare, 
praticare la “compagnia”, la “consapevolezza”, 
la “competenza” per crescere nella dimensio-
ne interiore, interpersonale, sociale.
Non si tratta di teorizzare e realizzare “nidi” 
protetti, rifugi dove ripararsi dalle difficoltà 
che la vita presenta, al contrario, si avverte la 
necessità di “scuole” che aiutino adulti e gio-
vani ad equipaggiarsi, ad imparare le tecni-
che e usare gli attrezzi necessari per acquisire 
l’habitus mentale, la cultura, i comportamenti, 
lo stile idonei a vivere una vita ricca di signi-
ficato, di relazioni, nella responsabilità verso 
se stessi, gli altri, l’umanità, il creato. Certa-

mente vi sono luoghi che tradizionalmente 
sono deputati a questo: la famiglia, la scuola, 
la parrocchia, le associazioni, i gruppi, i movi-
menti, ma è importante non darne per sconta-
ta la valenza educativa e ritornare a qualificar-
li ‒ secondo lo specifico loro proprio ‒ come 
luoghi realmente educativi, cioè come luoghi 
gratuiti di crescita, dove ciascuno possa esse-
re autenticamente se stesso, senza la necessità 
di dover assumere maschere e recitare, dove 
ciascuno possa sentirsi accolto e valorizzato, 
dove si impara il confronto e l’incontro tra 
diversi, la gestione e la risoluzione dei conflit-
ti, l’equilibrio tra cura di sé e cura dell’altro. 
Come pure si avverte la necessità di molti-
plicare quelle realtà a forte valenza culturale, 
sociale e politica dove comunitariamente si 
possano coniugare i verbi conoscere, capire, 
progettare, partecipare per un esercizio alto e 
costante della cittadinanza.

Mettersi alla scuola di Cristo

Il vedere oltre, il capire di più hanno ca-
ratterizzato lo stile di vita, la pedagogia, il 
rapporto col Padre, gli incontri di Gesù. 

La sua missione nasce da uno scontro nel 
deserto delle tentazioni: al benessere, alle 
ricchezze, al potere egli oppone la scelta di 
dilatare l’orizzonte della vita, di rifiutarne una 
visione meramente materialistica, edonistica 
a cui sacrificare libertà e dignità. «Non di solo 
pane vive l’uomo…» (Mt. 4).
Gesù è riuscito ad andare oltre le rigide con-
venzioni sociali, gli steccati delle appartenen-
ze, le facili etichettature: ha saputo puntare 
dritto alle persone, al loro cuore, ai loro biso-
gni e desideri più veri; ogni incontro è ascolto, 
dialogo, accoglienza, valorizzazione dell’altro. 
Anche il conflitto va nella direzione di una 
ricomposizione più alta, del ravvedimento.
Le sue parole, i suoi comportamenti e inse-

gnamenti esprimono una radicalità di propo-
sta di vita che è liberazione da tutto ciò che 
condiziona e impedisce di vedere con occhi 
nuovi nel profondo di se stessi, di vivere au-
tentiche relazioni di amore, di amicizia, di 
fratellanza, di sottrarsi alla spietata logica del 
potere e dell’oppressione: «Vi è stato detto, 
ma io vi dico…» (Mt. 5, 21ss).

Il suo Vangelo dell’amore esige il capire di più 
per riuscire a superare la logica umana, l’ot-
tusità dell’interesse e del profitto, il formali-
smo e saper accettare l’impossibile: il perdono 
del nemico, la sofferenza del giusto, la morte 
ignominiosa. Questo amore genera resurre-
zione, vita eterna, realizza la speranza, apre al 
futuro, è pegno di terre e cieli nuovi.

Creare luoghi educativi

Creare un luogo educativo comporta per prima cosa il fare di esso un luogo in cui il giovane possa ricevere 
memoria. Questo comporta che chi educa debba fare memoria se vuole aiutare le persone a fondare la 
loro identità in una storia che, dipartendosi da quella della comunità locale, si apra a quelle più grandi dei 
sovrasistemi sociali in cui essa è inserita.
Chi educa deve però essere in grado di proporre la memoria come qualcosa di vivo. Fare memoria, infatti, 
non significa solo ricordare, ma anche operare affinché la storia diventi parte di quel sapere culturale a cui 
gli individui attingono per formare il progetto originale innovativo della propria vita.
Da questo punto di vista il fare memoria indica la capacità di rivisitare criticamente la storia attuale alla luce 
delle storie che l’hanno proceduta e che la seguiranno e che stanno cominciando a riflettersi nel futuro 
della comunità. Una memoria che non si fa presente non aiuta le persone a divenire protagoniste della 
propria vita in senso pieno attraverso la progettualità.
Accanto al lavoro sulla memoria è necessario che nel luogo siano presenti una forte cultura della proget-
tualità e un sogno di futuro, ovvero che sia respirabile una speranza progettuale, un’utopia, intesa come 
sogno e come scommessa sul futuro. […]
Il sogno è sempre stato una dimensione familiare ai profeti, agli eroi fondatori, ai rivoluzionari e ai santi, 
che da esso traevano l’orientamento e la fiducia nelle possibilità del loro agire quotidiano. Queste persone 
che hanno preso sul serio i loro sogni sono sempre state disposte a pagare il prezzo che la fedeltà ad essi 
richiedeva loro, e a impegnarsi sul serio per la loro realizzazione. Tutto questo senza disegni prometeici, 
senza abbandonarsi alla fiducia cieca negli strumenti in loro possesso, fossero essi di natura tecnica o 
semplicemente ideologica, ma con l’umiltà di chi è consapevole di possedere strumenti che sono poveri, 
deboli e fallibili ma che, nello stesso tempo, sono anche in grado di cambiare, magari non nel breve perio-
do, la storia delle persone e del luogo a cui il sogno si applica.
Questo vuol anche dire che nel luogo in cui è presente un principio di speranza, è presente la consapevo-
lezza che spesso i gesti poveri della vita quotidiana sono in grado di introdurre nella storia delle persone 
un cambiamento e una redenzione della loro condizione. E questo perché non esistono situazioni umane, 
individuali o sociali, che possano essere definite come irredimibili e perché spesso il cambiamento non è 
generato dalla potenza ma dall’autenticità e dall’amore.
Ben diversa dal sogno è la fantasticheria, che non è nient’altro che quella consolazione offerta da una fuga 
dalla realtà in un mondo o in una situazione immaginaria in cui la persona vive in modo simulato ciò che non 
può vivere nella sua vita quotidiana. Questa fuga offre sì una consolazione, ma rende la persona che la vive 
ancora più incapace di diventare protagonista del cambiamento della realtà in cui vive. Si potrebbe dire che 
il sogno sta alla fantasticheria come l’atto d’amore aperto alla generatività sta all’onanismo solitario e sterile.
In questa ultima affermazione è indicata un’altra significativa qualità del sogno: quella di coinvolgere gli 
altri, attraverso un legame forte di solidarietà se non di amore, nella sua realizzazione. La fantasticheria, al 
contrario, isola la persona negli abissi della sua solitaria impotenza. La creazione di questo clima in cui la 
cultura della progettualità respira il soffio vivificante del sogno è un altro elemento importante per rico-
struire il tempo noetico generatore di luoghi.

Mario Pollo da www.notedipastoralegiovanile.it



1/2016 ● Proposta Educativa ↔link 25Proposta Educativa ● 1/2016↔link24

 Zoom Il MIEAC  ↔ZOOM

1990: dal Movimento Maestri alla 
nascita del Movimento di Impegno 
Educativo

Dinanzi ad adulti spaesati, con 
l’incertezza, la precarietà, la dif-
ficoltà ad assumersi la responsa-
bilità di trasmettere un qualche 
patrimonio culturale e morale, 

delle esperienze, dei valori credibili, si trattava 
di rimettere al centro la dimensione educati-
va intrinseca all’età adulta. Di accompagnar-
si come educatori in una fatica che appariva 
già allora improba. Di provare a far cadere gli 
steccati che chiudevano le agenzie educative 
nella propria infeconda solitudine, nella loro 
ridicola presunzione di completezza e defini-
tività, che le contrapponevano nella caccia al 
capro espiatorio, colpevole di ogni insuccesso, 
disagio fatica giovanile. Di rimettere al centro 
la questione educativa nella comunità eccle-
siale e in quella civile. L’AC lo sentiva come 
un compito prioritario, una spinta missionaria 
impellente: il progetto di contagiare fuori di sé la 
passione gratuita, disinteressata, competente per 
l ’educazione, la cura per i ragazzi, i giovani, gli 
adulti stessi; nell’ottica di un’educazione inte-
grale e permanente. Un progetto esaltante e 
* Stralci tratti da «Proposta Educativa», 2-3/2011.

impegnativo… gettare un seme fuori di sé…
Il Mieac nasceva così, come un laboratorio 
di competenza e compagnia tra adulti con di-
verse appartenenze, uniti dalla passione per le 
giovani generazioni, dalla speranza lucida e 
razionale volta ad un futuro possibile…

Il volto del Mieac: 
l’etica come paradosso cristiano

«L’aiuto prestato o rifiutato al po-
vero è aiuto prestato o rifiuta-
to a Gesù stesso. […] I buoni 

come i cattivi non sanno di aver fatto quel-
lo che attribuisce loro il Signore. In loro vi è 
stata responsabilità – cioè capacità di rispon-
dere, di assumersi un impegno – senza però 
la consapevolezza di aver servito il Cristo. A 
pensarci bene, rispetto a un certo modo di 
vedere la coerenza cristiana, si tratta di una 
constatazione che disorienta. Difatti, se l’in-
consapevolezza dei cattivi non desta stupore, 
quella dei buoni ci sconcerta, perché a ben ri-
fletterci viene premiato un modello di bontà 
che poco si addice all’etica di fede a cui siamo 
stati educati. Qui non vi sono coloro che assi-
stono i bisognosi con la convinzione di servire 
il Signore, ma persone che sono state buone 
“a prescindere”, in modo assolutamente gra-

EDUCATIVO*

25 anni di 
IMPEGNO

Mirella Arcamone tuito e al di là di qualsiasi osservanza religiosa 
o moralistica. Tant’è che si potrebbero para-
frasare le risposte dei buoni in questo modo: 
“Quando, Signore…? Quando è accaduto che 
ti abbiamo fatto del bene? Diccelo… perché 
non ce ne siamo accorti!”. “Tutte le volte che 
il vostro cuore si è liberato da vincoli, men-
zogne, schiavitù, paure, equilibrismi, e ha 
guardato realmente l’altro senza altro, allora 
mi avete sfamato, dissetato, vestito… incon-
trato”. Insomma, radicalizzando ancor di più, 
tutte le volte che la vostra comunità ha dis-
setato, nutrito, vestito, sanato per affermare 
solo se stessa, per “urlare” la sua bontà, io lì 
probabilmente non c’ero. Questo brano del 
Vangelo non chiede, dunque, di diffidare di 
qualsiasi opera, né di rinunciare a qualsiasi re-
gola, ma di collocare, instradare e valutare la 
vita e le scelte della comunità dentro l’ottica 
del Regno di Dio […]. A ben pensarci, già 
a livello umano, educare ha in sé un simile 
risvolto “escatologico”. In particolare, quando 
esso viene inteso come esercizio d’amore e di 
speranza. Amore nel senso di volere il bene 
dell’altro, cioè far di tutto perché sia autenti-
camente se stesso (e in questo sforzo, nel le-
game reciproco, anche l’educatore conquista 

la sua libertà). Speranza nel senso di guardare 
con ottimismo al futuro o, di più, come aper-
tura e capacità profetica di vedere oltre l’o-
rizzonte della storia presente» (da Vademecum 
del MIEAC).
Una riflessione forte, disvelante, rispetto a 
tante modalità grette ‒ persino ipocrite ‒ delle 
nostre comunità, del nostro essere educatori a 
volte manipolatòri, iperprotettivi, nel nostro 
desiderio di “fare il bene”, di “fare i buoni”, 
più per noi che perché ‘l’altro sia’, incontri il 
Padre, trovi il bandolo della sua esistenza…
È solo nell’umano, nella realtà e nell’esperien-
za umana che possiamo incontrare Dio, nella 
misura in cui questa realtà e questa esperienza 
superano l’inumano che c’è in noi, combat-
tendo la disumanizzazione che danneggia la 
convivenza sociale e indebolisce o deteriora 
il tessuto sociale. Il Dio di Gesù Cristo è un 
Dio che si incontra in ogni essere umano. 
Già nelle prime comunità esisteva la convin-
zione che i comportamenti degli uni verso gli 
altri sono in definitiva i comportamenti che 
abbiamo con Gesù e, in ultima istanza, con 
Dio stesso. Ciò che si fa a qualunque essere 
umano, anche al più piccolo, al più insigni-
ficante e al più indegno, è a Dio stesso che 

Craig Suntermira66



1/2016 ● Proposta Educativa ↔link 27Proposta Educativa ● 1/2016↔link26

 Zoom  Zoom 

la facciamo. È un amore tanto disinteressa-
to, così poco ideologico e ideologizzato, né 
manipolatorio, né invischiante, tanto da non 
accorgersi di aver amato, in quel modo, Gesù.
In questa prospettiva, paradossalmente il 
punto fondamentale della religione cristia-
na non è la fede, ma l’etica. Etica non delle 
opere, ma del cuore trasformato, delle relazio-
ni rinnovate dall’autenticità e dalla gratuità: 
si tratta di potenti, preziosi, traslucenti segni 
del “già” del Regno. E non perché l’etica si 
opponga alla fede, ma perché ne è la realizza-
zione fondamentale e determinante. Nell’ot-
tica escatologica del Regno che viene, quello 
che resta è quanto ciascuno di noi ha fatto per 
dare, contagiare benessere, dignità, libertà, 
felicità a qualunque essere umano, quello che 
importa davanti al volto dell’Invisibile non è 
la fede, la religiosità con i suoi riti, ma solo 
l’etica motivata dalla misericordia (l’amore di 
1Cor 13 o di 1 Gv). L’amore integro e co-
erente (o che si sforza di essere tale…). La 
capacità di rinunciare ad ogni forma di do-
minio o sottomissione dell’altro. Al contrario, 
la capacità di stare con gli ultimi, le vittime 
di questa storia. Anzi di farsi ultimi, di farsi 
poveri. Il progetto cristiano non può essere un 
progetto di divinizzazione, ma solo di uma-
nizzazione. Umanità è anche debolezza, limi-
te, fragilità: tutti siamo carne, tutti abbiamo 
bisogno degli altri. La tentazione satanica è 
proprio quella di sentirsi come Dio (e quale 
attualità in questi umanissimi, devastanti, de-
liri di onnipotenza degli uomini di potere), di 
essere più degli altri e al di sopra degli altri. È 
la violenza in tutte le sue forme, il contrario 
dell’umanizzazione.
Vorrei ricordare le parole con cui lo dice 
Bonhoeffer nel campo di sterminio die Roes-
semburg, nel 1945: «La nostra relazione con 
Dio non è una relazione religiosa con l’essere 
più alto […] ma è una nuova vita nell’“essere 

per gli altri”, nella partecipazione all’essere 
di Gesù. I compiti infiniti e inaccessibili non 
sono il trascendente, ma il prossimo che è 
sempre alla nostra portata».
Gesù costituisce la realizzazione degli aneliti 
di umanità e di ultimità che tutti portiamo 
iscritti nella profondità del nostro essere. Dio 
lo incontriamo nella libertà umana, nell’amo-
re umano, nel rispetto per gli altri, nella vi-
cinanza a tutto ciò che c’è di autenticamente 
umano nella vita.

Negli anni…

Questa prospettiva, lo stile dell’In-
carnazione, a cui ci spingeva già il 
Concilio, ci ha portato negli anni a 

scegliere sempre più la via di un’interazione 
vitale con le realtà concrete dei nostri territo-
ri, abbiamo assunto lo stile della progettuali-
tà, ci siamo attrezzati, a livello personale e di 
gruppo, per imparare a leggere e interpretare i 
segni dei tempi, abbiamo provato ad acquisire 
e realizzare strumenti di lettura e intervento 
nelle comunità, con gli adulti e i soggetti di-
sposti a pensare-progettare percorsi laborato-
riali di umanizzazione di sé e delle comunità. 
Abbiamo fatto nostro il metodo del vedere-
giudicare-agire, come una strategia possibile 
(e perfettibile) di azione incarnata, interpre-
tante, trasformante di noi e del territorio. 
Con l’aiuto di Proposta Educativa e del sito; 
con i tanti punti di Osservatorio educativo, 
con le Scuole di Comunicazione educativa 
in tante parti d’Italia, con qualificati e nutriti 
corsi di aggiornamento per insegnanti; e poi 
con la realizzazione di decine di microproget-
ti sulla cittadinanza, la legalità, l’intercultura, 
nei gruppi, fino alla pubblicazione di Edu-
capolis: abbiamo “imparato facendo” che la 
centralità dell’educazione non poteva essere 
un’enunciazione astratta, ma chiedeva un im-

La comunità ecclesiale, catechesi educante

L’attualità pedagogica sottolinea molto, in generale, il concetto di Comunità educante.
Questa verità resta particolarmente valida per la comunità ecclesiale. Essa deve mantenere lucida la consape-
volezza che non può delegare ad altri soggetti, né tanto meno affidare all'utilizzazione di sofisticati strumenti 
il successo della sua azione educativa.
Da una osservazione attenta non sembra potersi dedurre che la comunità ecclesiale abbia ben maturato que-
sta consapevolezza di essere il soggetto educante originario e insostituibile. Si è determinata una specie di 
delega tacita di tale funzione all'attività pastorale, per mezzo di una catechesi formalmente somministrata più 
che esistenzialmente vissuta. La fede, senza accorgercene, è stata ridotta ad un logico complesso dottrinale, 
subendo un graduale processo devitalizzazione, collocandosi in un contesto di carattere prevalentemente 
informativo-cognitivo e non esistenziale. Si è insensibilmente compiuto un pericoloso slittamento dall'edu-
cazione con la Parola alla pretesa di educare con le parole. La Parola che, incarnata nella vita della comunità, 
doveva essere l'unico agente nel processo educativo, è stata sostituita, a volte, dalle parola.

La comunità educante e gli strumenti educativi. È vero che tutta l'attività pastorale ha una valenza educativa. Tra 
le forme più impegnate di tale attività, in ordine all'educazione cristiana, è la catechesi. In questi ultimi decenni 
l'attività catechistica è stata significativamente potenziata e qualificata. Dovunque si è cercato di migliorare la 
condizione logistica con la ricerca di spazi più idonei. Si è dedicato studio e ricerca per l'elaborazione di testi 
di catechesi specifici per le varie fasce di età e i diversi livelli culturali. Molto lavoro è stato svolto per la prepa-
razione dei catechisti. Nonostante questo impegno i risultati ottenuti sul piano della educazione alla vita e alla 
fede non sembrano soddisfacenti. Ciò, probabilmente, è riconducibile al fatto di aver erroneamente ritenuto 
che gli strumenti educativi, in un improprio progetto formativo, potessero sostituire l'unico soggetto educati-
vo autentico ed efficace: la comunità col suo stile di vita. Analizziamo brevemente la natura e la genesi di tale 
equivoco, riferendoci agli strumenti e al modo con cui si cerca di affidare il compito educativo ad una forma di 
catechesi impropria, una catechesi, cioè, verbalmente annunziata e non sempre profeticamente testimoniata.

I catechismi. Un primo indicatore della delega del compito educativo a strumenti e non a soggetti educativi, 
può essere l'enfasi e la grande importanza attribuita alla elaborazione di sussidi educativi, come può essere il 
testo del catechismo, senza contemporaneamente evidenziare la sua funzione strumentale al servizio dell'uni-
co catechismo valido ed efficace che è la vita quotidiana della comunità. Questa resta quasi eclissata da quello.
Una eccessiva importanza, probabilmente, attribuita al libro del catechismo, come se la fede fosse qualcosa da 
apprendere, una dottrina oppure una ideologia.
La vera catechesi, come vedremo, è la rivelazione della vita della comunità, questa non può essere contenuta 
nelle pagine di un libro. Nessun catechismo, per quanto elaborato con i contributi scientifici di tutte le scienze 
umane, può essere un buon catechismo, anzi, semplicemente catechismo. Se un catechismo-guida dovesse 
essere legittimamente organizzato, esso dovrebbe solo facilitare la lettura e la decodifìcazione del catechismo 
che nasce dalle opere della comunità, la quale vive il suo tempo e si radica nella sua realtà secondo l’ispirazione 
dello Spirito e il modello della Parola sia scritta che, soprattutto, vissuta.
Per riportare il compito educativo della comunità ecclesiale nella sua sede naturale bisogna correggere l'errato 
modo di intendere catechismo. Esso non un sussidio, un libro è, innanzitutto, la vita stessa della comunità […]

La comunità educante e la catechesi. La catechesi non è un'azione, una operazione, una risorsa della comunità 
ecclesiale, è la sua stessa vita diventata rivelazione della parola. Essa costituisce il vero e unico potenziale edu-
cativo di ogni comunità ecclesiale. Quando si costituisce una comunità cristiana per ciò stesso essa diventa 
catechesi […]
L'azione educativa della comunità cristiana, sviluppata per volontà del Padre, sul modello del Verbo e con il 
soffio animatore dello Spirito, si concretizza in una promozione dei suoi membri, rendendoli capaci di selezio-
nare nell'umano tutto ciò che può essere divinizzato e, poi, saper verificare la presenza del divino in ciò che è 
stato scelto e consacrato.

don Gaetano Quarta (da «Proposta Educativa»,  5/1994)



1/2016 ● Proposta Educativa ↔link 29Proposta Educativa ● 1/2016↔link28

 Zoom  Zoom 

cietà e ne condiziona positivamente o 
negativamente l'avvenire e la storia.
Questo è tanto vero, che le conquiste 
sociali che non vengano incarnate 
nella vita familiare e come crogiuolate 
dentro l'esperienza che la caratterizza 
rischiano di restare esterne e marginali 
rispetto all'evoluzione della cultura, di 
non radicarsi profondamente nei vissuti 
individuali e collettivi di una società […]
Nell'intimità della vita familiare le 
persone, e specialmente le più gio-
vani, possono percepire i messaggi 
circa valori e disvalori, quindi i mes-
saggi educativi, ad un livello che può 

essere definito pre-razionale, emo-
tivo, empatico, espressivo, quindi 
strettamente connesso con le espe-
rienze che continuamente e costan-
temente sono vissute.
Questa naturalezza chiede agli 
educatori un alto grado di coin-
volgimento, di compromissione, di 
convinzione, di coerenza tra gesti, 
parole e scelte. Tutto questo non 
è né automatico né immediato: la 
famiglia ha una storia, determinata 
dall'età dei suoi mèmbri e dall'in-
tersecarsi delle loro storie, e questa 
storia familiare, insieme alle altre 

storie familiari, determina e qua
lifica la storia della società.
È in quest'ottica che si può parlare di 
famiglia come soggetto educante, 
evitando con cura il rischio di cadere 
in un «bricolage» educativo fatto di 
buoni sentimenti e di presunzioni di 
autosufficienza, e d'altra parte guar-
dandosi dalla presunzione che sia 
sufficiente alla famiglia farsi promotri
ce di battaglie a difesa dei propri di-
ritti educativi per essere un soggetto 
educante.

Marisa Biancardi
(da «Proposta Educativa», 3/1993)

Dal massimo dell'intimità 
al massimo della pubblicità

La soggettività educativa della fa-
miglia è data dalla sua potenzialità 
di costruire significati e sistemi di 
significati, grazie alla forza affettivo-
emotiva del mondo relazionale che 
essa costituisce, e grazie alla costru
zione di significati che caratterizza i 
processi cognitivi umani […]
Quando invece la famiglia coglie il 
senso profondo della propria sog-
gettività educativa rendendosi con-
sapevole della potenza che gesti e 

parole hanno in ordine alla costru-
zione dei significati nella vita fami
liare, i messaggi esterni (tra l'altro, 
prima di temere quelli scolastici, 
sono da temere quelli mass-mediali: 
non sarà mai ricordato e ripetuto ab-
bastanza!) vengono passati al vaglio 
critico del sistema di significati già 
costruiti. Non solo: ciò che è stato 
recepito nell'intimità familiare viene 
socializzato e confrontato, verbaliz-
zato nel contesto scolastico, certo 
arricchito, integrato e modificato, 
ma il nucleo centrale di valori che il 
bambino e il ragazzo hanno elabo-

rato e interiorizzato resta saldo. Anzi: 
socializzando i significati costruiti nel 
sistema familiare, il piccolo scolaro si 
fa inconsapevolemente testimone 
dei valori che ha potuto scoprire e 
valorizzare in famiglia. Dal massimo 
dell'intimità, il discorso formativo 
passa, con la testimonianza, al mas-
simo della pubblicità, diventando 
agente di cambiamento e soggetto 
formativo sociale […]
Oltre le mura domestiche, quindi, la 
famiglia agisce come moltiplicatore 
di cultura, perché educando se stessa 
nei suoi componenti educa l'intera so-

pegno trasformante prospettive, stili, forme, 
metodi; dal basso, che coinvolgesse gli adulti 
(tutti gli adulti) dentro e fuori la comunità ec-
clesiale, che interpellasse le comunità e le città; 
attinente quindi alle dimensioni della rela-
zione, dell’affettività e della comunicazione e 
del dialogo intergenerazionale, dei tessuti di 
comunità, dell’etica, della democrazia e della 
politica, dalla quale solo illusoriamente (e in 
un triste tentativo difensivo) l’educazione può 
essere separata. 

Alcune parole del nostro percorso… 

Speranza
La scelta dello stile della progettazio-
ne nasce nel Mieac dalla spinta a dare 

corpo alla speranza possibile. non era più 
concepibile una formazione statica, frontale, 
magari soda, ma a rischio di rimanere pura 
teoria. Quello dei progetti è stato immaginato 
come un metodo che traducesse uno stile, una 
prospettiva in competenza viva, in esperienza 
condivisa. Nel corso di questi anni siamo pas-
sati, sperimentando e rielaborando quanto re-
alizzato dai nostri gruppi, dallo stile del pro-
getto pensato a livello nazionale (per superare 

forme obsolete di fare gruppo) alla spinta alla 
progettualità locale, fino allo stile dei micro-
progetti in rete, che ha fatto dei nostri pic-
coli gruppi locali dei soggetti promotori sul 
territorio di pensiero, competenze educative, 
civili, democratiche. 

Vedere-giudicare-agire
La seconda, più che una parola, è una 
triade, il metodo scelto con il rinnova-

mento del Mieac. Credo si possa definire uno 
degli snodi della vita del Movimento in questi 
anni, la capacità di discernere, interpretare, 
anticipare questioni, intravedere linee della 
storia del nostro Paese e della nostra chiesa. 
Non c’è presunzione in questo, il giudicare 
spinge proprio a mettersi in gioco, a riflettere 
anche sulle proprie responsabilità e possibilità 
nel contesto dato.

Cura di sé/cura dell’altro
Una terza chiave di lettura, un binomio 
caro al Movimento. Più che richiamare 

nei particolari i contenuti di questa riflessio-
ne (che ha trovato ampio spazio in tanti nu-
meri della rivista), mi piace procedere qui per 
immagini e citazioni. Innanzitutto, Martin 

Buber: «Cominciare da se stessi: ecco l’unica 
cosa che conta […] il punto di Archimede a 
partire dal quale posso da parte mia sollevare 
il mondo è la trasformazione di me stesso». 
Il cambiamento di sé, l’essere implicati per-
sonalmente in un cammino educativo, il ri-
conoscersi fragili, mettere a tema le proprie 
paure, difficoltà, valori, incoerenze, fantasmi, 
inautenticità, orizzonti… apre alla relazione 
possibile, all’incontro con un tu totalmente 
altro (il figlio, l’allievo…) combattendo con i 
propri atteggiamenti difensivi.
La cura, infatti, implica la capacità di decen-
trarsi, di accogliere l’altro, di incontrarlo. ci 
permette di crescere, di diventare adulti (ge-
nitori, ma non solo dei nostri figli, secondo 
gli psicologi transazionali). Il prendersi cura 
allude alla casa: questa è lo spazio di vita e di 
relazione per eccellenza (e quali fatiche, con-
traddizioni, oggi, di cui appunto prendersi ca-
rico), il primo luogo in senso proprio, il luogo 
nel quale si sperimenta la dimensione dell’es-
sere presi in carico (dal caregiver appunto) e 
del prendersi cura, dell’aver cura, qui si realiz-
za (o dovrebbe esserci) l’incontro autentico. 
Senza cura (ricevuta e data) non vi è umanità. 
Da un lato, questo è oggi messo fortemente 

in discussione: non ci possiamo illudere di es-
serne capaci, che le nostre case siano luoghi, 
che le famiglie lo siano e lo sappiano essere; 
dall’altro siamo proprio chiamati a costruire 
casa, luoghi, ad una diuturna vigilanza, ad un 
meticoloso lavorio perché le nostre famiglie, 
i nostri gruppi, le comunità non siano più o 
meno luccicanti travestimenti di solitudini, 
separazioni, individualismi, di veri e propri 
non luoghi.
Per un credente, poi, è compito che ci viene 
affidato durante la nostra presenza su que-
sta terra. Aver cura per noi significa stanare 
il Levita che cresce in noi, poiché anche noi 
ci alleniamo a non vedere, a tirar dritto, a 
deresponsabilizzarci, ad autogiustificarci, a 
difendere il nostro piccolo benessere, i no-
stri riti gratificanti. Ci alleniamo, insomma, 
alla logica del Levita. Ci lasciamo addestrare 
a rimanere inerti e indifferenti alla povertà 
e alla disperzione che incontriamo, e ancor 
più a quella che non vediamo “con i nostri 
occhi”: ad esempio, alle carrette della morte 
che ci abbandonano corpi nel Mar Mediter-
raneo, come se dire clandestino intenda “non-
uomo”. O non ci lasciamo più sorprendere e 
indignare ‒ non per ipocriti moralismi ‒ da 



1/2016 ● Proposta Educativa ↔link 31Proposta Educativa ● 1/2016↔link30

 Zoom  Zoom 

corpi di donne strofinati su ogni oggetto po-
sto in vendita, o essi stessi venduti a ricchi 
uomini di potere, come se per escort non si 
intendesse prostituta. Prendersi cura è altro, 
è coltivare il seme del Samaritano che c’è in 
noi, come in ogni uomo: e, se a un credente 
lo dice la Scrittura, ad ogni uomo sembrano 
dirlo i neuroni specchio che ci rendono em-
patici per struttura neurologica (eppure, come 
sappiamo ingannarli!). Ma bisogna, appunto, 
allenarsi (in altri termini, acquisire un habi-
tus) con esercizi di sguardo, capaci di vedere, 
guardare, accorgersi, indignarsi, sorprendersi. 
E poi interpretare, reagire, pensare un modo 
altro, crederlo possibile, spendersi infaticabil-
mente, prendersi cura dei frammenti perché 
niente e nessuno vada perduto.

Solitudine/compagnia educativa
Nelle ragioni stesse della nascita del 
Mieac sta il riconoscimento della soli-

tudine dell’adulto ‒ e in specie dell’educatore 
‒ e la simmetrica centralità della compagnia 
come stile di condivisione, dialogo, ricerca 
comune, come imprescindibile via ad una 
rinnovata assunzione di responsabilità/ corre-
sponsabilità educativa. 

Una questione parzialmente inesplorata dal 
punto di vista teorico nel Mieac, eppure già pre-
sente nella vita e nell’impegno di alcuni grup-
pi locali, come frutto di una lettura dei bisogni 
reali delle persone in situazione: la necessità di 
elaborare e diffondere una cultura del dialogo 
coniugale, parentale, intergenerazionale, capace 
di avvalorare la soggettività, la realtà della per-
sona, il suo valore, la dignità, ma in un contesto 
cooperativo, comunitario. La maggiore demo-
crazia nei rapporti di coppia negli ultimi decen-
ni ha ovviamente aumentato le conflittualità 
nella ridefinizione delle reciproche aspettative 
all’interno delle coppie. Ma non si è saputo, 
al tempo stesso, curare la reciprocità possibile, 
come fonte di realizzazione personale, di cura 
e compagnia., nonché di con-cura genitoriale. 
Questo per una coppia implica l’imparare a pen-
sare insieme, un’estenuante messa in comune di 
paure, speranze, fantasmi familiari, aspettative; 
per le comunità di appartenenza, il sostegno alla 
costruzione di un io adulto, e poi della capacità 
adulta di generare, come occuparsi di, di scoprire 
la genitorialità come caratteristica potenziale ed 
educabile dell’essere umano. Da un lato si tratta 
di accompagnare fin dai primi anni di catechesi 
lo sviluppo integrale di personalità il più pos-

sibile equilibrate, nella consapevolezza che ad 
amare si impara (come già sosteneva Fromm), 
che molti non sperimentano contesti familiari di 
amore sano ed educante, che non bisogna spa-
ventarsi di fare consapevole, temporanea, opera 
di supplenza. Dall’altro, è necessario supera-
re l’isolamento in cui vivono le giovani coppie 
(forme urbane, tempi e modi di conciliazione 
di lavoro e famiglia, pendolarismo, quando non 
precarietà e perdita del lavoro) e avere il corag-
gio di stanare e incrociare, accogliere e sostenere 
le situazioni più problematiche: dalle situazioni 
più comuni, come i casi di separazione e divor-
zi, fino alle madri adolescenti, fino a progettare 
e realizzare tante piccole, agili reti informali di 
sostegno, fino a dare assoluta priorità nella pro-
grammazione pastorale a percorsi possibili. 

Dialogo intergenerazionale… 
quale immagine dei giovani?

Non c’è dubbio che in questi anni ab-
biamo dedicato al dialogo tra adulti 
e giovani molte energie, in termini 

sia di riflessioni, che di progettualità dei no-
stri gruppi, abbiamo provato a farlo uscendo 
fuori dagli schemi della relazione stereotipata 
tra generazioni, o tra educatore ed educando, 
abbiamo riconosciuto nella relazione il luogo 
privilegiato dell’educazione stessa, del cammi-
no e della crescita. Abbiamo lavorato a capire 
e a realizzare percorsi e possibilità che dices-
sero nella realtà come sia possibile e necessa-
ria una terza via della relazione: asimmetrica, 
perché costruita nella consapevolezza che la 
responsabilità educativa attiene all’adulto, 
ma al tempo stesso, autentica, empatica, non 
manipolatoria, aperta, libera, in ultima analisi 
coeducante. Nel far questo mai abbiamo volu-
to attenerci agli stereotipi generazionali che ci 
venivano profusi in abbondanza. Nei conve-
gni e nella rivista più volte abbiamo affinato 

lo sguardo per comprenderci come adulti e 
per guardare in modo complesso e rispettoso 
i giovani, senza mai inscatolarli in schemi ri-
gidi e banalizzanti, ascoltandoli, parlando con 
loro, più che di loro. Ancora oggi, proviamo a 
tenerci lontani dagli stereotipi che li vogliono 
solo individualisti, consumisti, stupidi tele o 
cyber dipendenti, privi di ogni speranza o de-
siderio di futuro. Ce ne sono, addestrati così 
da un mondo adulto che li considera creta da 
modellare per farne consumatori felici e suc-
cubi, aspiranti “veline e calciatori”, acquirenti, 
utenti passivi. Ce ne sono, ma a parlare con 
tanti di loro, a starci, a discutere insieme, a 
lavorarci, a vederli impegnati e indignati… 
e anche a stare a studi più accorti, non si di-
rebbero né tutti né sempre così. C’è nei giovani 
una nuova voglia di soggettività, di impegno, 
anche volto alla polis, seppure in maniera an-
cora iniziale, frammentaria, timorosa, magari 
ambivalente. Entriamo in sintonia, mettia-
moci affianco, senza presunzione, ma con le 
esperienze e competenze di adulti che ci cre-
dono e si spendono, ché, invece, siamo troppo 
spesso portatori di rassegnazione e impotenza; 
o di una visione egoistica della realizzazione 
personale, e persino dell’impegno da credenti. 
Cogliamo e implementiamo la nuova spinta a 
cercare la soluzione politica (e non individua-
le/individualistica), condivisa, sociale, civile, 
alle questioni dell’oggi che li appassionano e 
che si rovesciano sul futuro (la scuola, l’uni-
versità, la ricerca, i temi dei referendum, ma 
anche l'etica pubblica, il lavoro, l’equità socia-
le…). Si spendono nel volontariato, ma non 
solo…

La città educante/democrazia

La stesura dei progetti di Educapolis ha 
segnato il passaggio ad una progettua-
lità ad ampio spettro, che spingeva ad Paul Stevenson Hartwig HKD



1/2016 ● Proposta Educativa ↔link 33Proposta Educativa ● 1/2016↔link32

 Zoom  Zoom 

un Paese, tra discussione e qualità della vita 
democratica. 
In termini di impegno, perciò, necessita fa-
vorire la partecipazione al dibattito pubblico, 
c’è bisogno di un’informazione libera, etica, 
indipendente, critica, poiché «non vi è cultura 
senza spirito di verità» (Bobbio) e «mortifica-
re la cultura significa rendere pallida la demo-
crazia» (don Ciotti).

La questione conoscenza 
e il compito della scuola

La funzione umanizzante della conoscenza la 
sua valenza di amplificatore democratico non 
può che spingerci a riflettere su un’altra parola 
per noi centrale: scuola. Questa, nonostante i 
tanti elementi di crisi, rimane e può davve-
ro essere, a mio avviso, luogo per eccellenza 
della formazione culturale, di una coscienza 
critica, di una forma mentis scientifica, del di-
battito aperto e del confronto tra pari e con 
gli adulti…

La cura della/e parola/e

L’immagine della torre di Babele sta 
alle origini stesse del movimento, 
l’immagine della Babele educativa, 

dell’incomunicabilità tra educatori, tra ge-
nerazioni, di una solitudine da affrontare è 
icona fondativa… «qualità della vita significa 
qualità delle relazioni. La qualità delle rela-
zioni dipende dalla qualità della comunica-
zione, a tutti i livelli in cui questa si svolge» 
(Enzo Bianchi). E invece, come ha scritto 
la politologa Nicla Vassallo: «Viviamo in 
una sorta di torre di Babele, non tanto per i 
linguaggi diversi che utilizziamo nel discor-
rere, quanto perchè c’è chi abusa di questi 
linguaggi, li impiega non per trasmettere 
conoscenza, ma piuttosto per prevaricare 

La scuola nel tempo della complessità

In un tempo in cui i processi di globalizzazione e di interdipendenza indicano percorsi obbligati di orizzonti 
planetari, anche nella scuola si avverte l’esigenza di superare il mito di una cultura enciclopedica, che porta 
con sé il rischio di una conseguente superficialità di indagine, tutto a vantaggio di «saperi essenziali», di 
principi e di strutture cardine di riferimento. Su di essi occorre costruire, senza riduzionismi e semplificazio-
ni, ma attraverso una modalità di ricerca e di approfondimento destinato a durare tutto l’arco della vita, il 
bagaglio di conoscenze e di competenze per affrontare i problemi del vivere individuale e sociale.
Inoltre, in una società caratterizzata dal pluralismo dei punti di vista sull’uomo e sul mondo, dalla mancanza 
di riferimenti condivisi a causa di una «liquidità» che attraversa irreversibilmente il mondo culturale, politico, 
etico e sociale, c’è la necessità di possedere le «idee generative», di padroneggiare le strutture fondamentali 
del pensiero, di avere strumenti di analisi, in modo da rendere i soggetti capaci di porsi in modo autonomo, 
critico e responsabile. Attraverso il dominio degli strumenti conoscitivi e operativi, al soggetto deve esse-
re data la possibilità di ricostruire i processi e di trovare, in maniera consapevole, all’interno della propria 
coscienza, le chiavi interpretative della realtà, della vita, del mondo e di coglierne il senso complessivo. Si 
tratta – come dice Edgard Morin – non di avere una «testa piena», ma una «testa ben fatta» […]
Certamente vi è un primo necessario passaggio da un’idea di cultura omogenea e monolitica ad una cul-
tura «plurale», dal momento in cui siamo passati dall’universo al pluri-verso, in cui la pluralità delle visioni e 
delle esperienze caratterizza il tempo presente. Si tratta, dunque, non solo di ripensare i saperi, ma anche 
le categorie stesse della conoscenza e i modi attraverso cui essa si comunica. Vi è in gioco non una verità 
precostituita «a priori», che deve essere solo trasmessa e comunicata, come un depositum da accogliere in 
atteggiamento fideistico, ma una ricerca attiva e consapevole della presenza, accanto ai risultati e alle ac-
quisizioni della ricerca che fanno parte di un patrimonio consolidato, di innumerevoli variabili, costellazioni 
di significati e di contesti da esplorare con nuovi strumenti di indagine […]
La scuola nella società complessa, ancor più che nel passato, deve fornire un’ampia cultura generale, stru-
menti di analisi e chiavi di lettura per comprendere il senso della storia e del mondo; deve mettere nelle 
condizioni di far acquisire agli alunni conoscenze, competenze e capacità critiche per svolgere un ruolo 
attivo nella società e partecipare da protagonisti ai processi di innovazione e di cambiamento. Tutto ciò può 
avvenire non attraverso il riferimento a modalità e strategie già consolidate da applicare secondo automa-
tismi, ma mediante una modalità che sa integrare insieme fattori conoscitivi, emotivi, relazionali, creativi 
da ricostruire continuamente. La partecipazione dei soggetti a questa progressiva ri-costruzione del sapere 
consente di conoscere dall’interno i processi e le implicazioni concettuali e di acquisire le abilità per naviga-
re nel mare della complessità attraverso il metodo galileiano delle «sensate esperienze» […]
La scuola, dunque, deve proporsi come obiettivo: la ricomposizione delle conoscenze. In un mondo che tende 
alla divisione e alla specializzazione dei saperi deve essere riscoperta l’importanza dell’unitarietà attraverso il 
superamento della frammentazione e l’integrazione dei saperi nell’esame di alcuni nodi fondamentali.
Una esemplificazione di tale percorso ci è data da Edgar Morin quando egli evidenzia «quali sono i problemi 
fondamentali e globali intorno ai quali potrebbero articolarsi le conoscenze specializzate, cosa che è d’im-
portanza capitale». Sviluppare, pertanto, una cultura generale è il presupposto per lo sviluppo di buone 
culture specifiche; l’esigenza di operare sintesi e contestualizzare il sapere, mediante l’organizzazione della 
conoscenza, discriminando ciò che è essenziale dal superfluo; il superamento delle forme semplificate della 
comunicazione e del pensiero corto; l’acquisizione delle abilità a vivere la complessità culturale e sociale e a 
gestire l’incertezza; la padronanza di competenze selettive, di accesso alla pluralità delle fonti, per dominare 
il flusso di comunicazioni e informazioni, sapendo selezionare le più importanti e autentiche ed eliminando 
le superflue e false; la lettura critica dei fenomeni per difendersi dalle paure generate dalle sfide del nostro 
tempo, promuovendo, nello stesso tempo, la cultura dell’accoglienza, della solidarietà, dell’accettazione 
delle differenze come ricchezza. Le diverse forme dell’individualismo presenti nelle società complesse, se 
da una parte generano processi positivi di autonomia e responsabilità, provocano anche ricadute negative 
attraverso forme esasperate di egocentrismo e soggettivismo che tendono a far emergere un modello di 
società in cui c’è poco spazio per le comunità e le diverse forme della solidarietà.

Franco Venturella (da «Proposta Educativa»,  3/2009) 

andare dalla dimensione della relazione, fino 
ad allora prevalente, ad un’attenzione a raggi 
concentrici, dalla cura di sé fino agli aspetti più 
esplicitamente politici (la legalità, le regole, la 
cittadinanza, l’educazione interculturale…).
 «Il Mieac da molti anni ha evidenziato la cen-
tralità della dimensione politica dell’impegno 
educativo. È uno degli aspetti della questione 
della “città” che, con una serie di convegni, 
riflessioni, prese di posizione e, innanzitutto, 
con i progetti di Educapolis abbiamo corag-
giosamente affrontato. È la questione della 
vita delle comunità come luogo della crescita 
e della convivenza solidale, dell’incontro tra 
le generazioni e le culture, come luogo della 
ricerca del bene comune, della democrazia so-
stanziale, nella quale è fondamentale il dibat-
tito, la discussione pubblica, la trasparenza e 
la condivisione delle decisioni. Nella quale la 
politica è scienza finalizzata al perseguimento 
del bene comune, è «la più alta forma di cari-
tà». Oggi ancora ci viene chiesto un impegno, 
un’energia, una passione per le persone, per 
questo tratto di storia e di umanità chi è dona-
to di incontrare» (Lettera di invito al Convegno 
di Firenze 2008 su Costituzione e Concilio).
Il rapporto tra conoscenza e democrazia era 
stato in modo rivoluzionario evidenziato da 
don Milani, con la tesi del valore emancipan-
te della padronanza della parola, della cono-
scenza della (e delle) lingua. Recentemente 
hanno insistito con veemenza alcuni tra i pen-
satori viventi (e analisti del nostro tempo) più 
lucidi. Penso al concetto di democrazia come 
partecipazione, dibattito, dialogo, costruzio-
ne delle leggi dal basso, nella forma critica e 
progettuale, come sostenuti in contesti molto 
diversi da A. Sen, J. Habermas ed E. Morin. 
E, nel nostro specifico contesto nazionale, a 
N. Bobbio e G. Zagrebelsky, per il quale vi 
è un rapporto proporzionale tra il numero di 
parole conosciute e il tasso di democrazia di 



1/2016 ● Proposta Educativa ↔link 35Proposta Educativa ● 1/2016↔link34

 Zoom  Zoom 

l’altro-da-sè, per asservirlo alle più bieche 
ambizioni». La parola, ancora e sempre più, 
si fa manipolazione, strumento di potere per 
asservire, mezzo di morte per chi non la pos-
siede… Vengono in mente, purtroppo, espe-
rienze dei nostri giorni e delle nostre città, 
ormai persino ordinarie che ci chiamano ad 
un rinnovato impegno sul fronte dell’educa-
zione emotiva e affettiva.
Le parole costruiscono la visione del mondo, 
danno forma, corpo a chi siamo e come vivia-
mo; e fungono da modello di interpretazione, 
da premessa per i modelli operativi, sono le 
guide mentali ‒ e a volte irriflesse, automa-
tiche ‒ delle nostre azioni. Da qui l’impor-
tanza della cura della/e parola/e. Un esempio 
solo: è proprio l’uso ripetuto e martellante di 
parole come clandestini, immigrati irregolari, 
invasione, respingimento, rimpatrio… che ci 
rende più accettabile che migliaia di persone 
(bambini, donne, uomini) possano essere la-
sciati morire impunemente, che possano es-
sere rinchiusi in vere e proprie carceri in con-
dizioni disumane (senza aver commesso alcun 
reato personale), che siano riportate verso la 
Libia e lasciate morire nel deserto grazie ad 
un accordo firmato dal nostro Governo. Solo 
ignorare che siano come noi, altri noi (Levi-
nas), come i nostri figli, fratelli, madri, ci con-
sente di spegnere la coscienza (o se volete di 
disattivare l’empatia).

Futuro: responsabilità-corresponsabilità

Si scrive molto in questi mesi di una 
“generazione senza futuro”, di “futuro 
rubato” ai giovani. Già alcuni anni Be-

nasayag e Schmidt, in un saggio illuminante, 
L’epoca delle passioni tristi, seppero indicare un 
problema chiave del nostro tempo, la ragione 
sociologica del moltiplicarsi a dismisura del 
disagio psicologico e del bisogno di cura nella 

questione del futuro trasmesso, della perce-
zione e traditio del futuro come temibile da 
parte degli adulti e della società in genere. Per 
i credenti una tale, spesso inconsapevole, vi-
sione del mondo, è colpa doppiamente grave. 
Per un cristiano, che vive nella dimensione 
escatologica, il futuro non è un fantasma che 
sta alle porta (un Altro sta alla porta di ogni 
uomo!) nei pressi delle nostre esistenze (un 
Altro sta presso, è Paraclito), non è una cata-
strofe inevitabile, un nemico da cui difender-
si, contro cui attrezzarsi, non è “già dato”! Il 
futuro è da costruire, da sognare, da realiz-
zare… è fecondo di possibilità, è proiezione 
articolata del presente, progetto possibile. Il 
domani è vuoto, ma allo stesso tempo inter-
pella responsabilità ‒ e corresponsabilità; poi-
ché l’oggi è già gravido di conseguenze delle 
nostre scelte, decisioni prese, azioni, parole, 
omissioni. Il futuro è come lo costruiremo.
Per un credente poi il futuro tempo di pro-
messa realizzata, è il futuro di Dio, e per-
ciò dell’uomo, dell’umanità felice. Il para-
dosso del Regno di Dio, però, non è oblio 
dell’oggi, bensì forza trasformante, capace di 
presente. Il Regno non è un “altro luogo”, è 
una dimensione altra dell’esistenza; nè in un 
altro tempo, è l’irruzione dell’Alterità tota-
le di Dio, dell’eterno nel tempo. Perciò è in 
grado di fecondare, di ingravidare di sè ogni 
tempo e ogni luogo. Così il Regno non può 
essere costruito o accelerato dall’uomo, con 
le sue azioni (errore ideologico), ma le azioni 
dell’uomo non sono ininfluenti, indifferenti 
ad esso. Può essere riconosciuto, irrorato, la-
sciato crescere, dissotterrato. Diventa, così, 
speranza per ogni oggi, è promessa avverata 
(il già della resurrezione) e da avverarsi (il 
non ancora della Seconda Venuta). È giusti-
ficazione e spinta per l’impegno presente e 
certezza di un futuro di felicità. È ottimismo 
con salde radici “storiche” e teologiche.

Sobrietà – decrescita – dono

La pubblicità di un auto, per magnifica-
re il rapporto qualità-prezzo: «Il lusso è 
un diritto di tutti». Ecco, il lusso, non 

un’esistenza dignitosa, una vita buona, bella. 
E il tutto in funzione dell’ulteriore allarga-
mento del divario, che consente ai potenti di 
amplificare a dismisura ricchezze e benessere 
a discapito della non-vita (quando non diret-
tamente della morte) di tutti gli altri. E ormai 
più che giustificato ‒ e ne troviamo sempre 
più spesso traccia nel magistero del papa ‒ un 
serio sospetto nei confronti del progresso tout 
court. Siamo chiamati ad un discernimento 
serio, il progresso non è di per sé un bene, 
dobbiamo chiederci, progresso per chi? per 
che cosa? Come inciderà sulla vita delle per-
sone, qui e altrove, ora e domani? A costo di 
essere davvero controcorrente dobbiamo re-
imparare a valutare le finalità. Tecnologia per 
che cosa, finalizzata a che, a chi? Ha scritto il 
politologo tedesco Offe che contro il mito del 
progresso indiscriminato dobbiamo imparare 
a difendere «la solidarietà lungimirante con 
i noi stessi del futuro» e «le relazioni sociali 
solidaristiche, ambedue attaccati dalla logica 
del mercato». Vi è infatti un rapporto stret-
to tra mito del progresso, logica del mercato, 
decadimento morale, del senso di solidarietà e 
giustizia: «L’inarrestabile ricerca del profitto e 
dell’interesse personale non hanno forse crea-
to la prosperità sperata ma hanno contribuito 
al decadimento morale» (Stiglitz). Un rap-
porto che dobbiamo imparare a riconoscere e 
sbugiardare, per creare condizioni reali di tra-
sformazione che incidano nelle scelte politi-
che ad ogni livello. E che si facciano corpo di 
una nuova prospettiva educativa, poiché non 
dobbiamo nasconderci che ‒ in modo più o 
meno consapevole, questi miti sono spesso 

il nostro stesso orizzonte educativo: «A un 
bambino bisogna insegnare a essere un rivo-
luzionario, nel senso di cercare sempre il bene 
maggiore da donare agli altri per migliorarne 
l’esistenza. Lo scopo della vita non può essere 
accumulare denaro, ma creare rapporti d’a-
more» (Giovanni Bollea).
Diventa, allora, annuncio evangelico, la scelta 
di un altro stile di esistenza personale e co-
munitario: innanzitutto, la sobrietà, rifuggi-
re lo sfarzo, lo spreco, le esagerazioni, quello 
che eccede il necessario. È scelta radicale che 
non può riguardare pochi; i molti, e special-
mente la chiesa nel suo insieme devono dare 
prova di uno stile più evangelico. La pratica 
della gratuità, la rinuncia ad ogni tornaconto, 
anche comunitario, persino a benefici acqui-
siti, se ci rende più liberi e meglio capaci di 
condividere la vita dei poveri. La reciprocità, 
infatti, quando è un do ut des non è un valore, 
sa di scambio commerciale. Il dono, invece, è 
capace di costruire, cementare legami, gene-
rare comunità. Liberare il dono significa fare 
spazio alla gratuità, all’autenticità, a relazioni 
nuove, personali e di comunità, non inficiate 
da interessi confliggenti. Da questo punto di 
vista il dono è una forma di testimonianza al 
tempo stesso esigente ed efficace. Non a caso, 
nel dialogo con la Samaritana, Gesù definisce 
se stesso il Dono. Il Dio di Gesù Cristo è un 
Dio che si svuota di se stesso. La rinuncia ad 
ogni privilegio, ricchezza, potenza di questo 
mondo, perciò, ci avvicina a Lui. Dio non 
può essere rappresentato se non nello svuota-
mento e nella nudità degli ultimi, i nessuno di 
questo mondo.

Yasser Alghofily




