
del Movimento di Impegno Educativo di A.C.

Supplemento ai nn. 2-3/15 — maggio-dicembre 2015

NUOVI SGUARDI
PER L’EDUCAZIONE
Sussidio di spiritualità

khrawlings – flickr.com www.impegnoeducativo.it

Po
ste

 Ita
lia

ne
 S.

p.A
. –

 Sp
ed

izi
on

e i
n a

bb
on

am
en

to 
po

sta
le 

– 
D.L

. 3
53

/2
00

3 (
co

nv
. in

 L.
 27

/0
2/

20
04

 n.
 46

) a
rt.

 1,
 co

m
m

a 1
 A

ut
. G

IPA
/C

/R
M

 –
 U

na
 co

pia
 € 

10
,00

 (s
p. 

sp
ed

iz.
 in

clu
se

) 



 Supplemento 2-3/2015 ● Proposta Educativa ↔link 3

Link

Proposta Educativa ● 2-3/2015 Supplemento↔link2

Indice
Da

nu
sh

ka
 Se

na
dh

ee
ra

Partiamo dal tema del convegno di studio del MIEAC 2015 (dal 30 
aprile al 3 maggio a Fidenza)… da quando abbiamo scelto la dinamica 
del vedere-giudicare-agire fa da ponte tra un anno e l’altro, quasi a spin-
gerci, nella spirale del nostro cammino di movimento, alla fine dell’anno, 
ancora un pezzetto in su.

“Ospiti di riguardo”, così ci siamo definiti – in quanto uomini – in 
questa terra, ospiti e non padroni, custodi temporanei di un bene pre-
zioso, che non è ‘oggetto’ nelle nostre mani, ma contesto che ci defini-
sce (casa), altro termine di una relazione che ci fa esistere come siamo. 
Proprio questo ribaltamento di visione ha operato papa Francesco 
nella Laudato si’. Facciamone, non oggetto di riflessione, ma humus del 
nostro percorso, chiave di conversione di cuori e menti, di analisi, pro-
getti, preghiera.

E se siamo ospiti, se siamo in relazione, la terra non è a nostra di-
sposizione, non è di uno o dell’altro. “Ospiti”, allora, siamo noi ed ogni 
altro uomo, ospiti di riguardo, o di sguardo. Guardare negli occhi l’altro 
e/è guardare negli occhi se stessi. Francesco insiste, l’ecologia integrale 
ha due fuochi, inseparabili: relazione con la casa comune, scelta per i po-
veri, tutti e ciascun povero: non si tratta di annunciare loro, ma di farsi 
annunciare da loro il vangelo.

Cura della casa comune, cura dell’altro, cura di sé si tengono l’un 
con l’altro. Quasi i cerchi concentrici di un ribaltamento dell’egoismo 
imperante, della logica di appropriazione e manipolazione del pianeta, 
dell’altro, del proprio stesso corpo… che caratterizza l’alleanza tecno-
crazia-finanza che ci governa, che decide i destini, che assegna ruoli, che 
determina morte o vita, felicità o disperazione… ma che da lì scende 
giù fin dentro il cuore di ognuno di noi, fino a convincerci profondamente 
che IO venga prima di TU (ma è un TU che ci ha generati, chiamati 
alla vita…), che IO venga prima di NOI (ma è un NOI che ci ha ge-
nerati…), che venga prima di terra, aria, acqua (ma è TERRA che ci ha 
generati…).

In questo tratto di strada il vedere si fa “giudicare” in un modo di-
verso da “come giudica il mondo”, ma diverso anche da come noi stes-
si, comunità ecclesiale, ci siamo fatti nel tempo “giudicanti”, più che 
compagni, noi stessi reificando l’altro, noi stessi assumendo la radicale 
contrapposizione IO-TU, noi stessi fraintendendo a volte il mandato di 
custodia del creato (LS, 67).

Qui si tratta di un giudizio che non porta all’esclusione, ma all’azio-
ne riflessiva, fonte del cambiamento, voluto e finalizzato a costruire 
un’alternativa più apprezzabile e qualificante del vivere umano. Tuttavia 
non si può giudicare senza capire. Allora il primo passo, fatto lo scorso 
anno, è stato appunto, ed è ancora, la comprensione della realtà, un 
saper guardare che si fa punto di partenza del nuovo cammino. Attenti 
a prendersi cura, gli uni degli altri, con ogni premura; a guardare e ri- 
guardare persone, situazioni, eventi, cose… per capire in profondità… 
per non cadere nel pregiudizio, nell’ovvio, nei luoghi comuni e saper 
andare “oltre” le apparenze, gli stereotipi, le etichettature, i propri punti 
di vista e certezze… per fare esercizio di decentramento da sé, per 
passare dall’io al noi… per allargare gli orizzonti mentali, esistenziali, 
ampliare la conoscenza del mondo e della realtà che ci circonda, saper 
ben considerare cause ed effetti, individuare ed assumersi le respon-

Ospiti di riGuardo. 
Coltivare l’umano capace di futuro

ANNO XXIV
Supplemento ai
NUMERI 2-3/15

maggio-dicembre 2015

Proposta Educativa
Quadrimestrale del Mieac

Movimento
di Impegno Educativo

di Azione Cattolica
Reg. c/o Tribunale di Roma

n. 516/89 del 13-9-1989
ISSN 1828-3632

Direttore editoriale: Matteo Truffelli
Direttore responsabile: Franco Venturella

Comitato di redazione: E. Brugè,
M. Arcamone, N. Bruno, S. Carosi,

E. Girlanda, V. Lumia, 
A. Mastantuono, M. Scirè,

D. Volpi, A. Zenga
Editore: Fondazione

Apostolicam Actuositatem
Direzione e Amministrazione:

Via Aurelia, 481 – 00165 Roma – 
tel. 0693578728

Impaginazione: Nunzio Bruno

www.impegnoeducativo.it
segreteria@impegnoeducativo.it

Abbonamento annuale ordinario: € 25,00
Per versamenti: CCP n. 78136116 in-
testato a Fondazione Apostolicam 
Actuositatem Riviste – Via Aure-
lia, 481 – 00165 Roma;
CCB presso Credito Valtellinese – 
Codice IBAN:
IT17I0521603229000000011967
Codice BIC SWIFT: BPCVIT2S
intestato a Fondazione Apostoli-
cam Actuositatem – Via Aurelia, 
481 – 00165 Roma
Una copia: € 10,00 (comprese spese 
di spedizione)
Una copia-saggio: inviare francobollo 
da € 2,00 per la spedizione
Stampa: Centro Stampa dell’Azione 
Cattolica Italiana - Roma

Foto: tratte da flickr.com e utilizzate 
sotto licenza Creative Commons
Finito di stampare Dicembre 2015

Rimanere nello sguardo di Dio
(Carlo Mazza)

R&M				    pag. 5

Valore biblico dello sguardo
(Jean Louis Ska)

R&M				    pag. 9

Giona: un percorso verso gli altri
(Antonio Mastantuono)

Zoom			          pag. 13

Momenti di preghiera per l’anno
(Francesco Machì)

Liturgie			          pag. 23



 Supplemento 2-3/2015 ● Proposta Educativa ↔link 5Proposta Educativa ● 2-3/2015 Supplemento↔link4

Editoriale

AUTORI

Mirella Arcamone, 
Docente di Scienze umane 

presso Liceo Anco Marzio di 
Ostia (RM)

Carlo Mazza, 
Vescovo della diocesi di 

Fidenza (PR)

Jean Louis Ska, 
Professore di Esegesi dell’Antico 
Testamento al Pontificio Istituto 

Biblico di Roma

Antonio 
Mastantuono, 

Professore di Teologia pastorale 
alla Pontificia Università 

Lateranense di Roma

Francesco Machì, 
Docente di Religione e 

Parroco a Palermo

R&M↔RIMANERE

Rimanere
NELLO SGUARDO DI DIO

Di generazione in generazione

Lo slogan «Ospiti di riguardo… colti-
vare l’umano capace di futuro” pone 
a tema una prospettiva di valore. 
A ben vedere siamo tutti “ospiti” e 
“ospitanti” nella condizione uma-

na che ci riguarda. L’uomo inizia dall’essere 
“ospite” nel grembo materno e subito ne spe-
rimenta la bellezza e il limite del suo essere 
protetto e del profilarsi del suo divenire. Qui si 
avverte evidente una passività nella soddisfa-
zione dello stare “dentro”, appagamento dato 
dall’ospitalità della madre, e in nuce si fa stra-
da il principio del piacere.
È uno stato tuttavia di transizione, in attesa 
di “uscire” e di affrontare la realtà del mondo, 
cioè con il principio della realtà. Quell’uscire 
alla luce – si dice – è il destino ed è neces-
sario. È un entrare a tentoni in un universo 
sconosciuto da dove compiere i passi della cre-
scita, della maturazione, verso l’età adulta, per 
adempiere il proprio progetto di vita. Così si 
passa da un’ospitalità all’altra: da quella “ar-
chetipo” della madre a quella “normale” del 
mondo.
In questo processo evolutivo, si distende il 
tempo proprio dell’educazione che è, come è 
noto, un condurre fuori, un essere condotti, 
un lasciarsi plasmare da altri. A ben vedere l’i-

tinerario educativo che le civilizzazioni, le cul-
ture, le tradizioni millenarie hanno tracciato, 
rivela una cura dell’umano, una coltivazione 
che stupisce. Ogni epoca ha forgiato metodi e 
stili educativi in vista di un “progetto” di uomo 
che fosse secondo i canoni migliori del tempo.
Educare è sempre stato un compito di «gene-
razione in generazione», con possibili salti di 
qualità per la temperie dei tempi.
Così in culture “ferme” e “sedentarie” da mil-
lenni. Oggi invece tutto è in movimento, tut-
to è posto in discussione in una sequenza im-
pressionante: dai diritti soggettivi, ai bisogni 
di libertà e di autodeterminazione, oltre ogni 
etica oggettiva; dalle sfide tecnologiche e dei 
nuovi media, alla delegittimazione di riferi-
menti tradizionali… In questa società liquida 
e policentrica, tutto sembra congiurare contro 
forme e istituzioni educative caratterizzate da 
valori assoluti e intangibili. Perciò emerge un 
certo disagio, o forse impotenza, da parte de-
gli educatori riconosciuti e riconoscibili.

Il coraggio di “ospitare”

Allora ci si chiede: di che cosa abbiamo 
bisogno? Del coraggio di “ospitare” 
l’umano in movimento, che per altro 

si impone. Ciò è come previo ad ogni pro-
gramma educativo generale. La sfida sta nella 

Carlo Mazza

sabilità, scoprire che la vita e la realtà sono ben altre da quelle che 
soggetti e poteri “forti” vogliono imporre e far credere. Preferire allo 
sguardo che giudica, lo sguardo che libera, trasforma… perché esso 
stesso liberato e purificato.

Perchè il giudicare, però, sia discernimento che ci chiama in 
causa in posizione di conversione, di cambiamento di mentalità, di 
messa in crisi e ripensamento, è necessario cominciare da se stessi. Il 
cammino di spiritualità, più che mai nell’anno del giudicare, è cornice, 
sfondo, traccia, perchè il guardare si faccia oggi “sguardo di Dio” e poi 
nostro piccolo, comunitario, aperto, dialogante disvelamento dell’oc-
chio amante, misericordioso del Padre su ogni uomo, su ogni storia, su 
ogni città… su noi stessi.

Ci scopriremo e ci attrezzeremo per essere capaci e, nello stesso 
tempo, riconoscerci bisognosi di accoglienza, generosità, di amore, cure; 
in grado di saper stare dentro la realtà e le relazioni secondo la logica 
del dono, della convivialità, del servizio; liberi dalle voglie di possesso, di 
dominio di persone e cose; impegnati nella salvaguardia della “casa co-
mune”, con l’ottica della provvisorietà, la responsabilità dell’amministra-
tore diligente, la consapevolezza di dover consegnare alle generazioni 
future e di non accaparrare per se stessi.

… Amare si impara… perciò il nostro cammino si fa continuo re-
imparare l’amore come cura e non possesso, presenza e non occupa-
zione, discreto accompagnamento e rimessa in gioco di sé a partire 
dall’altro (TU e TERRA). E la cura “si riconosce in” e chiede relazione e 
si fa nello spazio e nel tempo. In questo anno spazio e tempo potranno 
essere categorie, dimensioni dell’esistere su cui ri-convertirsi. Sono le 
cifre dell’umano, seriamente messe in crisi dal primato della tecnolo-
gia, da forme di comunicazione che si giocano nell’immediato (pena 
l’esclusione), da una società che spinge (costringe?) a stare schiacciati 
sul presente, disperando del futuro, cancellando il progetto, cercando-
accontentandosi-aspirando… solo alla soddisfazione dei bisogni pri-
mari (o socialmente indotti come tali).

Eppure è proprio qui che si gioca, realizza, resiste, cresce, promuo-
ve… l’umano (e perciò il seme stesso di Dio in noi), nel gusto dello 
spazio e del tempo… nella possibilità della decisione posta, sì, nell’atti-
mo, ma come frutto di scelta ponderata, di elaborazione, di processo, 
appunto. Diamoci tempi e spazi per capire, entrare in noi e nelle cose, 
educhiamoci (ed educhiamo) a sospendere il giudizio, a dubitare, a 
voler capire, ad immaginare cause, ma anche conseguenze, delle nostre 
(ed altrui) scelte… impariamo a farlo, non come freddi scienziati (la 
scienza d’altronde non è neutra…), eppure usando i contributi delle 
scienze; ma come premurosi cercatori d’oro. Re-impariamo a deci-
dere… chi vogliamo essere in ogni atto che poniamo (e a capire chi 
decide di essere chi decide per tutti), a stimare, valutare… discernere 
cosa è oro per noi (per il Padre); re-impariamo a giudicare (decidere) 
qual è e dov’è l’oro da dissotterrare… L’oro… il Regno… che ancora, 
oggi, con cuore tremante d’amore, il Padre pone come relazione con 
Lui nel cuore dell’uomo e della storia, e che noi stessi facciamo pulsare 
in noi… Non siamo soli, non si fa da soli: il Padre lo ha posto, il Figlio gli 
ha dato vittoria oltre ogni apparenza, lo Spirito ci guiderà nella ricerca

Mirella Arcamone
Équipe Nazionale MIEAC

Wayting For The Word



 Supplemento 2-3/2015 ● Proposta Educativa ↔link 7Proposta Educativa ● 2-3/2015 Supplemento↔link6

Rimanere↔R&M

coscienza di muoversi tra scogli e nuove sfide, 
in un mare aperto… per, come sempre, edu-
care l’uomo al compiersi in lui del progetto di 
amore che Dio ha pensato per lui.
Per noi cristiani la bussola sta nella Parola che 
illumina sempre i nostri passi. Perciò propon-
go alla meditazione di ognuno un brano del 
vangelo di Giovanni (15, 1-17), l’immagine 
della vite e dei tralci. Un vangelo che si presta 
ad una coinvolgente e illuminante riflessione 
circa l’educazione. Mi permetto una interpre-
tazione analogica.
Gesù sta al centro. Lui stesso si autodefini-
sce in modo autorevole: «Io sono la vera vite». 
L’immagine è evocativa della grande tradizio-
ne biblica, situandosi nell’ambito della vigna 
in cui il Padre è l’agricoltore e i discepoli i 
tralci. Subito si stabilisce una relazione vitale. 
L’identità di Gesù emerge nella coscienza di 
essere “vera vite” e dall’essere in relazione con 
chi gli conferisce la vita (il Padre) e con coloro 
a cui espone la sua opera (i discepoli).
Non è difficile vedere in controluce Gesù come 
il vero e insuperabile educatore. Lui appare il 
vero modello di riferimento. Lui trasfonde 
nei “tralci” il senso dell’esistenza, la verità, la 
struttura portante della vita, il fine. In realtà 
la vite è l’albero fecondo, la stabilità, la forza 
da cui proviene ogni energia. La sua vita non 
si chiude in se stessa, ma si dona ai tralci, cioè 
ai discepoli perché possano «portare frutto» 
senza soffocare («in-tralciare»!) la loro libera 
disponibilità.
Di qui si dipana una “rete” al cui centro sta 
Cristo e da cui diparte un “circuito virtuoso”, 
di grazia, di luce, di calore, di trasfusione, di 
investimento. Tutto si muove da lui e si con-
forma nei “tralci” al fine che portino frutti 
adeguati, capaci di vita a loro volta, di matu-
rità, non secondo la specie dei sanguisughe o 
dei parassiti. Di fatto nelle dinamiche educa-
tive nessuno è ricevitore passivo.

Il coraggio di “rimanere”

La condizione essenziale e irrefutabile 
perché “funzioni” il circuito educativo è 
il “rimanere” radicati in Gesù. Non si fa 

da soli: né per autoeducazione, né per pretesa 
di autonomia, né per autodidattismo escluden-
te i percorsi oggettivi e verificabili. Rimanere si 
esprime con una parola nobile: in comunione, 
con la caratteristica della reciprocità e dell’im-
manenza. Gesù è un educatore esigente: lui si 
mette in gioco a patto che ci si metta insieme.
L’unità tra vite e tralci appare la vera conditio sine 
qua non del “produrre frutto”. L’educazione pre-
suppone un lavoro a più mani e un movimento 
dialogico e interconnesso, biunivoco, dinamica-
mente concertato e armonico, in un contesto di 
profonda unità interiore.
Qui va evidenziato un altro assunto decisivo 
rispetto ad un’autentica “impresa” educativa e 
cioè il rispetto assoluto della logica interconnes-
sione tra natura e grazia, che si adegua all’as-
sioma: Gratia non destruit naturam sed perficit. Il 
loro vincolo conduce ad una coabitazione nell’a-
more. Infatti educa chi ama. Nell’evento educa-
tivo l’amore non è un sentimento, ma relazione 
costante e progressiva, dinamica, interattiva, 
consapevole, maturante sul quadrante generale 
della persona.
Rimanere implica dunque il coinvolgimento 
della complessità della persona in un graduale 
affermarsi della maturità perfettiva nella libertà 
consapevole dei soggetti in atto. Perché laddove 
la “natura” deve arrendersi, interviene la poten-
za della “grazia”. Infatti Gesù dice, oltre ogni 
remora, che «senza di me non potete far nulla».
D’altra parte Gesù ammonisce che solo «chi ri-
mane in me, e io in lui, porta molto frutto». Se 
viene a mancare tra i soggetti agenti il legame 
fondante dell’avventura educativa, tutto si sfari-
na in una molteplicità di episodi, in un caotico 

R&M↔Rimanere

aggregarsi di fatti senza un ordine unitivo. Que-
sto non può essere che l’Ordo amoris: il costitu-
irsi dell’unità interiore nell’amore. Ciò determi-
na il perno della personalità. È la conquista più 
sapiente, veramente frutto dello Spirito Santo.
Non dimentichiamo mai che lo spazio interiore 
della persona rappresenta il miglior luogo edu-
cativo, perché vi opera la Sapienza di Dio e la 
coscienza dell’uomo. Il “permanere” in Gesù, 
lungi dall’essere un impedimento, sprigiona 
energie incalcolabili e produce grande fruttifi-
cazione.

Lo sguardo e l’“intimità” educativa

Per questo è fondamentale riflettere sul-
lo “sguardo” quale finestra di osserva-
zione ammirata del mistero che la per-

sona custodisce, come riflesso dell’impronta 
dello sguardo di Dio implicato nell’uomo. E 
ciò è ancora più importante dal punto di vista 
educativo.
In tutta evidenza la popolarità dello sguardo 
educativo, come luogo di rivelazione dell’alteri-
tà, costringe ad una estrema cautela perché si ha 
a che fare con l’intangibilità del mistero dell’al-
tro sul quale termina l’atto educativo. Aver 
riguardo non solo corrisponde ad un rispetto, 
ma ad un’attenzione speciale al progetto di Dio 
sull’altro, superando la pretesa del dominio. 
Così l’educazione risveglia e rivela la bellezza 
di Dio nascosta nell’altro e la rende visibile agli 
occhi e nella consapevolezza dell’incontro.
Perciò educare implica una “riverenza”, di-
cevano gli antichi saggi. Anzi una maxima 
reverentia, quasi un timore e tremore, come 
Mosè di fronte al «roveto ardente». Una ri-
verenza tuttavia che non impedisce l’esercizio 
dell’educare, anzi lo esige nella misura in cui 
ad ogni soggetto compete il compito di ritro-
varsi integro e disponibile di fronte al proget-
to di Dio su di lui. L’educare – come allora si 

desume – ha a che fare con la misericordia e 
la paternità di Dio!

Nell’umano il futuro voluto da Dio

Ecco, dunque, che da ultimo emerge la cen-
tralità del rapporto Padre-Figlio. L’edu-
cazione ha bisogno di un padre autorevole 

e di un figlio obbediente: altrimenti avviene il 
disastro educativo. Reciso questo legame di na-
tura e di grazia, il “tralcio” si secca, poi lo si getta 
nel fuoco e lo si brucia. La destrutturazione dei 
ruoli appare nefanda, non coltiva l’umano, non 
è capace di futuro. Coltivando e incrementando 
la relazione, l’educazione cresce, è sempre fe-
conda, è liberante, produce “molto frutto”. Ciò 
significa diventare “suoi discepoli”, cioè persone 
riuscite e felici.
Nella vita tutto si impara, se si è davvero “di-
scepoli”, e lo si diventa “strada facendo” con 
il maestro e mai da soli. Dice Sant’Agostino: 
«Chi si illude di poter portare frutto da se 
stesso, non è unito alla vite; e chi non è unito 
alla vite, non è in Cristo; e chi non è unito in 
Cristo non è cristiano» (in Commento al van-
gelo di Giovanni, 81, 2).
Dalla parola di Gesù ci viene un’illuminazione 
ispirativa e scende nel cuore la speranza che so-
stiene il nostro impegno educativo. Con questa 
energia diventa possibile continuare nell’umano 
incontro al futuro!
L’augurio conclusivo che potremmo rivolger-
ci è, dunque, di poter scoprire il volto di Dio 
nel “riguardare” l’altro, affidato alla nostra cura 
educativa, in modo da rendere gloria a lui, con-
ducendo l’altro alla scoperta di sé, cioè a ciò che 
Dio ha pensato di lui fin dall’eternità. Del tutto 
congrua sarebbe qui una vera spiritualità dell’e-
ducazione.
Buon cammino e… teniamo conto anche degli 
“altri” – quelli che non fanno parte dell’ovile – 
come destinazione dell’atto educativo.



 Supplemento 2-3/2015 ● Proposta Educativa ↔link 9Proposta Educativa ● 2-3/2015 Supplemento↔link8

Sguardo↔R&M

Padre Jean Louis Ska, biblista, inse-
gnante al Pontificio Istituto Biblico 
di Roma, affronta il tema della li-
berazione dello sguardo: guardare la 
vita, il mondo e guardarli con libertà 

a partire dall’esperienza, dalla sapienza biblica.

Padre J.L. Ska quale valore ha lo sguar-
do nelle varie sfaccettature della tra-
dizione biblica?

Penso che soprattutto nell’Antico Testamen-
to abbiamo una grande varietà di prospettive 
perché prima di tutto l’esperienza di Israele 
è molto variegata, è passata attraverso tan-
ti momenti difficili, più felici, più infelici e, 
quindi, c’è una grande gamma di esperienze; 
inoltre il mondo nel quale vive Israele è esso 
stesso molto variegato, perciò, ci sono tante 
prospettive e questo permette di avere nella 
Bibbia un riassunto di tutta l’esperienza uma-
na, di tutti gli sguardi umani sull’esperienza 
umana.

Viene in mente un caledoscopio, tan-
ti punti di vista che guardano un 
pò il mistero della vita ed il mistero 

del rapporto dell’uomo con Dio. Qual è la 
differenza dello sguardo degli uomini e lo 
sguardo di Dio nella Bibbia, cioè cosa guar-

R&M↔ ASCOLTARE

da l’uomo e cosa guarda Dio, cos’è più im-
portante per l’uomo e cosa è più importante 
per Dio?

Questo si può capire meglio partendo dalla 
vocazione dei profeti. I profeti sono in gran 
parte consiglieri dei re, molti profeti della 
Bibbia partecipano alle discussioni che si svol-
gono alla corte del re, però, non sono soltanto 
consiglieri dei re, sono consiglieri di Dio e la 
vocazione profetica mostra come e quando il 
profeta viene chiamato a partecipare al con-
siglio divino che è evidentemente superiore 
al consiglio del re; il consiglio divino ha una 
visione più larga degli interessi mediati, delle 
prospettive mediate di una corte regale; è una 
prospettiva più ampia perché si tratta del bene 
del popolo, di tutti gli strati del popolo, anche 
dei più poveri, e questo lo vediamo per esem-
pio nel profeta Amos, lo vediamo anche in 
altri profeti come Isaia; invece il re con i suoi 
ministri pensano solitamente all’immediato, 
non hanno una visione più larga, mancano di 
lungimiranza ed il far parte del consiglio di 
Dio da ai profeti una lungimiranza di cui gli 
altri consiglieri non possono godere.

Da questo punto di vista allora nella 
scrittura cosa serve guardare? Per-
ché è importante guardare nella 

Valore biblico
DELLO SGUARDO

Jean Louis Ska

Courtney Carmody

honorbound



 Supplemento 2-3/2015 ● Proposta Educativa ↔link 11Proposta Educativa ● 2-3/2015 Supplemento↔link10

R&M↔Ascoltare

processi della storia, in mezzo ai confronti, 
ai dialoghi?

Sì, sì… i profeti, i saggi dell’Antico Testa-
mento è vero che riflettono sul presente, cer-
tamente sfruttano le esperienze del passato, 
sfruttano anche quello che conoscono, le co-
noscenze che hanno accumulato. Tuttavia, le 
esperienze che hanno fatto nel passato non 
forniscono soluzioni per i problemi, fornisco-
no strumenti per risolvere i problemi, direi, 
per usare un’immagine comune che proviene 
da un proverbio cinese, la Bibbia non fornisce 
il pesce, fornisce la rete per pescare; per i pro-
feti l’esperienza del passato e per noi la Bib-
bia, non fornisce soluzioni già fatte, fornisce 
però itinerari, mezzi, una rete per pescare le 
soluzioni; perciò riprenderei anche un’imma-
gine che proviene dal libro dell’esodo, capito-
lo 33-34, Dio non lo possiamo vedere faccia 
a faccia in questo mondo, Mosè aveva chiesto 
di vedere la faccia di Dio, ma non ha potuto 
vederla e Dio gli ha detto, non puoi vedere 
la mia faccia senza morire, quindi mi vedrai 

Ascoltare↔R&M

Bibbia? L’uomo cosa deve cercare e vedere 
nella storia e nella propria esistenza?

Prenderei di nuovo un esempio dalla Bibbia, 
l’esempio di Mosè, la vocazione di Mosè. 
Mosè vede l’apparizione di Dio nel roveto 
ardente, capitolo 3 del Libro dell’Esodo e, 
quando Dio gli parla e gli dice: «Io ho visto la 
miseria del mio popolo in Egitto, ho sentito 
il suo grido, ho capito la sua situazione e la 
sua afflizione e perciò ti mando dal Faraone 
per liberare il mio popolo», apre i suoi occhi, 
le sue orecchie, il suo cuore affinché lui veda 
quello che vede Dio, senta quello che sente 
Dio e capisca quello che capisce Dio e cioè la 
situazione del popolo. Mosè non è chiamato a 
passare tempo in cielo con Dio, a cantare con 
gli angeli: no, deve scoprire la miseria del suo 
popolo ed agire in conseguenza e penso che 
quello che la Bibbia ci insegna sia proprio a 
guardare come Dio guarda il mondo, scoprire 
la miseria e poi capire quali sono i mezzi per 
risolvere il problema della situazione scoperta.

Lei poco fa sottolineava come Mosè 
avesse avuto pure l’incarico di guarda-
re la concretezza della realtà del popo-

lo e della storia che si svolge, senza fuggire 
dai problemi. Per far questo, però, l’uomo 
deve liberare lo sguardo; Mosè come riesce 
a liberare lo sguardo o, comunque, nella 
tradizione biblica quali percorsi e quali ele-
menti occorre seguire per conquistare uno 
sguardo autenticamente libero e vedere la 
realtà con gli occhi di Dio?

Sì, nello sguardo di Mosè vi è quello che, se-
condo il racconto, proviene dall’esperienza di 
Dio, è Dio che gli apre gli occhi, quindi, lui 
vede con gli occhi di Dio, sente con le orec-
chie di Dio e capisce con il cuore di Dio; sa-
rebbe un po’ anche il racconto del Vangelo 

del buon samaritano: c’è qualcuno che è fe-
rito sulla strada, forse moribondo; passa un 
levita, passa un sacerdote, vedono e passano 
dall’altra parte e c’è il buon samaritano che, 
secondo il testo biblico, vede e si commuo-
ve, si commuove nel Vangelo di Luca, come 
Gesù si commuove quando vede la vedova di 
Naim che va al cimitero ad accompagnare il 
suo figlio unigenito, si commuove come il pa-
dre della parabola del figliol prodigo, quando 
vede tornare suo figlio… tutto ciò significa 
guardare con sensibilità aperta all’esperien-
za umana, aperta anche al dolore, capace di 
compatire; questo sarebbe un primo elemento 
importante: guardare con compassione, guar-
dare e sentire, compatire.
L’altro elemento lo riprendo dal Vangelo di 
Giovanni dove si dice: «Chi fa la verità viene 
alla luce», chi “fa” la verità, non chi cerca, chi 
difende, chi formula la verità… ma chi “fa” la 
verità. Quindi, chi vive sinceramente, onesta-
mente ed è capace di rimettersi in questione 
quando le cose non vanno bene, quando ci 
sono problemi, quando capisce che ha fatto 
errori; uno che è capace di imparare dai pro-
pri errori: sbagliando si impara, ma uno può 
essere capace oppure negare i propri errori. 
Come dice il Vangelo, chi fa la verità viene 
alla luce, chi è capace di riconoscere e supera-
re i suoi errori, chi vive nell’onestà e nella sin-
cerità arriva a guardare la realtà in altro modo.

È importante questo discorso del rap-
porto con la verità: tante volte il fatto 
che ci si senta, come cristiani, dalla 

parte della verità o, addirittura, alle volte, 
possessori di questa verità ci porta ad avere 
uno sguardo sul presente semplicemente di 
giudizio, quindi il nostro sguardo è lo sguar-
do del giudice che dall’alto della sua verità 
discerne quello che è giusto e quello che è 
sbagliato nella storia presente; in realtà lei 

parla di una verità che si fa nella vita, che 
si deve generare attraverso i propri gesti, i 
propri atteggiamenti, allora, come unire la 
libertà autentica dello sguardo che non vie-
ne offuscato da questo possesso della verità 
e la libertà del cuore? Cosa significa proprio 
nel concreto, esistenzialmente, questo fare 
la verità ogni giorno?

C’è una piccola frase che si trova nel Vangelo 
di Giovanni, capitolo 14, dove Gesù dice: «Io 
sono la via, la verità e la vita». Secondo me 
dice tre volte la stessa cosa, presenta tre aspet-
ti della stessa cosa perché Lui è la via, quindi, 
è essendo viandante che si scoprono la verità e 
la vita. Ciò significa, quindi, che la verità non 
è mai una definizione definitiva: è una sco-
perta continua, riscoperta continua, perciò, se 
siamo fedeli all’ideale del Vangelo, significa 
che viviamo con un certo senso critico, dob-
biamo essere pronti ad allargare gli orizzonti 
ad altre dimensioni, ad essere sottomessi alla 
realtà, essere fedeli alla realtà che ci insegna 
ogni giorno qualcosa di nuovo, essere aperti al 
dialogo, aperti a chi ci incontra, alla realtà che 
incontriamo ogni giorno e che è ogni giorno 
nuova e, se capiamo quello che dice Gesù o 
quello che dice il Vangelo di Giovanni a pro-
posito di Gesù, la via, la verità e la vita quindi 
essere sulla via verso la verità che è già la veri-
tà e questa è la vera vita.

Da questo punto di vista il giudizio 
sulla storia, sull’uomo, nella Bib-
bia, nei profeti non è il frutto di una 

visione predeterminata per cui ho il mio 
schema che viene dalla mia fede religiosa, 
dalle mie convinzioni storiche, magari an-
che dai miei pregiudizi, e questo schema lo 
metto sul presente. In realtà è questo met-
tersi in gioco lo sguardo biblico? Lo sguar-
do di Dio è lo sguardo di chi sta in mezzo ai 

Boris Jordanov



 Supplemento 2-3/2015 ● Proposta Educativa ↔link 13Proposta Educativa ● 2-3/2015 Supplemento↔link12

di spalle, io passerò davanti a te e mi vedrai 
di spalle e, quindi, come dicono i padri della 
chiesa, in particolare Gregorio di Nissa, vede-
re Dio significa seguire Dio, scoprire il cam-
mino seguendo Dio attraverso tutte le tappe 
della nostra vita, attraverso tutti i deserti della 
vita e, pertanto, non abbiamo un percorso già 
fatto, non sappiamo esattamente dove an-
dare, è una scoperta continua seguendo chi 
cammina davanti; quell’immagine la ritrovia-
mo nel Nuovo Testamento: la sequela Christi 
significa seguire Cristo e scoprire con lui ogni 
giorno una tappa nuova del nostro cammino 
verso la dimora eterna, verso il regno dei cieli.

Un’ultima domanda: che tipo di atteg-
giamento, dal punto di vista proprio 
biblico del credente, un educatore 

cristiano oggi dovrebbe avere? Pretende-
re uno sguardo chiaro sulle cose dal punto 
di vista sia dottrinale che, come possiamo 
dire, delle cose giuste da fare, quindi, mora-
le? Oppure lo sguardo dell’educatore di oggi 
credente è uno sguardo che dal punto di vi-
sta biblico si nutre più che di certezze, di 
scoperte? Che messaggio potremmo dare ad 
un educatore oggi dal punto di vista di chi 
studia la Bibbia e vede nella Bibbia una pro-
spettiva diversa rispetto alla realtà di oggi?

Beh, forse io mi ispiro più facilmente da te-
sti biblici, riprenderei l’inizio degli Atti de-
gli apostoli, la famosa scena dell’ascensione: 
Gesù sparisce in cielo, nella famosa nube che 
lo nasconde alla vista dei discepoli e i disce-
poli stanno li a guardare e arrivano gli ange-
li e dicono ma, non guardate così, ed infatti 
per chi non capisce il testo significa, guardate 
non il cielo, guardate la terra e guardate tutto 
questo campo di lavoro che vi aspetta dove c’è 
da vivere il Vangelo, dove c’è da predicare il 
Vangelo, dove c’è da scoprire il modo di vi-

Ascoltare↔R&M

vere il Vangelo ogni giorno nel mondo che è 
vostro; penso i discepoli di oggi, chi legge la 
Bibbia, chi legge il Vangelo è chiamato pure 
a non guardare verso il cielo, ad aspettare le 
soluzioni che vengono dal cielo o una voce 
che viene dal cielo, no, è di guardare la terra 
sapendo quale è la missione, la missione già 
data dal Vangelo di cominciare il cammino 
sulla terra provando a capire di che cosa ha 
bisogno il nostro mondo e quale è la risposta 
che può fornire il Vangelo, direi così, di ini-
ziare il cammino secondo lo spirito di Gesù 
Cristo, lo spirito del Vangelo.

(intervista a cura di Nunzio Bruno)

ZOOM↔  Giona

perdere i sensi. Danno ricchezza al racconto 
elementi mitici tratti dai racconti mesopota-
mici e comuni a grandi narrazioni di altre cul-
ture antiche. Ma soprattutto, tipica dei miti 
del mare è l’immagine del grande pesce dal 
quale Giona viene ingoiato e da cui viene ri-
gettato dopo tre giorni e tre notti, vivo, sulla 
spiaggia, dopo aver espresso un grande canti-
co che attraversa il capitolo 2 del libro. 
«Alzati e va’ a Ninive la grande città»: con 
queste parole si apre il libro di Giona. Eppure 
tutto il racconto non parla tanto della conver-
sione di Ninive, ma della conversione a cui 
Dio intende condurre Giona. Mentre egli è 
chiuso nella sua concezione di una salvezza 
riservata solo ad Israele e indisponibile agli 
altri popoli, i marinai della nave, prima, gli 
abitanti di Ninive, poi, si aprono ad un’azione 
di Dio che li raggiunge in modi nuovi e ine-
diti. Giona rappresenta l’uomo chiuso in una 
religiosità orgogliosa, esclusiva ed escludente, 
che pretende di possedere il progetto di Dio 
sulla storia. È il tipo dell’uomo chiuso in una 
identità che non deve essere intaccata, restio 
a muoversi, a partire, ad aprirsi a nuovi oriz-
zonti: l’antitesi di Abramo. 
Giona è indispettito e dispiaciuto dal fatto 
che Dio ‒ nel suo conclusivo atteggiamento 
di misericordia verso Ninive ‒ si manifesta 

VERSO GLI ALTRI

Giona: 
UN PERCORSO

Antonio Mastantuono

Giona è il protagonista di un pic-
colo libro, scritto probabilmente 
tra il 500 e il 400 a.C., paradig-
ma di un itinerario e di un per-
corso di vita chiamato ad andare 

sempre oltre. 
Si tratta di una sorta di parabola, ricca di pro-
vocazioni e di sfide, rivolta ad una comunità, 
quella ebraica, che affrontava la situazione di 
ritorno alla propria terra dopo il tempo dell’e-
silio. L’inevitabile lenta riorganizzazione del-
la vita, in un contesto segnato dal confronto 
con altri popoli e culture, vede una comunità 
preoccupata di perdere la propria identità so-
ciale, religiosa e cultuale, e proprio per questo 
tendente a rinchiudersi in una attesa del giu-
dizio di Dio sui pagani. 
Il libro è un magnifico racconto, un romanzo 
posto al cuore della Bibbia che ha il sapore 
di una fiaba di cui molti sono gli elementi: 
la descrizione della città di Ninive con le sue 
enormi dimensioni (Gn 3,3); il re che appare 
come seduto tutto il giorno sul trono in un 
ambiente da mille e una notte; l’ironia sottile 
nella descrizione dell’opera di Dio che in una 
notte fa sorgere una pianta di ricino che fa 
ombra a Giona, invia in seguito un verme a 
roderla e poi fa soffiare il vento caldo d’orien-
te ad opprimere il profeta fin quasi a fargli 

Missional Volunteer

gags9999



 Supplemento 2-3/2015 ● Proposta Educativa ↔link 15Proposta Educativa ● 2-3/2015 Supplemento↔link14

 Zoom  Zoom 

come un «Dio misericordioso e clemente, 
longanime e di grande amore, che ti lasci im-
pietosire riguardo al male minacciato» (Gn 
4,2). Anziché accogliere un tale volto di Dio 
– che scardina ogni pretesa di esclusività e di 
separazione dall’altro come nemico – Giona 
chiede : «Signore toglimi la vita, perché me-
glio è per me morire che vivere». 
La scenetta finale del racconto presenta un 
Dio con i tratti del paziente educatore che 
non rinuncia a voler recuperare anche Gio-
na ad un nuovo modo di intendere la sua vita 
religiosa: «Ti sembra giusto essere sdegnato 
così?»… «Tu ti dai pena per quella pianta di 
ricino per cui non hai fatto nessuna fatica e 
che tu non hai fatto spuntare, che in una not-
te è cresciuta e in una notte è perita; e io non 
dovrei aver pietà di Ninive, quella grande cit-
tà, nella quale sono più di centoventimila per-
sone, che non sanno distinguere tra la mano 
destra e la sinistra, e una grande quantità di 
animali» (Gn 4,10-11) 
Dio si prende cura dei vicini e dei lontani – ci 
dice questo libro – «non vuole la morte del 
peccatore ma che si converta e viva», e la sua 
grande fatica è condurre anche il religioso e 
fondamentalista Giona – il profeta renitente 
– ad aprirsi ad un incontro nuovo con Dio che 
immediatamente implica un modo diverso di 
guardare gli altri, i lontani. 
È contrapposta con sottile humour la rigi-
dezza di una religione che esclude, separa e 
diventa strumento dell’inimicizia, ad un cam-
mino esteriore – per Giona è anche un viag-
gio – ed interiore di scoperta della presenza di 
Dio oltre ogni limite e confine che si vorrebbe 
imporre al suo agire.
Grande protagonista di questo testo è il Si-
gnore: il nome Yahweh, viene usato ben 25 
volte; Dio 13 volte; la parola Signore Dio una 
volta. Ci sono 39 riferimenti alla divinità nei 
44 versetti che compongono il libro. La pre-

senza di Dio, il suo volto, stanno al cuore di 
questo testo. 
Per Paul Murray, autore di un profondo com-
mento al libro di Giona, questo testo è «il più 
profondamente cristiano di tutti i libri della 
Bibbia ebraica, ed il libro dal quale abbiamo 
più da imparare all’inizio di questo nuovo 
millennio».

Il viaggio verso Tarsis: 
la sfida dell’ascolto della Parola 

L’invito con cui il libro si apre è indica-
zione di un cammino verso cui la Pa-
rola del Signore spinge il profeta: «Fu 

rivolta a Giona figlio di Amittai questa parola 
del Signore: “Alzati e va’ a Ninive la grande 
città e in essa proclama che la loro malizia è 
salita fino a me”». Ma Giona – per tutta ri-
sposta – si mise in cammino cercando di fug-
gire a Tarsis, lontano dal Signore. 
Giona è l’uomo di ogni tempo che si trova 
ad essere invitato ad entrare in rapporto con 
la grande città, lì dove è più presente la ma-
lizia umana. Ma le parole che introducono 
alla vicenda sono un invito ad ‘andare oltre’: 
è presentato l’orizzonte di un viaggio che va 
ben al di là del particolarismo, della pacifi-
ca situazione della propria stabilità. Giona 
è chiamato dalla Parola che lo raggiunge ad 
aprirsi all’incognita della grande città, per af-
frontare l’incontro e lo scontro con la malizia 
e la perversione. 
È chiamato ad andare a Ninive, ma si diri-
ge verso Tarsis, nonostante il suo nome ne 
denoti la missione. «Il figlio della fedeltà 
di Dio»: questo significa il nome del padre, 
Amittai. Ma Giona è insicuro ed incerto. An-
ziché ascoltare la parola che lo chiama e vive-
re la missione, egli fugge. Il termine ebraico 
utilizzato (jrd) indica che si tratta di una fuga 
“verso il basso”: giù, al porto più vicino. Giù 

ancora dal porto verso la prima nave: Giona 
fugge da Dio e dal compito che Lui gli ha 
assegnato. E s’imbarca verso Tarsis, città por-
tuale sulla costa al sud della Spagna. E ancora 
nella nave scenderà nell’angolo più riposto: 
quasi un nascondersi a Dio che lo chiama, 
agli altri e a se stesso. 
Giona si dimostra uomo dalla forte volontà: 
reagisce prontamente all’invito che Dio gli ha 
rivolto e si mette in cammino, ma… dirigendosi 
verso la parte opposta e ‘lontano dal Signore’. 
C’è la possibilità di un andare oltre nel senso 
dell’ascolto e dell’obbedienza alla parola, ma c’è 
anche un andare oltre in diversa direzione. Il 
suo non è un cammino, ma una fuga, un ten-
tativo di andare lontano da quella chiamata del 
Signore che aveva segnato la sua vita. Mandato 
alla grande città, fugge lontano, giù. Ma perché 
– ci si può chiedere – fugge dalla grande città? 
Ninive è la grande città, capitale di un po-
tente regno, simbolo per eccellenza non solo 
del mondo pagano ma di un luogo di potere 
che si contrappone a Dio. La sua malizia ar-
riva fino al cielo. Il profeta Nahum (Na 1,1; 
2,9; 3,7) e il profeta Sofonia (vedi Sof 2,13) 
avevano annunziato il castigo di Ninive. E 
Giona è chiamato ad annunziare la salvezza 

per missione di Dio, indicando le condizioni 
del pentimento e della conversione: da Amos 
in poi, questa era stata l’insistenza dei profeti. 
Il motivo di quest’annuncio sta nell’amo-
re e nella misericordia di Dio (cfr. 4,2.11). 
Ma, c’è una novità nel messaggio di Giona, 
nei confronti dei suoi antecessori, compreso 
Geremia, ed è che i popoli pagani sono posti 
sullo stesso piano d’Israele nei confronti del 
disegno divino della salvezza. 
Ninive, capitale dell’impero degli Assiri, non 
solo è una città “pagana”, lontana dalla salvez-
za: per Israele essa è il simbolo dell’oppresso-
re. A loro, agli oppressori, Giona è inviato, 
per richiamarli alla conversione. 
Ninive era percepita dal popolo ebraico come 
la città centro del terrore, il nemico per an-
tonomasia. L’avanzata militare degli Assiri 
aveva raggiunto la Palestina nell’VIII secolo 
a.C., realizzando la conquista e la distruzio-
ne di Samaria, capitale del Regno del Nord, 
nel 722 a.C., segnandone così la fine. La loro 
politica di invasione e la durezza del loro do-
minio erano noti. L’invito rivolto a Giona di 
andare a predicare il perdono alla grande cit-
tà di Ninive ha in sé un carattere di richiesta 
sconvolgente e scandalosa. 

Sammy ReachersAustin Valley



 Supplemento 2-3/2015 ● Proposta Educativa ↔link 17Proposta Educativa ● 2-3/2015 Supplemento↔link16

 Zoom  Zoom 

Giona nell’ascol-
tare la chiamata di 
Dio che lo spinge 
ad andare a Ninive 
percepisce la durez-
za di questo invito: 
Dio lo invia pres-
so gli oppressori! 
Mandato non solo 
verso i pagani, ma 
proprio agli oppres-
sori, Giona fugge 
in direzione oppo-
sta alla grande città 
e, non solo: compie 
una triplice disce-
sa, scende al porto, 
scende nella nave e 
scende nel luogo più 
riposto di questa. 
Eppure, Giona non 
è un ‘non credente’, non è un uomo che ri-
fiuta Dio; appartiene al popolo eletto, e nel 
corso del racconto la sua esperienza di uomo 
di fede, pur nella contraddizione, si configura 
con le caratteristiche della consapevolezza e 
della coerenza: egli conosce il Dio in cui cre-
de, e, nonostante le titubanze, egli confessa la 
sua fede. 
Giona diventa il segno di Israele che nutre 
la paura e il rifiuto della salvezza dei pagani 
e si pone in un’attitudine di orgoglio perché 
non venga meno il proprio privilegio. Si tratta 
dell’attitudine religiosa di tipo esclusivista, e 
del pensiero che pretende di possedere già la 
verità di Dio. 
Giona, in tal senso, è l’uomo che vive nella 
paura e nella chiusura: egli teme che la sua 
obbedienza alla parola che lo chiama lo porti 
ad avere successo. In tal caso la conversione 
della grande città sarebbe uno scacco alle sue 
attese religiose. Da credente sa che Dio avrà 

alla fine uno sguar-
do di misericordia 
e non di condanna 
su Ninive e questo 
genera in lui invidia, 
rifiuto della possi-
bilità che gli altri 
possano cambiare. 
Somiglia per mol-
ti aspetti al fratello 
maggiore della pa-
rabola di Gesù sui 
due fratelli (Lc 15). 
Il fratello maggiore 
è chiuso nella sua 
pretesa di esclusivi-
tà e desidera il male 
dell’altro. Giona 
vive la resistenza di 
Israele contro l’in-
gresso dei pagani 

nella promessa «senza l’opera della legge». 
 Egli, dunque, “scende” e cerca di sottrarsi 
alla presenza di Dio che ha investito la sua 
vita; cerca di fuggire, ma non si può allonta-
nare da Dio, non può fuggire al compito che 
gli è dato. 
La domanda che si pone a Giona e quindi a 
tutti i credenti, e che il testo pone in risalto è, 
allora, questa: stiamo veramente ascoltando la 
voce di Dio che ci chiama ad andare e predi-
care, oppure viviamo rinchiusi in una grande 
bolla fatta di sicurezze e di comodità? Siamo 
disponibili ad oltrepassare i confini di modi 
di pensare e di vivere che impediscono di par-
tire? Siamo aperti a percorsi che conducano 
all’incontro con gli altri, e a viaggi interiori 
affrontando le nuove sfide e gli interrogativi 
del nostro tempo? 
Oppure, come afferma Tonino Bello, «Siamo 
troppo attaccati allo scoglio. Alle nostre sicu-
rezze. Alle lusinghe gratificanti del passato. 

Ci piace la tana. Ci attira l’intimità del nido. 
Ci terrorizza l’idea di rompere gli ormeggi, di 
spiegare le vele, di avventurarci in mare aper-
to. Se non la palude, ci piace lo stagno. Di qui 
la predilezione per la ripetitività, l’atrofia per 
l’avventura, il calo della fantasia. Lo Spirito 
Santo, invece, ci chiama alla novità, ci invita 
al cambio, ci stimola a ricrearci».
In questa situazione di fuga, la nave su cui 
Giona è ‘sceso’ deve affrontare una tempesta 
che è così forte da mettere a repentaglio la 
stessa vita dei marinai e di chi sta a bordo. 
«La situazione descritta in questo primo ca-
pitolo è incredibile. Giona, israelita, rappre-
sentante del popolo di Dio, sprofonda sem-
pre più in basso. La sua religiosità è tutta di 
superficie, perché se è in grado di parlare di 
Dio, a differenza dei marinai, non parla a 
Dio. Ciancia di teologia, ma non prega. Sa 
fare osservazioni teologiche, ma non obbedi-
sce. In fondo è un uomo che fugge dalla pro-
pria esperienza religiosa, mentre i marinai, 
pagani, pregano, passano all’azione. Secon-
do una tradizione ebraica, l’equipaggio della 
nave che trasportava Giona era costituito dai 
rappresentanti di tutte le settanta nazioni del 
mondo. Il miscuglio della ciurma corrisponde 
al crogiolo di razze che si poteva trovare nella 
città di Ninive». 
Il racconto dice che si scaricano molte cose, si 
buttano (ebr.: twl). Dio “scarica” la tempesta 
sul mare, e i marinai scaricano senza esito il 
carico giù dalle nave; solamente quando Gio-
na confessa di essere lui il colpevole e chiede 
di essere ‘scaricato’ in mare, il mare si placa. 
Dice il testo che i marinai pregarono ciascu-
no il proprio Dio (1,5), ma questo non basta. 
Mentre i marinai pregano, il profeta è sceso 
giù, nel luogo più riposto a dormire. 
Giona, provocato dalla tempesta scopre che 
questa non è solo fuori di lui, ma dentro di sé. 
Egli riconosce: «È in me che il mare si alza e 

l’aria superiore scende giù. La terra in me è 
lontana e nulla la speranza in Dio». La grande 
tempesta non è tanto quella che sta manife-
standosi all’esterno, è piuttosto la tempesta 
interiore che nel suo cuore si compie quando 
è svegliato dal sonno. 
È sorprendente come Giona professi la sua 
fede con limpidezza nel momento della pro-
va. E non solo: egli è conscio della sua situa-
zione, del suo tentare la fuga; sa di essere la 
causa della tempesta che colpisce la nave sulla 
quale si è imbarcato per fuggire lontano dal 
Signore: « “Spiegaci dunque per causa di chi 
abbiamo questa sciagura. Qual è il tuo me-
stiere? Da dove vieni? Qual è il tuo paese? A 
quale popolo appartieni?”. Egli rispose: “Sono 
ebreo e venero il Signore Dio del cielo, il qua-
le ha fatto il mare e la terra”. (...) “Prendetemi 
e gettatemi in mare e si calmerà il mare che 
ora è contro di voi, perché io so che questa 
grande tempesta vi ha colto per causa mia”.» 
(1,8-9.12) 
Compare qui un primo paradosso di questo 
racconto. Con humour, l’autore pone in luce 
un evidente contrasto fra Giona ed i pagani: 
Giona cerca di fuggire lontano da Dio, i pa-
gani invece cercano il cammino verso Dio. 
Giona è raffigurato mentre dorme; i marinai 
per contro mettono in campo tutte le loro 
forze per salvare se stessi e la nave: sono pre-
sentati mentre pregano. Giona, il profeta, 
non si sente per nulla portato alla preghiera. 
Giona cerca la morte (come ultima discesa), i 
marinai la vita. 
Soffermandoci su questi primi due capitoli 
del libro di Giona ci possiamo, allora, do-
mandare: qual è l’identità profonda di Gio-
na? Il suo profilo presenta la complessità e 
l’intrico interiore di ogni vita umana. Giona 
è un uomo toccato dalla Parola di Dio, ma 
è un credente che vive in una condizione di 
isolamento. Dapprima fugge e poi dorme, 

Derek Swanson



 Supplemento 2-3/2015 ● Proposta Educativa ↔link 19Proposta Educativa ● 2-3/2015 Supplemento↔link18

 Zoom  Zoom 

indifferente e disinteressato, mentre la nave, 
sulla quale altri stanno vivendo la lotta contro 
il naufragio, sta per soccombere alla forza del 
mare: è uomo religioso, teme il Signore, ma 
nel contempo cerca di non esser inquietato 
nella sua tranquilla indifferenza agli altri. Sia-
mo, forse, di fronte al paradigma del credente 
nell’età dell’individualismo, tipo di quell’ottu-
sità di una fede che non si lascia inquietare; 
uomo che pensa di poter vivere la chiamata 
di Dio senza seguire la voce che lo spinge ad 
uscire, ad andare. 
D’altra parte, Giona è anche uomo che si la-
scia toccare dalle provocazioni, dalle chiamate 
di un Dio che gli parla attraverso gli altri. Ad 
esse reagisce in modi contraddittori: «Cosa 
fai, dormi? Alzati» (1,6). C’è una molteplicità 
di risposte di Giona agli inviti ad «alzarsi». 
La sua è la figura dell’uomo contraddittorio, 
che mescola alla fuga l’onestà, al tentativo di 
evitare fastidi la sincerità di riconoscere la sua 
identità, la sua situazione. E, paradossalmen-
te, Giona, il profeta in fuga, si fa annuncia-
tore, tra marinai pagani, del Dio in cui crede. 

Sul crinale della morte: 
la lezione del grande pesce 

La seconda parte del libro di Giona è 
centrata sulla sua esperienza di vul-
nerabilità, di precarietà. Giona vive 

la paura della morte, l’angoscia dell’uomo 
senza vie d’uscita. È questo il sentimen-
to che vive quando, gettato in mare, viene 
inghiottito da un grosso pesce. Colui che 
muove le vicende naturali ed umane è visto 
dall’autore del libro come il Dio che è all’o-
pera nel provvidenziale svolgimento degli 
eventi umani ed appassionato ai soggetti 
in essi coinvolti: «il Signore dispose che un 
grosso pesce inghiottisse Giona: Giona re-
stò nel ventre del pesce tre giorni e tre notti. 

Dal ventre del pesce Giona pregò il Signore 
suo Dio e disse...». 
Nel ventre del grosso pesce, Giona prega. La 
preghiera che sgorga dalla sua bocca è un sal-
mo di invocazione dal profondo abisso in cui 
egli si trova: è la scoperta che per andare oltre 
la sua situazione di sofferenza e di oppres-
sione solo il ricordo del Signore Dio rende 
possibile il suo ritorno alla vita. La presenza 
liberante e vicina del Dio fedele lo ha fatto 
risalire dalla fossa. 
Questa seconda parte del libro ha per mes-
saggio fondamentale la salvezza sperimenta-
ta da Giona, non per sentito dire, ma come 
esperienza coinvolgente la totalità della sua 
esistenza: «nella mia angoscia ho invocato il 
Signore ed egli mi ha esaudito... la terra ha 
chiuso le sue spranghe dietro a me per sem-
pre. Ma tu hai fatto risalire dalla fossa la mia 
vita...» (2,3.7). 
In quei tre giorni e tre notti nel ventre della 
balena, Giona scopre la potenza di vita e di 
liberazione che viene dal Dio che fa risalire 
dalla fossa, sperimenta il senso più profondo 
della preghiera, come memoria della fedeltà 
del Signore, e sacrificio di lode: immerso nel 
mare, luogo delle capricciose forze del male e 
della morte, e ingoiato nelle viscere del grosso 
pesce, mostro vorace simbolo del regno della 
morte, egli ‘tocca’ la vicinanza di Dio, la sua 
liberazione come una resurrezione e si scopre 
“salvato”. Sta qui forse il nucleo profondo di 
questo passaggio del libro: Giona, da creden-
te sicuro della sua fede, e certo del volto del 
Dio in cui crede, eppure infedele e in fuga di 
fronte alle chiamata inattesa e imprevedibile 
di Dio nella sua vita, si scopre gratuitamente 
toccato dalla vicinanza di Dio che salva e che 
gli dona la salvezza come possibilità di vita.
Giona è un uomo che nella prova scopre il 
ricordo del Signore e in questo ricordo speri-
menta la conversione ad un Dio che comuni-

ca in modo vivente: a differenza dei naviganti 
che lo gettano a mare in un atto di esorcismo 
per placare la divinità da temere nella sua ira, 
Giona scopre, nel volto di Dio che egli in 
parte conosceva o pretendeva di conoscere (Io 
so...), aspetti profondissimi e nuovi: un Dio 
che lo libera dalla morte, un Dio che lo salva 
nonostante la sua fuga e il suo non prendersi 
cura della grande città.... 
Proprio nel momento dello sconcerto, del fal-
limento che viene percepito come uno stare 
sulla soglia della morte, Giona scopre la for-
za della grazia di Dio che fa breccia nel suo 
cuore e lo apre allo stupore della salvezza da 
accogliere come dono. Per questo Giona co-
stituisce l’esempio di quella che viene definita 
‘spiritualità dello sconcerto’. È testimone del 
paradosso a cui conduce il vivere un rapporto 
con Dio. Nella discesa nel ventre del pesce si 
possono cogliere i caratteri di una discesa nel-
la morte: come non pensare all’immagine teo-
logica della discesa di Cristo agli inferi? Nella 
sua morte Cristo si fa solidale con tutti coloro 
che stanno nell’abisso della morte, raffigurato 
in icone e affreschi come una prigione in una 
caverna. Essi attendono liberazione ed egli 
scende per liberare tutti coloro che erano te-
nuti incatenati. 
Giona in questo momento della sua vicenda 
scopre il dono della vita e un senso della stes-
sa che solo dall’incontro con il Dio liberato-
re può venire; egli sarà il segno indicato da 
Gesù, segno della morte e della resurrezione 
(cfr. Mt 12,38-42). Ma egli deve ancora dive-
nire segno di qualcos’altro. La paziente peda-
gogia del Signore della storia e del creato, del 
Dio che chiama ed è vicino, condurrà Giona 
(ed è la vicenda dei capitoli 3 e 4 del libro) ad 
andare ancora oltre, a vivere un cambiamento 
di mentalità e di stile di vita (cfr. Lc 11,29-
32). È una conversione al volto di Dio che ri-
chiede una conversione alla solidarietà con la 

grande città e con i suoi abitanti, il farsi carico 
di chi, “altro” e straniero, può fare esperienza 
di essere salvato, così come Giona è stato sal-
vato: Giona non rimane nel ventre del pesce 
ma dovrà giungere alla grande città.
È questa una parte ricca di ironia in cui il 
primo soggetto è Dio stesso: Dio si serve del 
grosso pesce che vomita Giona, per riportare 
il profeta riluttante – profeta suo malgrado – 
al punto di partenza. Dio ci appare non solo 
come Signore del creato, ma anche quale si-
gnore della storia che riconduce Giona – che 
tenta di scappare – nella direzione verso cui lo 
sta chiamando. 

Nella grande città, la scoperta 
della compassione senza limiti 

Giona vive questa fase nella terra arida 
dove il pesce lo ha vomitato. E anco-
ra gli si fa incontro e lo raggiunge la 

Parola di Dio. La Parola di Dio lo raggiunge 
ancora. «Fu rivolta a Giona una seconda volta 
questa parola del Signore: Alzati, va’ a Ninive 
la grande città e annunzia loro quanto ti dirò» 
(Gn 3,1): questa parte potrebbe essere intito-
lata “Giona e la grande città”. 
Giona si reca a Ninive, e là predica la minac-
cia della distruzione se non si compirà una 
conversione dei suoi abitanti. Il testo presen-
ta, di fronte a questa predicazione di Giona, il 
movimento di “ritorno”che coinvolge tutta la 
grande città, dal re, agli uomini, agli animali: 
il re abbandona i segni del suo potere e «si 
mise a sedere sulla cenere», un editto viene 
emanato in cui si impone un digiuno accom-
pagnato da atteggiamenti di penitenza e di 
invocazione a Dio: «...ognuno si converta dal-
la sua condotta malvagia e dalla violenza che è 
nelle sue mani. Chi sa che Dio non cambi, si 
impietosisca, deponga il suo ardente sdegno, 
sì che noi non moriamo» (3,8-9). 



 Supplemento 2-3/2015 ● Proposta Educativa ↔link 21Proposta Educativa ● 2-3/2015 Supplemento↔link20

 Zoom  Zoom 

Si attua così un primo movimento di conver-
sione, quello del re e dei niniviti, che diviene 
movimento storico e cosmico, vi sono coin-
volti anche gli animali, conversione esemplare 
che sarà ricordata da Gesù nella sua predica-
zione (Mt 12,41; Lc 11,32). 
La conversione dei niniviti si connota come 
un cambiamento di comportamento, espresso 
nel distacco dalla condotta malvagia e dal-
la violenza, inserito in un contesto di nuovo 
rapporto con Dio: «si invochi Dio con tut-
te le forze» è l’invito che riprende la grande 
espressione dello Shemà Israel: «Tu amerai il 
Signore Dio tuo con tutto il cuore, con tutta 
l’anima e con tutte le forze» (Dt 6,5). Il ritor-
nare dei niniviti è comprensione che questo 
rapporto con Dio è possibilità di vita e di si-
gnificato per la vita stessa: «Chi sa che Dio 
non cambi, si impietosisca, deponga il suo ar-
dente sdegno sì che noi non moriamo». 
Sorprende la disponibilità radicale di questa 
accoglienza della predicazione, delle parole di 
Giona da parte del re di Ninive; così come 
sorprende la comprensione della conversione 
come cambiamento di vita che pone la stessa 
vita nella relazione fondante con il Dio della 
vita, nucleo della fede stessa d’Israele. 
«I cittadini di Ninive credettero a Dio e ban-
dirono un digiuno… Dio vide le loro opere, 
che si erano cioè convertiti dalla loro condotta 
malvagia». 
La conversione di Ninive pone in risalto che 
le minacce di Dio sono espressione di un’e-
sigenza di amore, di incontro, sono attesa di 
poter esprimere la sua misericordia in una re-
lazione rinnovata con Lui, che coinvolga cuo-
re, anima, forze, tutta la vita. 
A differenza della durezza dei capi di Israele, 
Ninive, la grande città, la città pagana e lon-
tana, intende la predicazione di Giona e vive 
un ascolto che si apre ad una comprensione 
profonda che quell’annuncio è per avere la 

vita e per avere la vita nell’incontro con Dio. 
Compare a questo punto un secondo movi-
mento di conversione: in conformità alle at-
tese di chi aveva ascoltato, «Dio vide le loro 
opere, che cioè si erano convertiti dalla loro 
condotta malvagia, e Dio si impietosì riguar-
do al male che aveva minacciato di fare loro e 
non lo fece» (3,10). 
«Dio si impietosì»: il termine ebraico che è 
utilizzato indica le viscere di una donna (rhm) 
ed esprime così la profondità dell’amore di 
Dio che compatisce, si prende cura e cambia 
i suoi disegni di minaccia mostrando il suo 
volto di amore accogliente e senza limiti. 
Anche Dio si “converte”, dunque: questo 
passaggio del libro di Giona appare come 
un commento all’espressione «Convertitevi a 
me... e io mi rivolgerò a voi» (Zac 1,3), «Ri-
tornate a me e io tornerò a voi» (Mal 3,7): il 
ritornare della conversione dell’uomo è sem-
pre preceduto da un chinarsi di Dio che sem-
pre precede e ripropone l’alleanza e la vita, 
ed in questo stesso movimento di ritorno si 
schiude l’esperienza del ritornare di Dio, del 
convertirsi di Dio che cerca di poter espri-
mere la sua misericordia e il suo perdono: la 
vicenda di Ninive e questo convertirsi di Dio 
verso la grande città non ricorda forse quel 
‘cambiare idea’ di Dio nel drammatico dialo-
go con Abramo davanti alla città di Sodoma? 
Ninive, alla predicazione di Giona, si conver-
te. Si attua così un venir meno dell’immagine 
del nemico: Ninive, per Giona, sin dal primo 
momento della sua chiamata costituisce il para-
digma del nemico. Il venir meno di questo crea 
un vuoto che il profeta non sa colmare. Non 
solo, ma egli vive esistenzialmente un altro tipo 
di vuoto: si tratta della frustrazione per il venir 
meno dello scopo della sua predicazione intesa 
come minaccia. Si attendeva altro dal suo la-
voro: gli esiti lo rendono spaesato e senza più 
scopo. E tutto questo lo fa ripiegare su di sé. 

Giona è indispettito di fronte a quanto sta ac-
cadendo. Ma proprio quanto accade diviene 
per lui occasione per una conversione fonda-
mentale: si tratta di passare da un’idea di Dio 
corrispondente ai suoi schemi e assoggettabi-
le ai suoi progetti e alle sue pretese ‒ rassicu-
rante di fronte ad ogni straniero e nemico, il 
Dio dei privilegi e delle appartenenze ‒ ad un 
volto di Dio che “torna”, che sa impietosirsi, 
che è grande nell’amore. Ma questo non solo 
come conoscenza di tipo intellettuale, ma 
come conoscenza che deriva dalla prassi della 
vita, come esperienza che genera un ripensa-
mento esistenziale. 
Giona ancora una volta ‒ e così si apre l’ul-
tima parte di questo libro ‒ riconosce ad un 
livello di comprensione intellettuale il volto 
di questo Dio che lo sconvolge e lo turba, che 
lo ha legato a sé ma che lo fa nel contem-
po indispettire e reagire violentemente. Ma 
anche Giona è chiamato ad una conversione 
che vada oltre la sua stessa comprensione in-
tellettuale e che lo conduca nella concretez-
za dell’esistenza ad accogliere un Dio che gli 
si fa incontro attraverso gli altri della grande 
città, al di là e al di dentro della storia umana 
e intricata dei rapporti in cui è difficile scor-
gere il suo volto. 
Dopo che Giona, deluso e adirato, chiede al 
Signore di togliergli la vita, si assiste ancora 
una volta ad un volgersi paziente ‒ attento, 
ricco di fine pedagogia ed ironia ‒ di Dio, 
questa volta verso Giona. 
Una pianticella di ricino cresce accanto a 
Giona sdegnato, che si è ritirato lontano, a 
«vedere ciò che sarebbe avvenuto nella città». 
La piantina gli procura inizialmente gioia 
ma poi, per il bruciar del sole, si secca e por-
ta Giona a dire: «Meglio per me morire che 
vivere».
È il segno che conduce al termine del rac-
conto, che si chiude non con una conclusione 

edificante, ma con una domanda sospesa. Dio 
chiede a Giona di aprirsi ad accettare la sua 
misericordia e la pietà: la presenza di Dio nel-
la grande città, non sta nella punizione e nel 
rifiuto, ma nella comunione ritrovata e nella 
pazienza dell’amore: «Tu ti dai pena per quel-
la pianta di ricino per cui non hai fatto nessu-
na fatica e che tu non hai fatto spuntare, che 
in una notte è cresciuta e in una notte è perita: 
e io non dovrei aver pietà di Ninive, quella 
grande città, nella quale sono più di cento-
ventimila persone, che non sanno distinguere 
fra la mano destra e la sinistra, e una grande 
quantità di animali?» (4,10-11). 
Ninive è passata dalla violenza ad un modo 
nuovo di intendere l’esistenza, che dice la 
comprensione della presenza di Dio come 
Colui che dà vita e senso all’esistere stesso. 
Dio si volge e si china, chiama per manda-
re alla grande città, dove è presente Caino, 
colui che ha ucciso il fratello, il primo co-
struttore di città, ma anche dove è presente 
la relazione con l’altro, che può divenire fra-
tello scoperto e accolto in modo nuovo, per 
camminare, insieme, verso l’incontro con 
il Dio della comunione e della misericor-
dia. La domanda aperta che chiude il libro 
di Giona è domanda che oggi si ripropo-
ne nelle diverse provocazioni ad incontrare 
l’altro nella grande città come via necessaria 

Katja Schulz



 Supplemento 2-3/2015 ● Proposta Educativa ↔link 23Proposta Educativa ● 2-3/2015 Supplemento↔link22

 Zoom

per una comprensione ed una esperienza più 
autentica della fede nel Dio della alleanza. 
Giona, e anche noi con lui, siamo chiamati 
fondamentalmente ad aprirci alla speranza, 
che è lo sguardo di Dio per tutti, perché 
la vita sia un “ritorno a Lui” ed insieme un 
aprirsi alla responsabilità verso l’altro nelle 
vicende della storia. 
Il chiudersi del libro con una domanda, non 
con un’affermazione, è forse uno spazio con-
cesso a ciascun lettore perché possa riempirlo 
con un finale nuovo a questo racconto, af-
fascinante e inquietante come tutti i grandi 
racconti. Giona è l’uomo sconcertato, smosso 
dalla imprevedibilità e dalla novità dell’agi-
re di Dio. Il grande protagonista del libro è 
Dio che si china e si rivolge continuamente 
(è questo il senso della “conversione”) verso 
qualcuno: Dio si intrattiene con Giona e il 
suo sguardo è rivolto alla grande città. 
Giona diviene così paradigma di una scoperta 
che ad ogni tempo può essere rinnovata e che 
nel nostro tempo è forse la sfida di fondo di 
fronte alla quale ci troviamo: la sfida di ac-
cogliere l’alterità e di rapportarsi all’altro nel 
tempo del pluralismo, nel tempo in cui pre-
vale la paura e la ricerca di chiudersi in una 
identità senza l’altro. Giona è «uomo chiama-
to ad ascoltare in modo nuovo la Parola, in 
rapporto alla grande città».
Giona ci parla innanzitutto dell’Alterità di 
Dio: un tema che ci riguarda da vicino. È una 
sfida “religiosa” quella che sta davanti a noi 
oggi. La questione del senso della vita, della 
fede si pone in termini nuovi nel tempo della 
pluralità delle fedi, delle culture, delle opzioni 
di vita. Anche oggi siamo chiamati ad impa-
rare a cercare Dio, a divenire cercatori di tra-
scendenza, al di là di schemi rassicuranti che 
spesso rinchiudono Dio in costruzioni uma-
ne. Ma siamo anche chiamati a scoprire Dio 
al di là di appartenenze esclusive. 

Giona è testo attuale per il suo porsi di fronte 
all’alterità dello straniero. È possibile instau-
rare un rapporto con chi è diverso, nemico e 
lontano? Giona ci dice di sì, ma presenta an-
che la complessità del cammino che ciò com-
porta. La vita si connota come apprendimen-
to, imparare ad incontrare in modo nuovo. Il 
nostro oggi è il tempo dello spaesamento e 
dello sconcerto. Ma, proprio nello sconcerto, 
Giona si apre alla novità di Dio e al lasciarsi 
cambiare nell’atteggiamento di esclusione e di 
disprezzo.
Oggi siamo chiamati a fare i conti anche in 
modi nuovi con l’alterità del nostro io, con i 
sentimenti, con le vicende delle nostre fughe 
e ritorni. Come Giona, forse non al di fuori 
di esse, ma al di dentro, c’è da scoprire la voce 
incessante di una Parola che ci invita, ci spin-
ge e rinnova la chiamata ad una missione.
Il viaggio di Giona non è concluso: anche in 
questa generazione egli attende compagni 
che come lui si lascino provocare dalla Paro-
la, e provocati dagli eventi della loro storia, si 
lascino coinvolgere nella passione di Dio per-
ché “tutti siano salvi”.
Può guidarci su questa strada la preghiera di 
padre Turoldo nel suo libro dedicato a questo 
profeta: 

Manda Signore, ancora profeti,
uomini certi di Dio,

uomini dal cuore in fiamme.
E tu a parlare dai loro roveti

sulle macerie delle nostre parole,
dentro il deserto dei templi:

a dire ai poveri 
di sperare ancora.

Che siano ancora tua voce,
voce di Dio dentro la folgore,

voce di Dio che schianta la pietra.
(D.M. Turoldo)

LITURGIE↔   Tempi forti

AVVENTO

Guida:
Per John Henry Newman il nome del cristia-
no è «colui che attende il Signore». Invece 
dobbiamo riconoscerlo: da secoli, in Occi-
dente, l’attesa della venuta del Signore è una 
dimensione per lo più assente nella vita di 
fede dei cristiani. Era il rammarico di Ignazio 
Silone che scriveva: «Mi sono stancato di cri-
stiani che aspettano la venuta del loro Signo-
re con la stessa indifferenza con cui si aspetta 
l’arrivo dell’autobus». Rivelatore di questa re-
altà è il modo abituale di comprendere e di 
vivere l’Avvento. Lo si è ridotto a tempo di 
preparazione alla festa del Natale. Che tri-
stezza! Non si comprende che l’Avvento è la 
chiave di tutto l’anno liturgico: l’escatologia è 
la vera dimensione dell’anno liturgico: ma chi 
parla più di Regno di Dio? Domandiamoci se 
la liturgia che è memoria della morte e resur-
rezione di Cristo fa di noi cristiani gente per 
la quale ancora il Signore non è ancora nato. 
L’Avvento come la Quaresima è un tempo di 
digiuno e di penitenza. Privare il tempo litur-
gico della dimensione del regno escatologico 
significa sottrarre alla fede cristiana la dimen-
sione della speranza. Ma allora a che è servi-
ta la presenza di Cristo? A che serve iniziare 

un ennesimo Avvento, preparare a celebrare 
un Natale sempre meno cristiano, cercare di 
scuoterci dalla crisi economica e di valori che 
ci hanno travolti? La paura e l’apatia inquina-
no le nostre vite e quelle delle nostre comu-
nità, per questo abbiamo sempre più bisogno 
di Avvento! È Gesù che ci dice oggi «quando 
accade tutto questo, alzate lo sguardo».

Canto 

Guida:
Essere misericordiosi ci spinge a sentire come 
nostre le miserie e le difficoltà degli altri. È 
questa una grazia, un dono di Dio al suo po-
polo e chi lo riceve è orientato a comportar-
si allo stesso modo di Dio con tutti gli altri, 
uomini e donne, di qualsiasi età e condizione 
sociale.
Lettore:
«Gesù Cristo è il volto della misericordia del 
Padre. Il mistero della fede cristiana sembra 
trovare in questa parola la sua sintesi. Essa 
è divenuta viva, visibile e ha raggiunto il suo 
culmine in Gesù di Nazareth. Il Padre, “ricco 
di misericordia” (Ef 2,4), dopo aver rivelato il 
suo nome a Mosè come “Dio misericordioso 
e pietoso, lento all’ira e ricco di amore e di 
fedeltà” (Es 34,6), non ha cessato di far co-

PER L’ANNO

Momenti di 
PREGHIERA

Francesco Machì

jill, jellidonut... whatever



 Avvento  Avvento

 Supplemento 2-3/2015 ● Proposta Educativa ↔link 25Proposta Educativa ● 2-3/2015 Supplemento↔link24

noscere in vari modi e in tanti momenti della 
storia la sua natura divina. Nella «pienezza del 
tempo» (Gal 4,4), quando tutto era disposto 
secondo il suo piano di salvezza, Egli mandò 
suo Figlio nato dalla Vergine Maria per ri-
velare a noi in modo definitivo il suo amore. 
Chi vede Lui vede il Padre (Gv 14,9). Gesù 
di Nazareth con la sua parola, con i suoi gesti 
e con tutta la sua persona rivela la misericor-
dia di Dio» (Misericordiæ Vultus, 1).

Guida:
Il contesto in cui oggi ci muoviamo come cri-
stiani è segnato fortemente dal secolarismo, 
dall’indifferentismo religioso, dalla cultura 
estranea o contraria al Vangelo; e seppur si 
avvertono i segni di un ritorno al sacro, co-
munque, sembra non esserci spazio per la 
Misericordia, preoccupati come siamo a pro-
gredire senza curarci dei poveri.
Lettore:
Il rischio per la comunità cristiana, di fronte 
a questo mondo così complesso e veloce nei 
suoi cambiamenti, è quello di ritirarsi sulla 
difensiva, di chiudersi in una fede ritualizzata 
o intimistica rinunciando alla testimonianza, 
di vivere un sostanziale individualismo. 

Ascolto della Parola: Geremia 33,14-16 

Guida:
Convertirsi
Tu hai bisogno di cambiare qualche
atteggiamento sbagliato? Quale?

Preparare la Via
Come stai preparando il tuo cuore alla venu-
ta di Dio nel Natale?

Riempire i Burroni
Cosa potrebbe fare il tuo gruppo di amici e la 
tua famiglia per accogliere Dio?

Vedere la Salvezza
Hai bisogno di essere salvato? Riconosci in 
Gesù il tuo Salvatore? Da cosa ti salva?

Ascolto di un brano musicale per la meditazio-
ne personale 

Guida:
Fede ed esperienza sono inseparabili; ecco 
perché il messaggio cristiano non si può se-
parare dalla storia concreta, dai contesti ge-
ografici e linguistici in cui di volta in volta si 
incarna. Dal momento in cui Dio ha deciso 
di avvicinarsi all’uomo per farsi conoscere, 
ha già preso la decisione di perdonarlo e di 
amarlo gratuitamente. L’incontro di Dio con 
l’uomo è sempre in vista del perdono, della 
pace, della riconciliazione, della bontà e quin-
di della Salvezza. La storia della salvezza non 
è altro che la storia di questo incontro, che di-
venta totale e decisivo fino a farsi definitivo in 
Cristo Gesù. Accanto alla durezza della vita, 
il credente scopre la misericordia materna e 
paterna di Dio consapevoli che: 
Lettore:
«Noi siamo oggetti da parte di Dio di un 
amore intramontabile. Sappiamo: ha sempre 
gli occhi aperti su di noi, anche quando sem-
bra ci sia notte. È papà; più ancora è madre. 
Non vuol farci del male; vuol farci solo del 
bene, a tutti. I figlioli, se per caso sono ma-
lati, hanno un titolo di più per essere amati 
dalla mamma. E anche noi se per caso siamo 
malati di cattiveria, fuori di strada, abbiamo 
un titolo di più per essere amati dal Signore».

Canto

Lettura del Vangelo: Luca 3,10-18

Guida:
Gioire

Sei felice? La vera gioia è in Dio e nel fare la sua 
volontà. Ci credi?

Condividere
La gioia non è solo mia, anzi. Sono felice se sono 
solidale con chi ha meno di me. Sai condividere? 
Cosa?

Accogliere
Condividere significa fare spazio, cioè accogliere. 
Sei accogliente verso tutti, ma proprio tutti?

Cercare
Sei perseverante nel cercare la tua vocazione?
Chi sarai tra 10 anni?

Ascolto di un brano musicale per la meditazio-
ne personale 

Guida:
Gratuità, solidarietà e prossimità sono i tratti 
che costituiscono lo stile evangelizzatore del 
Papa; un impegno costante da cui non ci si 
può tirare indietro nessuno dei discepoli del 
Signore: 

Lettore:
«Volersi prendere cura della fragilità del no-
stro popolo è un anelito di magnanimità che 
potrà abitare solo in cuori generosi e solidali, 
semplici e attenti. Perseverare in questo pro-
posito sarà il frutto della grazia dello Spirito 
Santo che ci spinge a essere vicini a ogni ca-
renza e dolore e ci sostiene nella costanza».

RIT:
Che cosa dobbiamo fare?
Chi ha due tuniche ne dia una a chi non ne 
ha, e chi ha da mangiare faccia altrettanto.

RIT:
Che cosa dobbiamo fare?

Non esigete nulla di più di quanto vi è stato 
fissato. Non maltrattate e non estorcete nien-
te a nessuno.

RIT:
Che cosa dobbiamo fare?
Giovanni, sei tu il Cristo, il Messia atteso?
Io vi battezzo con acqua; ma viene colui che 
è più forte di me, a cui non sono degno di 
slegare i lacci dei sandali.

RIT:
Che cosa dobbiamo fare?
Egli vi battezzerà in Spirito Santo e fuoco.
Tiene in mano la pala per pulire la sua aia e 
per raccogliere il frumento nel suo granaio; 
ma brucerà la paglia con un fuoco inestingui-
bile.

RIT:
Che cosa dobbiamo fare?

Spazio di silenzio per la meditazione 

Lettore:
Ognuno è chiamato a immergersi come Gio-
vanni nelle periferie della storia, per venire in 
contatto con la realtà della vita che spesso di-
sarma e che sollecita a vivere il Vangelo senza 
compromessi. Nei luoghi di marginalità ed di 
povertà spesso si attende una parola di spe-
ranza che sveli Dio. «Egli rivela il suo amore 
come quello di un padre e di una madre che si 
commuovono fino dal profondo delle viscere 
per il proprio figlio».

Segno:
Ciascuno scrive su un foglietto un impegno 
per questo tempo di Avvento, lo piega e, an-
dando in processione, lo deposita dentro un 
recipiente dove poi verrà bruciato assieme agli 
altri biglietti e a dei grani di incenso.



 Quaresima  Quaresima

 Supplemento 2-3/2015 ● Proposta Educativa ↔link 27Proposta Educativa ● 2-3/2015 Supplemento↔link26

Canto

Preghiera conclusiva corale: 
Oh, se Cristo si degnasse di aprirmi la porta
per annunziare il mistero del Verbo!
Bussiamo: è sempre in attesa di chi bussa
colui che disse: «Bussate e vi sarà aperto».
Oh, se mi aprisse lui stesso.
Cristo infatti è la porta;
egli sta dentro, ma dimora anche fuori;
egli è la via che conduce,
ed è la vita a cui aneliamo.
Vieni, Signore Gesù,
apri per noi la tua sorgente,
perché beviamo di quell’acqua
che disseta per l’eternità.
Fa’ che anche noi beviamo
l’acqua dei celesti segreti;
abbiamo ottenuto di avvicinarci alla tua fonte:
ci sia permesso di contemplare almeno l’im-
magine
dei misteri del cielo.

S. Ambrogio

QUARESIMA

Guida:
La Quaresima si ripresenta ogni anno come il 
tempo favorevole dell’ascolto. Tempo sempre 
uguale a se stesso nello scorrere, negli appun-
tamenti che lo caratterizzano, eppure ogni 
volta completamente diverso, nuovo negli 
incontri che ci ripropone, nei percorsi che ci 
chiede di vivere, nei passaggi che ci chiede di 
fare con il cuore, prima che con il desiderio. È 
tempo di grazia, perché segnato dalla Grazia, 
è tempo di grazia che scegliamo di vivere non 
dentro il bozzolo delle nostre tradizioni o del 
nostro cammino solitario, ma insieme come 
Chiesa, per ascoltare la voce di Dio Padre, per 
raccogliere il suo invito a rientrare nelle pro-
fondità della nostra vita, per potere ricono-
scere la sua presenza. È tempo di grazia che 
siamo chiamati a vivere in modo nuovo, per 
poter ridare alle nostre scelte il primato di un 
amore capace di farsi dono.

Ascolto di un canto (a scelta)

1° lettore:
È tempo di libertà; è il tempo in cui sciogliere 
ogni catena, ogni forma di schiavitù, ogni le-
game che ci tiene ancorati solo alle cose della 
terra. È tempo in cui volgersi a te Signore, 
amico dell’uomo, per poter prendere da Te 
l’acqua che rigenera.

2° lettore:
È tempo per potere riscoprire la vera dignità 
che ci hai donato e scoprire il sogno più gran-
de che hai messo nel nostro cuore. È il tempo 
in cui svestirsi dell’uomo vecchio per lasciarsi 
rivestire dal nuovo. È tempo in cui ci chiami 
a stare con Te, per imparare da Te.

Tutti:
È il tempo speciale della Grazia, Signore, in 
cui scoprire Te, ascoltare Te, accoglierti in 
quei frammenti di storia che ci toccheranno, 
cambiandoci, ci apriranno all’inatteso, ci per-
metteranno di scoprirti instancabilmente pre-
sente, nella Parola, nell’Eucarestia, nei fratelli 
e nella vita di ogni giorno.

Lettura del vangelo: il fico sterile, Luca 13,1-9

Tempo di meditazione silenziosa (con musica di 
sottofondo per la concentrazione)

S. Agostino
La vera preghiera non è nella voce, ma nel 
cuore. Non sono le nostre parole, ma i nostri 
desideri a dar forza alle nostre suppliche. Se 
invochiamo con la bocca la vita eterna, senza 
desiderarla dal profondo del cuore, il nostro 
grido è un silenzio. Se senza parlare, noi la 
desideriamo dal profondo del cuore, il nostro 
silenzio è un grido.

Per il viaggio...
Ogni cammino che si rispetti è fatto di lunghi 
passi e di soste programmate ma anche inattese. 
Delle volte si parte con l’entusiasmo e l’ebbrezza 
di conoscere persone e luoghi nuovi,
altre volte si ha il bisogno interiore, quasi fisico di 
partire, di staccare la spina, di mettere in pausa 
per un momento lo scorrere dei giorni!
Il cammino però non sempre è come ci aspettiamo, 
alle volte le energie impiegate e le speranze
di vedere qualcosa di incantevole,
che aiuti a vivere più intensamente la vita,
vengono deluse...
Una cosa è certa: ogni viaggio
– compreso quello della fede –
può aiutarmi a vedere con occhi nuovi

quello che vivo;
ogni tappa ha il suo bivio, la sua scelta:
andare avanti e seguire il desiderio del cuore
oppure fermarsi a ciò che mi dice:
«Non vale la pena»?

Scrivi brevemente:

Cos’è per te la Quaresima?
………………………………………………
………………………………………………

Cosa è per te il Silenzio?
………………………………………………
………………………………………………

E la Condivisione?
………………………………………………
………………………………………………

Preghiamo insieme: 

1° coro:
Signore Gesù, anche noi siamo sempre tenta-
ti, nel deserto della nostra vita. Anche a noi si 
presenta il tentatore, prodigo di suggerimen-
ti e di promesse. C’è però una cosa che non 
vuole e non può offrire: nelle sue parole non 
c’è traccia di amore.

2° coro:
Signore Gesù, tu non hai voluto un successo 
senza amore, un potere senza amore, un Dio 
senza amore. Tu hai creduto alla parola del 
Padre che con infinita tenerezza aveva detto: 
«Tu sei il Figlio mio prediletto». Fa’ che an-
che noi, nel cuore del nostro deserto, quando 
la nostra povertà di creature crede di riscattar-
si dietro miraggi ingannevoli, possiamo senti-
re risuonare, come una sorgente di acqua viva, 
la voce del Padre: «Io ti amo: abbi fiducia nel 
mio amore». Ma la nostra fede è fragile, tu Praveer Sharma



 Pentecoste  Quaresima

 Supplemento 2-3/2015 ● Proposta Educativa ↔link 29Proposta Educativa ● 2-3/2015 Supplemento↔link28

lo sai: come la bellezza di un fiore di campo, 
basta poco perché appassisca in noi.

Tutti:
Chi mi farà riposare in Te, chi ti farà venire 
nel mio cuore a inebriarlo? Allora dimenti-
cherei i miei mali, e il mio unico bene abbrac-
cerei: Te. Cosa sei tu per me? Abbi miseri-
cordia, affinché io parli. E cosa sono io stesso 
per te, sì che tu mi comandi di amarti e ti 
adiri verso di me e minacci, se non ubbidisco, 
gravi sventure, quasi fosse una sventura lieve 
l’assenza stessa di amore per te? Oh, dimmi, 
per la tua misericordia, Signore Dio mio, cosa 
sei per me? Di’ all’anima mia: la salvezza tua 
io sono. Dillo, che io l’oda. Ecco, le orecchie 
del mio cuore stanno davanti alla tua bocca, 
Signore. Aprile e di’ all’anima mia: la salvez-
za tua io sono. Rincorrendo questa voce io 
ti raggiungerò, e tu non celarmi il tuo volto. 
Che io muoia per non morire, per vederlo. (S. 
Agostino, Confessioni, I, 5, 5)

Canto (a scelta)

Meditazione guidata

Guida:
«Per noi che corriamo distratti sulle corsie 
preferenziali di un cristianesimo […] troppo 
poco coerente quali sono le frecce stradali che 
invitano a rallentare la corsa per imboccare 
l’unica carreggiata credibile, quella che con-
duce sulla vetta del Golgota? […] Tre. Ma 
bisogna fare attenzione, perché si vedono ap-
pena.
La freccia dell’accoglienza. È una deviazione 
difficile, […] ma che porta diritto al cuore 
del Crocifisso. Accogliere il fratello come un 
dono. Non come un rivale. […] Un possibile 
concorrente da tenere sotto controllo perché 
non mi faccia le scarpe. Accogliere il fratel-

lo con tutti i suoi bagagli, compreso il baga-
glio più difficile da far passare alla dogana 
del nostro egoismo. La sua carta d’identità! 
[…] Non […] il prossimo senza nome, […] o 
senza fisionomia. Ma […] quello che abita di 
fronte a casa mia.
La freccia della riconciliazione. Ci indica il ca-
valcavia sul quale sono fermi a fare autostop i 
nostri nemici. E noi dobbiamo assolutamente 
frenare. […] Per stringere la mano alla gente 
con cui abbiamo rotto il dialogo. Per porge-
re aiuto al prossimo col quale abbiamo cate-
goricamente deciso di archiviare ogni tipo di 
rapporto. È sulla rampa del perdono che ven-
gono collaudati […] la nostra esistenza cri-
stiana, […] la pendenza del nostro egoismo, 
[…] la nostra fedeltà al mistero della croce”.
La freccia della comunione. Al Golgota si va in 
corteo, come ci andò Gesù. Non da soli. Pre-
gando, lottando, soffrendo con gli altri. […] 
Per avanzare insieme. […] Se no si rompe 
qualcosa […]. Il tessuto di una comunione 
che, una volta lacerata, richiederà tempi lun-
ghi per pazienti ricuciture».

don Tonino Bello

Preghiera conclusiva: 
Nei pensieri confusi e travagliati,
una luce rischiara il cammino,
una sensazione avvolge l’esistenza,
una sicurezza sboccia nella terra arida d’amore:
«Inventa la vita»
Non ti negare questa gioia,
non ti sottrarre a questo compito,
sfrutta questa possibilità.
Non aver paura
nulla e nessuno
ti potrà fermare,
se non te stesso.
Sii uno che dona,
senza riserve e senza limiti:
in un mondo al buio, dona luce,

in un mondo freddo, dona calore,
in un mondo grigio, dona colore,
in un mondo cattivo, dona speranza,
in un mondo triste, dona buon umore,
in un mondo chiuso dona apertura.
Perché sempre e ovunque,
chiunque tu incontri
possa essere investito dal tuo amore,
dal tuo volto, da te
che sei,
al di là di ciò che pensi di te,
una persona ricca di qualità in quantità.
E in un mondo arido...
le lacrime sono
la più bella espressione d’amore,
perché bagnano la terra secca
e la fanno diventare
terreno fecondo.
Fecondo d’amore.

PENTECOSTE

Canto iniziale

Guida:
Nel nome del Padre e del Figlio e dello Spi-
rito Santo.

Tutti:
Amen.

Guida:
Padre Santo, che ci hai donato tuo Figlio 
Gesù, rendici forti nell’ascolto della Parola.

Tutti:
Illumina i nostri passi, Signore.

Guida:
Gesù, Figlio di Dio, che grazie al tuo sacrificio 
di croce, ci hai salvato dai nostri peccati, aiutaci 
a comprendere il tuo messaggio d’amore.

Tutti:
Illumina, i nostri passi, Signore.

Guida:
Spirito Santo, datore di vita, tu che sei il no-
stro Consolatore, dona a chi confida in Te, i 
tuoi santi doni.

Tutti:
Illumina, o Signore, il nostro cammino.

Guida:
Fratelli e sorelle, con la Pentecoste il Padre 
porta a compimento il Mistero pasquale con 
il dono dello Spirito Santo. Egli “riempie” il 
tempo, cioè la storia, i luoghi, creando novità 
e garantendo in modo permanente la presenza asenat29



 Pentecoste  Pentecoste

 Supplemento 2-3/2015 ● Proposta Educativa ↔link 31Proposta Educativa ● 2-3/2015 Supplemento↔link30

rivelatrice e protettrice di Cristo “intercesso-
re” di Dio, orientando la vita nel segno dell’a-
more e della speranza. Nella Pentecoste nasce 
la Chiesa, cioè noi, Comunità degli ultimi 
tempi  “guidata dallo Spirito”: nello Spirito, 
Cristo e il Padre si rendono sempre presenti 
per attuare nella Verità l’amore e il servizio. 
Facciamoci invadere dal dono dello Spirito 
per diventare testimoni coerenti e fedeli della 
salvezza operata da Cristo risorto.

Guida:
Quando verrà il Consolatore o Padre mio? 
Quando ci raggiungerà il tuo Spirito di ve-
rità? Il Signore Gesù ce lo ha promesso, ha 
detto che lo avrebbe mandato dal tuo grem-
bo fino a noi. Padre, spalanca allora il tuo 
cuore e invialo dai Cieli santi, dalle tue alte 
dimore! Non tardare più, ma adempi la pro-
messa antica; salvaci, oggi, per sempre. Apri 
e libera il tuo Amore per noi, perché anche 
noi siamo aperti e liberati da te, in te. Questa 
tua parola di oggi sia il luogo santo del no-
stro incontro, sia la stanza nuziale per l’im-
mersione in te, o Trinità d’amore! Vieni in 
noi e noi in te; abita in noi e noi in te. Rima-
ni, Padre, rimani, o Figlio Gesù Cristo! Ri-
mani per sempre, Spirito Consolatore, non 
lasciarci più. 

Tutti: 
Amen.

Ascolto della Parola (Gv 15,26-27; 16,12-15)

Momento di silenzio orante:
Ho letto il brano? Ho cercato di afferrare le 
parole di Gesù, di entrare in contatto con le 
presenze che qui mi vengono offerte? Cerco 
di aprire di più il mio cuore, la mia mente, 
tutto il mio essere perché questo incontro con 
il Vangelo di Gesù sia incontro di amicizia, 

di trasformazione? Faccio silenzio e ripeto 
dentro di me: «Vieni Spirito Santo», oppure: 
«Manda il tuo Spirito Signore, mi faccio terra 
silenziosa, terra in attesa…».

Canto

Breve omelia o riflessione comunitaria

Adorazione silenziosa

Guida (rivolgendosi all’assemblea):
Ora a cori alterni recitiamo la preghiera allo 
Spirito Santo.

1° coro:
Vieni, Santo Spirito,
amore di Dio Padre e del Figlio
Donaci il riposo quando la fatica ci rende 
stanchi;
diventa nostro riparo dal caldo opprimente
che ci frena nel fare il bene.

2° coro:
Vieni Santo Spirito, sii nostro conforto 
quando il pianto impoverisce
e chiude il nostro cuore;
lava dalla nostra vita ciò che è sporco,
e rende meno bella la tua immagine
impressa in noi.

1° coro:
Vieni Santo Spirito e bagna
con l’acqua viva della generosità,
ciò che è arido e ci rende egoisti;
sana le ferite del male e del peccato
che sanguinano e ci rendono deboli.

2° coro:
Vieni Santo Spirito come un soffio creatore
che rianima le nostre comunità
diventate troppo aride e stanche.Bibliothèque des Champs Libres



 Pentecoste  Pentecoste

 Supplemento 2-3/2015 ● Proposta Educativa ↔link 33Proposta Educativa ● 2-3/2015 Supplemento↔link32

Guida:
Ora tutti noi ci presenteremo all’altare per 
ritirare, da questo cestino, uno dei foglietti 
che sono stati preparati, e su ognuno dei qua-
li è riportato uno dei sette doni dello Spirito 
Santo assieme ad una preghiera che ci potrà 
accompagnare in questa Pentecoste.

Guida:
La Pentecoste è la discesa dello Spirito San-
to in mezzo a noi, ed è grazie al suo alito di 
vita che la Chiesa prende forma e testimo-
nia a tutti attraverso i sacramenti la salvezza 
operata da Gesù. Sono i suoi sette santi doni 
a renderci più disponibili ad incontrare il 
Padre…

Il consiglio è la luce e la guida spirituale che 
ci orienta lungo il cammino della vita, che ci fa 
fare le scelte giuste per il bene nostro e di tutti.

La fortezza è dono divino che ci rende saldi 
nella fede, ci irrobustisce per resistere al male, 
ci dà il coraggio di testimoniare in parole ed 
opere Cristo, crocifisso e risorto.

L’intelletto è il dono dello Spirito Santo 
che svela alle nostre menti il volere di Dio. 
Chi può conoscere il pensiero divino se non è 
guidato dallo Spirito di Cristo?

La pietà è l’orientamento del cuore e della 
vita intera ad adorare Dio; è la tenerezza per 
Dio, l’essere innamorati di lui.

La sapienza suggerisce parole ed opere per 
far conoscere agli uomini del nostro tempo 
Cristo Salvatore, ci dà una conoscenza di 
Dio che non passa dalla conoscenza delle 
cose ma dalla condivisione della sua stessa 
vita.

La scienza è il dono con cui  lo Spirito in-
troduce alla conoscenza dei misteri del Regno 
di Dio. Non si tratta di una conoscenza solo 
intellettuale, quanto di una esperienza intima, 
vera, personale. 

Il timore di Dio, non è un atteggiamento di 
paura dell’uomo di fronte alla grandezza e al 
mistero di Dio. Esprime invece la consapevo-
lezza di chi si sente amato dal Signore e non 
può vivere lontano da Lui.

Silenzio

Canto

Salmo 69(68) (a cori alterni)
Io rivolgo a te la mia preghiera,
Signore, nel tempo della benevolenza.

O Dio, nella tua grande bontà, rispondimi, nella 
fedeltà della tua salvezza.

Liberami dal fango, perché io non affondi,
che io sia liberato dai miei nemici e dalle acque 
profonde.

Non mi travolga la corrente,
l’abisso non mi sommerga,
la fossa non chiuda su di me la sua bocca. 

Rispondimi, Signore, perché buono è il tuo amore;
volgiti a me nella tua grande tenerezza.

Non nascondere il volto al tuo servo;
sono nell’angoscia: presto, rispondimi!

Avvicìnati a me, riscattami,
liberami a causa dei miei nemici.

Tu sai quanto sono stato insultato:
quanto disonore, quanta vergogna!

Sono tutti davanti a te i miei avversari.

L’insulto ha spezzato il mio cuore
e mi sento venir meno.

Mi aspettavo compassione, ma invano,
consolatori, ma non ne ho trovati.

Mi hanno messo veleno nel cibo
e quando avevo sete mi hanno dato aceto.

La loro tavola sia per loro una trappola,
un’insidia i loro banchetti.

Si offuschino i loro occhi e più non vedano:
sfibra i loro fianchi per sempre.

Riversa su di loro il tuo sdegno,
li raggiunga la tua ira ardente.

Il loro accampamento sia desolato,
senza abitanti la loro tenda;

perché inseguono colui che hai percosso,
aggiungono dolore a chi tu hai ferito.

Aggiungi per loro colpa su colpa
e non possano appellarsi alla tua giustizia.

Dal libro dei viventi siano cancellati
e non siano iscritti tra i giusti.

Io sono povero e sofferente:
la tua salvezza, Dio, mi ponga al sicuro.

Loderò il nome di Dio con un canto,
lo magnificherò con un ringraziamento,

che per il Signore è meglio di un toro,
di un torello con corna e zoccoli.

Vedano i poveri e si rallegrino;

voi che cercate Dio, fatevi coraggio,

perché il Signore ascolta i miseri
e non disprezza i suoi che sono prigionieri.

A lui cantino lode i cieli e la terra,
i mari e quanto brulica in essi.

Perché Dio salverà Sion,
ricostruirà le città di Giuda:
vi abiteranno e ne riavranno il possesso.

La stirpe dei suoi servi ne sarà erede
e chi ama il suo nome vi porrà dimora.

Momento di approfondimento
La vita cristiana è si vita dei cristiani, ma in-
nanzitutto dovrebbe essere percepita come 
«vita in Cristo», così come l’espressione «vita 
spirituale» andrebbe innanzitutto compresa 
come «vita nello Spirito Santo».
Si tratta cioè di un cammino alla sequela di 
Cristo, dietro a lui, seguendo le sue tracce 
(1Pt 2,21); e questo cammino, se è obbedien-
te e fedele sequela, è sempre anche cammino 
nello Spirito (Gal 5,16 e 25) che ci concede di 
avere per mezzo di Cristo, il Figlio, accesso, 
comunione con Dio Padre (Ef 2,18).
Questo cammino, per ogni cristiano che abbia 
incontrato l’Evangelo attraverso una conversio-
ne o sia giunto alla vita ecclesiale attraverso una 
lenta maturazione cristiana, trova il suo princi-
pio nel battesimo, evento in cui l’uomo figlio di 
Adamo è immerso nella morte di Cristo, coin-
volto con lui per risuscitare a vita nuova, quale 
nuova creatura, generata dallo Spirito Santo.
Sì, il cristiano è un uomo nuovo innanzitutto 
attraverso la fede, cioè attraverso l’adesione, il 
legame che egli sente di vivere con Dio in veri-
tà: nel battesimo il cristiano confessa di aderire 
al Signore, di attendere solo da lui la salvezza, 



 Pentecoste  Pentecoste

 Supplemento 2-3/2015 ● Proposta Educativa ↔link 35Proposta Educativa ● 2-3/2015 Supplemento↔link34

accetta di mettere la sua fiducia, la sua attesa 
in una presenza invisibile, ma viva e vera e che 
lui sente in un’esperienza vitale. Questa fede 
è dono solo di Dio ed è lo Spirito Santo che 
la genera nell’uomo: l’uomo è reso capace di 
ascoltare Dio, di percepirne le parole e la vo-
lontà, di conoscerlo, di aderire a lui: è di fatto 
la prima caratteristica della vita cristiana…
Ma questa conoscenza di Dio che si instaura 
nel cristiano e che è conoscenza del Dio viven-
te e di Gesù Cristo vivente ieri, oggi e sempre, 
di Cristo risorto da morte, genera sempre at-
traverso le energie dello Spirito Santo la spe-
ranza: l’uomo conosce un télos, uno skopés della 
vita cristiana, e dunque trova una ragione per 
vivere cristianamente e anche una ragione per 
cui vale la pena morire, dare la vita.
Il Dio che precede, il Dio degli inizi e delle pro-
messe è per il cristiano il Dio dell’oltre, della 
fine e del compimento: questo Dio è «Amen!», 
è il «Sì» (cf. 2Cor 1,20) alla creazione, alla vita 
umana, alla storia, alla salvezza, alla trasfigura-
zione di tutto il cosmo. Questa la speranza che 
non delude e che permette nel cuore del cristia-
no la carità, l’agape! Sì, attraverso la fede e la 
speranza il credente conosce di essere amato da 
Dio, amato passivamente, sperimenta di essere 
preceduto dall’amore di Dio, di essere stato ri-
conciliato con Dio mentre era ancora peccatore 
e nemico di Dio stesso (cf. Rm 5,6 ss.).
Questa esperienza di amore, che è amore ri-
versato nel cuore, Spirito Santo effuso, abilita 
il cristiano a rispondere con l’amore a quest’a-
more sempre preveniente. Senza possibilità di 
schizofrenia, egli ama allora Dio e i fratelli, e 
così l’agape diventa in lui fonte perché discen-
dente da Dio, ma anche comandamento nuo-
vo, cioè responsabilità nei confronti del mon-
do, degli uomini.
Colui che ascolta, che accoglie la Parola di Dio 
(ascolto) e che giunge a conoscere Dio (gnôsis) 

aderendo a lui e sperando in lui, è in grado di 
rispondere a Dio amandolo (amore). Dunque 
ama Dio con tutto il cuore, con tutta la men-
te, con tutte le forze, e di conseguenza ama il 
prossimo suo come se stesso: questa la vita cri-
stiana! Ed è innanzitutto vita creata e animata 
dallo Spirito Santo.
Se ci poniamo in ascolto della Parola di Dio con-
tenuta nelle sante Scritture, di questo Spirito che 
anima la vita del credente noi possiamo indivi-
duare alcune azioni nel cuore del cristiano: azio-
ni che, se trovano tutto predisposto, se incontra-
no l’assenso del credente, portano il «frutto dello 
Spirito» (Gal 5,22) e conducono a una tale pie-
nezza la vita del cristiano da renderlo «partecipe 
della natura divina» stessa (cf. 2Pt 1,4).

Enzo Bianchi
Canto

Orazione finale
Guida:
Grazie, o Padre, per la venuta del Consola-
tore, dell’Avvocato; grazie per la sua testi-
monianza su Gesù nel mondo e in noi, nella 
nostra vita. Grazie, perché è lui che ci rende 
capaci di ricevere e di portare il peso glorioso 
del tuo figlio e nostro Signore. Grazie, per-
ché egli ci guida nella verità, ci consegna alla 
verità tutta intera e ci rivela le parole che tu 
stesso pronunci. Grazie, padre nostro, perché 
nella tua bontà e tenerezza ci hai raggiunto, 
oggi, ci hai attirato a te, ci hai fatto entrare 
nella casa del tuo cuore; ci hai immersi nel 
fuoco dell’amore trinitario, dove Tu ed il Fi-
glio Gesù siete una cosa sola nel bacio infini-
to dello Spirito Santo. Ti preghiamo, Padre, 
fa che noi possiamo dare a tutti questa gioia, 
nella testimonianza amorosa di Gesù salvato-
re, in ogni giorno della nostra vita.

Tutti: Amen. 
Sandra Cohen-Rose and Colin Rose




