
del Movimento di Impegno Educativo di A.C.

Quadrimestrale n. 3/14 — settembre-dicembre 2014

GENERAZIONI
AL VERDE
L’educazione tra etica, speranze
ed economia

ph. Alex Grech - flickr.com www.impegnoeducativo.it

Po
ste

 Ita
lia

ne
 S.

p.A
. –

 Sp
ed

izi
on

e i
n a

bb
on

am
en

to 
po

sta
le 

– 
D.L

. 3
53

/2
00

3 (
co

nv
. in

 L.
 27

/0
2/

20
04

 n.
 46

) a
rt.

 1,
 co

m
m

a 1
 A

ut
. G

IPA
/C

/R
M

 - 
Un

a c
op

ia 
€ 1

0,0
0 (

sp
. s

pe
diz

. in
clu

se
) 



Link

3/2014 ● Proposta Educativa↔link 3Proposta Educativa ● 3/2014↔link2

IndiceIndice
R&M   Per uno sviluppo 

sostenibile e solidale 
              (Giuseppe Notarstefano)

pag. 7

R&M	 Il valore 
dell’essere per l’altro  

(Cataldo Zuccaro)

pag. 26

Da
nu

sh
ka

 Se
na

dh
ee

ra

R&M	 Economia 
ed etica  
(Giannino Piana)

pag. 19

Il fondamento dell’etica (Salvatore Privitera)	 pag. 28

Canto notturno (Roberto Vecchioni)	 pag. 27Decrescita felice (wikipedia.org)	 pag. 9

Povertà nel mondo, rapporto 2014 (fao.org)	 pag. 10

La povertà (Pablo Neruda) - Il nulla e poi... i cafoni (Ignazio Silone)	 pag. 13

Se parlo di questo per alcuni sono comunista (Papa Francesco)	 pag. 14

Il ”sogno-profezia” di Keynes (John Maynard Keynes)	 pag. 23

Sussidiarietà circolare e nuovo modello di welfare (Stefano Zamagni)	 pag. 25

Zoom	 L’Italia...? 
Ha bisogno di un’etica 

(Arturo Paoli)

pag. 34



3/2014 ● Proposta Educativa                   ↔link 5Proposta Educativa ● 3/2014↔link4

«La crisi in corso non si risolverà a brevi scadenze, né possiamo 
attendere soluzioni miracolistiche. Conosceremo ancora per molto 
tempo le contraddizioni di carattere socio-economico, le minacce del-
la violenza e del terrorismo, la precarietà delle strutture pubbliche, la 
fatica di costruire l’Europa, i rischi per la pace internazionale, il dramma 
della fame nel mondo. Dovremo pertanto imparare a vivere nella crisi 
con lucidità e con coraggio, non per adagiarci rassegnati nella situazio-
ne, ma per disporci tutti a pagare di persona. Questa prevedibile fatica 
ha bisogno di forte vigore morale».

Così scrivevano i Vescovi italiani nel documento La Chiesa Italiana 
e le prospettive del Paese, del 23 ottobre 1981. A più di trent’anni di 
distanza, ognuno di noi è ancora impegnato a “so-stare” nella crisi, 
con la stessa consapevolezza e col medesimo senso di responsabilità 
che ci venivano richiesti allora, ma nello stesso tempo con un equipag-
giamento in grado di consentirci, finalmente, di uscire dal guado e di 
incamminarci verso una “terra” migliore di quella in cui da troppi anni 
ormai stiamo vivendo.

Per questo abbiamo individuato in una declinazione “inedita” e “si-
nergica” dell’economia, dell’etica, dell’educazione l’investimento attra-
verso il quale dare sostanza e prospettiva a quell’impegno personale 
e collettivo che muove dalla speranza di essere in grado di “potere”, 
nonostante soggetti “forti”, “potenti” facciano di tutto per convincerci 
che cambiare la situazione data non sia possibile: un pensiero “unico”, 
un progetto politico, sociale ed economico “unico”, da prendere così 
com’è perché altro non ci è dato: cambiare, andare oltre, fare scelte 
diverse non si deve e non si può fare.

Cambiare l’esistente ingiusto, invece, si può e si deve; un futuro più 
umano è possibile, partire dagli ultimi non è vana pretesa di “simpatici”, 
ma “sciocchi” visionari. Una tale speranza non è illusoria, vanamente 
consolatrice, perchè si fa progetto, percorso, cantiere per costruire la 
città dell’uomo... una speranza che per il cristiano muove dal Vangelo 
e si radica nel Cristo morto e risorto.

La sfida da raccogliere sta, quindi, nella volontà e nella capacità di 
progettare e realizzare percorsi che consentano di sperimentare un 
genere di vita diverso da quello dettato dal consumismo e scelte eco-
nomiche non più obbligatoriamente basate sul modello unico neolibe-
rista, ma che muovano da un ripensamento dell’economia stessa.

Bisogna passare da un tipo di economia volto esclusivamente al 
perseguimento del tornaconto personale e di un gruppo ristretto, che 
realizza profitto in grado soltanto di distruggere ricchezza e creare po-
vertà, a un tipo di economia compatibile con la logica di bene comune, 
cioè di «un’impresa cooperativa per il reciproco vantaggio» (Rawls) 
dell’intera comunità e impegnata a rispettare e a valorizzare la natura, 
l’ambiente.

Un’economia dal volto umano, che sappia stare dentro un preci-
so orizzonte etico. Un’etica che, prima ancora di rappresentare un 
complesso di norme comportamentali, segni il discrimine in ordine al 
“cosa”, al “come” e al “per chi” si deve produrre. L’orizzonte a questo 
punto si amplia notevolmente e lo scenario non può non comprende-
re l’intera umanità e ogni angolo del globo, sino alle più lontane peri-
ferie geografiche ed esistenziali... nella consapevolezza che il bandolo 
per la soluzione dei gravissimi problemi che affliggono il nostro tempo 
non sta esclusivamente nel mercato, nella finanza, nell’economia... ma 
è questione di visione di vita, di etica pubblica, di valori morali, civili e 

Generazioni al verdeAutori ANNO XXIII
NUMERO 3/14

settembre-dicembre 2014

Proposta Educativa
Quadrimestrale del Mieac

Movimento
di Impegno Educativo

di Azione Cattolica
Reg. c/o Tribunale di Roma

n. 516/89 del 13-9-1989
ISSN 1828-3632

Direttore editoriale: Matteo Truffelli
Direttore responsabile: Franco Venturella

Comitato di redazione: E. Brugè,
M. Arcamone, N. Bruno, S. Carosi,
E. Girlanda, V. Lumia, G. Mannino,

A. Mastantuono, M. Scirè,
D. Volpi, A. Zenga

Editore: Fondazione
Apostolicam Actuositatem

Direzione e Amministrazione:
Via Aurelia, 481 – 00165 Roma – 

tel. 0666412426
Impaginazione: Nunzio Bruno

www.impegnoeducativo.it
propostaedu@impegnoeducativo.it

Abbonamento annuale ordinario: € 25,00
Per versamenti: CCP n. 78136116 in-
testato a Fondazione Apostolicam 
Actuositatem Riviste - Via Aurelia, 
481 - 00165 Roma;
CCB presso Credito Valtellinese - 
Codice IBAN:
IT17I0521603229000000011967
Codice BIC SWIFT: BPCVIT2S
intestato a Fondazione Apostoli-
cam Actuositatem – Via Aurelia, 
481 – 00165 Roma
Una copia: € 10,00 (comprese spese 
di spedizione)
Una copia-saggio: inviare francobollo 
da € 2,00 per la spedizione
Stampa: Mediagraf Spa – Via della 
Navigazione Interna, 89 – Noventa 
Padovana (PD)
Foto: tratte da flickr.com e utilizzate 
sotto licenza Creative Commons

Finito di stampare Dicembre 2014

Vincenzo Lumia, Responsabile Settore Formazione del Mieac, Termini Imerese (PA)

Giuseppe Notarstefano, Ricercatore in Statistica economica presso la 
Facoltà di Economia dell’Università di Palermo, Vicepresidente nazionale del Settore 
Adulti di Azione Cattolica, Palermo

Giannino Piana, Professore emerito di Etica Cristiana all’Università di Urbino 
e di Etica ed Economia presso l’Università di Torino, già Presidente dell’Associazione 
Italiana dei Teologi Moralisti

Cataldo Zuccaro, Professore ordinario di Teologia morale fondamentale presso 
la Pontificia Università Urbaniana, Assistente ecclesiastico nazionale del MEIC, Roma

Arturo Paoli, Presbitero, religioso e missionario italiano, della Congregazione dei 
Piccoli Fratelli del Vangelo, Giusto tra le Nazioni per il suo impegno a favore degli ebrei 
perseguitati durante la Seconda Guerra Mondiale, Lucca

Abbonati a «Proposta Educativa».
costa solo 15 euro*

oppure

5 euro*
per l’abbonamento online

Regalalo subito!
* Offerta speciale. Versamento su CCP n. 78136116 intestato a Fondazione Apostolicam Actuositatem Riviste - Via Aurelia, 481 
- 00165 Roma; CCB presso Credito Valtellinese - Codice IBAN: IT17I0521603229000000011967 - Codice BIC SWIFT: BPCVIT2S 
intestato a Fondazione Apostolicam Actuositatem - Via Aurelia, 481 - 00165 Roma - Causale: Abbonamento offerta speciale 
Proposta Educativa. Indicare nome, cognome e indirizzo completo dell’intestatario dell’abbonamento (via, n. civico, cap, località, 
provincia ed e-mail). L’abbonamento parte dal primo numero successivo al versamento della quota. Per info: propostaedu@impe-
gnoeducativo.it; segreteria@impegnoeducativo.it; www.impegnoeducativo.it

Vuoi fare un bel regalo?

mailto:propostaedu@impegnoeducativo.it
mailto:propostaedu@impegnoeducativo.it
mailto:segreteria@impegnoeducativo.it
http://www.impegnoeducativo.it


3/2014 ● Proposta Educativa ↔link 7Proposta Educativa ● 3/2014↔link6

religiosi capaci di orientare, disciplinare, correggere le scelte finanziarie, 
economiche, politiche.

È, inoltre, fin troppo evidente come a monte degli innumerevoli 
fenomeni nei quali si materializza la crisi economica in atto ci siano un 
degrado morale, un’assenza di etica pubblica, una corruzione dilagante, 
un coma delle coscienze, un avvilimento della politica e della funzione 
pubblica da basso impero.

Rifare l’uomo, ampliare l’umano, mettere la persona al centro, ripar-
tire dagli ultimi, aprire gli occhi, le menti, i cuori è il difficile, ma entu-
siasmante compito a cui soprattutto come educatori siamo chiamati... 
per un’educazione, un modo di intendere e fare azione educativa che 
sappiano vigilare sui processi di trasformazione in atto a tutti i livel-
li: antropologico, esistenziale, culturale, sociale e politico... di leggere, 
comprendere, giudicare fenomeni, fatti, situazioni, scelte al di là dei 
luoghi comuni, delle facili scorciatoie, delle parole d’ordine, delle inter-
pretazioni interessate e mistificatrici.

Un’educazione che generi compagnia, consapevolezza, competen-
za. Nel tempo dei non luoghi, dei social network a tasso zero di socialità 
vera, di analfabetismo di ritorno e di memoria corta, di incompetenza 
e trasformismo considerati requisiti quasi indispensabile per diventare 
classe dirigente, di rabbioso qualunquismo, di cinico opportunismo, di 
sfascismo antipolico... occorrono processi educativi che sappiano ge-
nerare persone vere, cittadini partecipi e disposti a scendere in campo 
per giocare da protagonisti la partita, adulti tali non solo per età, ragazzi 
e giovani in grado di crescere in modo organico, equilibrato, completo.

È tempo, ormai, di dire basta alle deleghe ai salvatori di ogni specie, 
alle tifoserie mosse dalla pancia e guidate da ultras che sanno solo 
urlare e istigare all’odio, alla violenza. I problemi non si risolvono vo-
mitando offese su facebook, twitterando, postando e commentando in 
modo qualunquistico e semplificatorio. Non si esce dal tunnel veden-
do solo nero, complotti e trame, quasi compiacendosi che tutto vada 
male. Né  tirandosi pilatescamente e furbescamente fuori da qualsiasi 
responsabilità e impegno, pronti ad accusare gli altri e individuando 
untori e capri espiatori, secondo le indicazioni di tribuni e capi loggione 
dell’odio  e di giustizieri radical chic a mezzo stampa e televisione. La 
società non si rigenererà mentre ci si stordisce nello sballo di ogni ge-
nere o ci si ritira sdegnati nel privato e nella sterile indignazione/rabbia.

Generazione al verde la nostra, sicuramente nell’accezione più cor-
rente: adulti e giovani in difficoltà economica, disoccupati, mai occu-
pati, poveri o a rischio povertà... ma al verde anche perché impegnati 
a praticare insieme modi nuovi, alternativi di vivere in comunità, di 
esercitare la cittadinanza, di creare lavoro, di produrre, di operare scel-
te consapevoli e coraggiose, di praticare stili di vita e comportamenti 
“controcorrente”, che malgrado la precarietà, le paure, i drammi di 
oggi vogliono caparbiamente restare “umani” e ampliare l’umano che 
c’è in ognuno.

Vincenzo Lumia
Responsabile Formazione MIEAC

R&M↔SVILUPPO

Per uno sviluppo
SOSTENIBILE E SOLIDALE

«Essere Chiesa significa esse-
re Popolo di Dio in accor-
do con il grande progetto 
d’amore del Padre. Questo 
implica essere il fermento 

di Dio in mezzo all’umanità» (EG, 114).
L’immagine del popolo in cammino, che tutti 
noi abbiamo appreso come una delle intuizioni 
più felici del Concilio Vaticano II, è una ca-
tegoria centrale del magistero di Francesco e, 
prima ancora, del pensiero di Jorge Mario Ber-
goglio, presule gesuita latinoamericano.
Un popolo in cammino, un popolo in movi-
mento, tra le strade, anche tra quelle tortuo-
se o meno battute, in compagnia dell’umanità 
sempre in ricerca di «cieli nuovi e terre nuove».
È l’immagine della Chiesa en salida, che va 
incontro alle persone con cuore e volto aperti 
e gioiosi, convinta che il Signore le cammina 
davanti, primerear ossia prende l’iniziativa e 
la precede nell’incontro con le fragilità, con 
le fatiche, le miserie e le asprezze della vita 
quotidiana di ciascuno. Continua Francesco 
sempre al n. 114 dell’esortazione apostolica, 
mappa di orientamento del cammino della 
Chiesa del Concilio: «La Chiesa dev’essere 
il luogo della misericordia gratuita, dove tut-
ti possano sentirsi accolti, amati, perdonati e 
incoraggiati a vivere secondo la vita buona del 
Vangelo».

La misericordia – scrive il papa citando San 
Tommaso - «è la più grande di tutte le virtù… 
infatti spetta ad essa donare ad altri e, quello 
che più conta, sollevare le miserie altrui. Ora 
questo è compito specialmente di chi è supe-
riore, ecco perché si dice che è proprio di Dio 
usare misericordia, e in questo specialmente 
si manifesta la sua onnipotenza» (EG, 37).
Misericordia è far spazio, allargare il cuore e 
dilatare lo sguardo alla ricerca di chi ci inter-
pella, di chi si fa nostro prossimo, di chi chie-
de accoglienza e riconoscimento.
È stato davvero un evento importante, unico 
per adesso, quello che si è svolto a fine ottobre 
in Vaticano: alla presenza del papa e sotto l’e-
gida del Pontificio Consiglio Iustitia et Pax si 
sono radunati i rappresentati dei movimenti 
popolari provenienti da molte parti del globo.
«Una novità storica» l’ha definito mons. 
Marcelo Sanchez Sorondo, cancelliere del-
la Pontificia accademia delle scienze che ha 
coordinato la tre-giorni svoltasi in Vaticano, 
nell’aula vecchia del Sinodo.  L’incontro ha 
visto circa un centinaio di realtà provenien-
ti da tutte le parti del globo e rappresenta-
ti una pluralità di posizioni e di esperienze, 
ma tutte accomunate dal social engagement e 
da un forte antagonismo verso un modello 
di globalizzazione basata sull’egemonia del 
“turbo-capitalismo” – o come lo ha definito il 

Giuseppe Notarstefano

Editoriale

US Mission to the United Nations Agencies in Rome



3/2014 ● Proposta Educativa ↔link 9Proposta Educativa ● 3/2014↔link8

Decrescita felice

La decrescita (degrowth in inglese, 
décroissance in francese, decreci-
miento in spagnolo) è una corrente di 
pensiero politico, economico e sociale 
favorevole alla riduzione controllata, 
selettiva e volontaria della produzione 
economica e dei consumi, con l’obiet-
tivo di stabilire relazioni di equilibrio 
ecologico fra l’uomo e la natura, non-
ché di equità fra gli esseri umani stessi.
Come ha affermato più volte Serge 
Latouche, uno dei principali fautori 
della decrescita, essa è innanzitutto 

uno slogan per indicare la necessità e 
l’urgenza di un “cambio di paradigma”, 
di un’inversione di tendenza rispetto 
al modello dominante della crescita e 
dell’accumulazione illimitata di merci.
Se si ritiene che la spina dorsale della 
civiltà occidentale risieda nell’au-
mento dei consumi e nella massi-
mizzazione del profitto, parlare di 
decrescita significa immaginare non 
solo un nuovo tipo di economia, ma 
anche un nuovo tipo di società. Essa 
invita, dunque, ad una messa in di-
scussione delle principali istituzioni 
socio-economiche, al fine di ren-

derle compatibili con la sostenibilità 
ecologica, la giustizia sociale e l’auto-
governo dei territori, restituendo una 
possibilità di futuro a una civiltà che, 
secondo i teorici della decrescita, 
tenderebbe all’autodistruzione.
Nata come una critica alle dinami-
che economiche prevalenti, attorno 
al progetto della decrescita si arti-
cola ormai un insieme variegato di 
proposte e riflessioni. Esse investo-
no la sfera ecologica, sociale, politi-
ca e culturale oltre a una molteplici-
tà di “buone pratiche” .

da wikipedia.org

Sviluppo↔R&M

sociologo italiano Luciano Gallino il modello 
di “finanzcapitalismo”.
Superare l’attuale modello di sviluppo che 
ha ridotto l’uomo ad individuo, rendendo-
lo schiavo di processi che continuamente ne 
mortificano la sua dimensione trascendente e 
la sua vocazione ad essere “di più”, la sua aspi-
razione ad uno sviluppo integrale è l’orizzonte 
dentro il quale si colloca l’esperienza narrata 
da tutti i partecipanti all’incontro.
La concentrazione finanziaria alimentata dal-
la speculazione e la polarizzazione dei redditi 
ha progressivamente diviso l’umanità in cate-
gorie di ricchi sempre più ricchi e di poveri 
sempre più poveri, esasperando le tensioni e 
provocando una continua competizione per le 
risorse sempre più scarse. La stessa scarsità, 
prima di essere un dato fisico e ambientale, è 
un prodotto culturale risultato di un modello 
di sviluppo che, provocando una riproduzio-
ne artificiale raffinatissima di bisogni talvolta 
immateriali ed indotti, diffonde stili di vita 
poco sostenibili e solidali. Le relazioni ven-
gono mortificate dalla ricerca dissennata di 
accrescimento delle singole utilità, l’equità ri-
dotta a meccanica correttiva e redistributiva, i 
bisogni spesso vengono mercificati allargando 

il perimetro del mercato anche a settori socia-
li in cui esso si rivela un pessimo regolatore.
Come ricorda l’economista Luigino Bruni: 
«Il nostro modello di sviluppo sta in genere 
creando pochi nuovi capitali (sanitari, educa-
tivi, tecnologici…) ma sta molto riducendo 
molti capitali sociali, relazionali, naturali e 
spirituali – particolarmente – dei popoli del 
Sud» (Dialoghi 4/2013).

Ma ci sono segni di speranza che van-
no riconosciuti, ci sono esperienze e 
realtà che costituiscono un seme che 

cresce e che gradualmente si mette in rete – la 
metafora lillupuziana molto cara a molte real-
tà di movimento italiane!
Occorre un pensiero nuovo – il mondo soffre 
oggi per una mancanza di pensiero ricorda-
va il beato Paolo VI! Occorre una capacità di 
mettere a sistema le diverse elaborazioni, mo-
bilitando le energie e le forze resilienti ver-
so la ricerca di nuovi modelli di sviluppo. In 
fondo lo sviluppo – come affermava Albert O. 
Hirshmann – è un processo di continua mo-
bilitazione delle risorse, persino quelle malu-
tilizzate, disperse o nascoste.
Abbiamo bisogno di nuove narrazioni, o me-

R&M↔Sviluppo

glio abbiamo bisogno ancora di narrazione. 
L’esperienza concreta dei movimenti è in-
dubbiamente un racconto di un vissuto che 
dice di alcune importanti novità per questo 
tempo. Dice, in primo luogo, che la perso-
na umana è il centro dello sviluppo. Tutte le 
persone lo sono, a cominciare da coloro che 
sono più fragili, deboli, piccoli. Iniziando an-
cora una volta dai poveri: una chiesa povera, 
per i poveri.
L’azione dei movimenti è promossa ed ha 
come protagonisti i poveri, così come poveri 
sono spesso i linguaggi e gli strumenti. Ma 
proprio nella semplicità ed essenzialità s’in-
travede un’essenzialità che chiede di essere 
rimessa al primo posto dell’organizzazione 
sociale: essa ha la forma della sobrietà e della 
frugalità.
Concetti rilanciati da coloro che immaginano 
un percorso di possibile e quanto mai neces-
saria “decrescita”, mi riferisco all’espressione 
coniata da Serge Latouche che da anni coniu-
ga la sua attività di studioso con un’intensa 
militanza nei movimenti di base.
Con tale espressione l’economista francese 
intende soprattutto individuare un «proget-
to politico nel senso forte del termine, un 

processo di costruzione di società convivia-
li autonome ed econome… che presume un 
progetto fondato su un’analisi realistica della 
situazione anche se non immediatamente tra-
ducibile in obiettivi concreti (cf. Breve trat-
tato sulla decrescita felice, Bollati Boringhieri, 
2008, p. 43)».

Ma la sobrietà può essere anche un 
percorso di crescita nella consa-
pevolezza, che passa attraverso lo 

sviluppo delle capacitazioni così come le in-
tendono Amartya Sen e Martha Nussbaum 
e nella responsabilità sociale che, mettendo 
l’accendo sul fine ultimo della felicità (nel 
senso aristotelico di eudaimonia) e del bene 
di tutte le persone (il bene comune), auspi-
ca un cambiamento radicale dei dispositivi e 
dei meccanismi sociale a presidio dei proces-
si economici: è questa la prospettiva dell’e-
conomia civile, paradigma economico delle 
origini, formulato dall’illuminista napoletano 
Antonio Genovesi e attualizzato dagli econo-
misti contemporanei Stefano Zamagni, Leo-
nardo Becchetti e Luigino Bruni.
Occorre ritrovare le radici etiche dell’eco-
nomia, ristabilire gli spazi in cui il mercato 

US Mission to the United Nations Agencies in Rome Moving Mountains Trust US Mission to the United Nations Agencies in Rome



3/2014 ● Proposta Educativa ↔link 11Proposta Educativa ● 3/2014↔link10

dell’opzione preferenziale per i poveri, altro 
principio cardine della Dottrina Sociale della 
Chiesa (cfr. CDSC, 182-183): prima di es-
sere una tensione verso la giustizia sociale da 
coniugare al bene comune è un afflato della 
comunità continuamente esortata da Cristo 
ad incontrarlo nei poveri, e condividere con 
gesti concreti di misericordia non tanto la 
condizione ma la ricerca e l’attitudine a con-
formarsi sempre più a Lui, che ha scelto la 
povertà come espressione privilegiata nella 
sua Incarnazione.
Scrive il cardinale Gerhard Müller: «L’opzio-
ne preferenziale per i poveri è implicita nella 
fede cristologica in quel Dio che si è fatto po-
vero per noi, per arricchirci con la sua povertà 
(cf. 2 Cor 8,9). È la fede in un Dio che si 
è fatto uno con noi e che si manifesta nella 
testimonianza dell’amore prioritario di Gesù 
Cristo per i poveri» (cf. Povera per i poveri. La 
missione della Chiesa, 2014, p. 204). La po-
vertà è per noi credenti uno stile di testimo-
nianza generativa (Chiara Giaccardi e Mauro 
Magatti, Dialoghi 4/2013) «un metodo che 
restituisce dignità, prima di tutto a noi stessi».
Il sogno di questo papa argentino che ricorda 
alla Chiesa la sua matrice evangelica di comu-

Povertà nel mondo, rapporto 2014

Sono circa 805 milioni le persone 
- vale a dire una su nove - che al 
mondo soffrono la fame, secon-
do il nuovo rapporto dell’ONU Lo 
Stato dell’insicurezza alimentare 
nel mondo (SOFI 2014). Il rappor-
to ha confermato un trend positi-
vo che vede la riduzione del nu-
mero di persone che soffrono la 
fame a livello globale, 100 milioni 
in meno negli ultimi dieci anni e 
209 milioni rispetto al biennio 
1990-92.

Nonostante i progressi significa-
tivi, diverse regioni e sub-regioni 
continuano a restare indietro. In 
Africa sub-sahariana, più di una 
persona su quattro rimane croni-
camente sottoalimentata, mentre 
l’Asia, la regione più popolosa del 
mondo, è anche la regione dove si 
concentra il maggior numero del-
le persone che soffrono la fame - 
526 milioni. 
La regione America Latina e Carai-
bi è quella che ha fatto i maggiori 
progressi, mentre in Oceania si è 
registrato solo un modesto mi-

glioramento (un calo dell’1,7%) 
della prevalenza della denutrizio-
ne, che era pari al 14% nel 2012-
14, e che in realtà ha registrato un 
aumento rispetto al biennio 1990-
1992. 
Dei 63 paesi che hanno raggiunto 
l’obiettivo di Sviluppo del Millen-
nio, 25 hanno anche raggiunto 
l’obiettivo più ambizioso del Ver-
tice Mondiale sull’Alimentazione 
(WFS) di dimezzare il numero del-
le persone denutrite entro il 2015.  
Tuttavia, il rapporto fa notare che 
ormai si è fuori tempo massimo 

nità chiamata a far risuonare un “lieto annun-
cio” proprio a loro, per ricordare a ciascuno 
l’oggi della salvezza. Un riconoscimento che 
si traduce in autentica solidarietà. Una parola, 
nonché un pilastro del magistero sociale, che 
rischia di logorarsi quando non viene vissuta 
e realizzata nella gratuità e generosità di rela-
zioni quotidiane e concrete, orientate a pro-
muovere lo sviluppo di tutto l’uomo e di tutti 
gli uomini.

La prevaricazione dell’interesse sul dono, 
della competizione sulla cooperazione, 
del prodotto sulle risorse ha impresso 

nei processi economici e sociali una dinamica 

R&M↔SviluppoSviluppo↔R&M

funziona come buon regolatore degli scambi 
e promotore della libertà e della responsabi-
lità delle persone e delle loro organizzazioni 
e integrare il mercato con forme di socialità 
capaci di risolvere in maniere altrettanto ef-
ficiente il processo di incontro tra bisogni e 
risorse, per esempio attraverso la reciprocità, 
il dono, la cooperazione.
Recentemente il sociologo Luca Ricolfi, nel 
suo L’enigma della crescita, ha messo in luce 
come crescita e benessere siano negativamen-
te correlati, ossia che vi sia un nesso causale 
ma negativo tra il processo di creazione del 
valore della produzione (tipicamente misu-
rato dai sistemi contabilità economica con 
il Prodotto Interno Lordo) e la diffusione o 
distribuzione sociale di tal valore Aggiunto. 
Una provocazione di un “non economista” 
agli studiosi della scienza triste che parte da 
una serie di “fatti stilizzati” – celebre espres-
sione kaldoriana – frutto di osservazione di 
lunghe serie storiche.
La crescita, laddove non è moderata (che Bec-
chetti definirebbe «socialmente ed ambiental-
mente sostenibile») genera una riduzione del 
benessere innescando un circolo vizioso tra po-
larizzazione dei redditi, iperspeculazione e de-

pauperamento delle risorse umane e naturali.
Analogo percorso analitico, fondato su una 
raffinata ricostruzione statistica, quello svol-
to dall’economista francese Thomas Picketty 
che nel suo corposo saggio Il Capitale nel XXI 
secolo arriva a concludere che la crescita del 
capitale continua a generare un incremento 
delle disuguaglianze.

Crescere indefinitamente, ossia incre-
mentare il livello della sola produzione 
di beni, allargandone lo spettro tecno-

logico e persino migliorando qualità totale e 
produttività globale, non costituirà aumento 
del benessere, conseguente riduzione della 
povertà e riduzione delle disuguaglianze.
Il papa suggerisce, nel solco della tradizione 
del pensiero sociale cristiano, una “via stretta” 
che per i credenti passa attraverso un invito 
ad una costante conversione e trasformazio-
ne eucaristica del vivere quotidiano e per tutti 
gli uomini di buona volontà vuol dire «ritorno 
alla solidarietà disinteressata e ad un’econo-
mia e finanza etiche in favore dell’umano» 
(EG, 58).
Diventa centrale, a livello prima teologico 
e poi anche sociale e politico, la categoria 

Juan Carlos Pachón

per raggiungere l’obiettivo del 
WFS a livello globale.
Con il numero delle persone sot-
tonutrite che rimane “inaccetta-
bilmente alto”, i responsabili delle 
tre agenzie hanno sottolineato la 
necessità di rinnovare l’impegno 
politico per combattere la fame e 
per trasformarlo in azioni concre-
te. In questo contesto, hanno sa-
lutato con favore l’impegno preso 
dal Vertice dell’Unione Africana, 
lo scorso giugno, di porre fine alla 
fame nel continente entro il 2025. 
“L’insicurezza alimentare e la mal-

nutrizione sono problemi com-
plessi che non possono essere 
risolti da un settore o dai soggetti 
interessati da soli, devono essere 
affrontati in modo coordinato”, 
hanno aggiunto, invitando i go-
verni a collaborare strettamente 
con il settore privato e con la so-
cietà civile.
Il rapporto della FAO, IFAD e PAM 
specifica che l’eradicazione della 
fame richiede la creazione di un 
ambiente favorevole e di un ap-
proccio integrato. Tale approccio 
prevede investimenti pubblici e 

privati per aumentare la produt-
tività agricola; accesso alla terra, 
ai servizi, alle tecnologie e al mer-
cato; e misure per promuovere 
lo sviluppo rurale e la protezione 
sociale per i più vulnerabili, in 
particolare rafforzando la loro re-
silienza nei confronti di conflitti 
e disastri naturali. Il rapporto evi-
denzia inoltre l’importanza di spe-
cifici programmi nutrizionali, per 
affrontare in particolare le carenze 
di micronutrienti delle madri e dei 
bambini sotto i cinque anni.

da fao.org



3/2014 ● Proposta Educativa ↔link 13Proposta Educativa ● 3/2014↔link12

mortificante per l’umano che implica anche un 
pericoloso e preoccupante processo di distru-
zione dell’ecosistema e dell’ambiente. L’espe-
rienza dei movimenti presenti testimonia un 
impegno, costruito attraverso una logica dal 
basso radicata nel locale e attenta alla parteci-
pazione e alla ricerca di un modello delibera-
tivo che alimenta la cittadinanza democratica.
Vi è certamente una questione dirimente che 
attraversa i movimenti, spesso in tensione tra 
ansia rivoluzionaria e dialettica riformatrice, 
che converge nell’impegno a promuovere pri-
ma di tutto una convivenza pacifica ed ospi-
tale per tutti. I numerosi conflitti in molte 
latitudini del globo, gli interessi e i metodi 
criminali delle mafie, le dittature e i totalita-
rismi, i fondamentalismi e gli integralismi di 
ogni sorta costituiscono un ostacolo faticoso 
e logorante verso un cammino di fraternità 
globale.
Il metodo alla base dell’incontro è stato quello 
del «vedere-giudicare-agire» che ha scandito i 
diversi momenti di confronto e di discussione: 
vedere la crisi come processo di esclusione, una 
globalizzazione dell’indifferenza che genera 
quella cultura dello scarto più volte stigma-
tizzata dal papa in diverse occasioni, giudicare 

Lucas Wirl

Sviluppo↔R&M

alla luce della Dottrina Sociale della Chiesa 
che «detta i criteri fondamentali… confrontare 
il messaggio evangelico con le realtà sociali» e 
agire per «progettare azioni finalizzate a rin-
novare tali realtà, conformandole alle esigenze 
della morale cristiana» (Compendio della Dot-
trina Sociale della Chiesa, 526).
Nella sua introduzione Francesco ha indicato 
una triade di questioni essenziali riconosciute 
come il perimetro di azione dei movimenti: 
terra, casa e lavoro.
Impegno per la custodia del Creato e perse-
guimento del bene comune, del bene di “noi-
tutti” come lo definisce Benedetto XVI al n. 
7 della Caritas in veritate; edificazione di una 
città solidale ed inclusiva e centralità della 
persona nei processi economici sono le linee 
di azione che il papa riconosce nell’impegno 
dei movimenti e che indica all’umanità tutta 
come irrinunciabili direzioni per ricostruire 
il senso di una comune responsabilità. 
«Vogliamo che si ascolti la vostra voce che, 
in generale si ascolta poco. Forse perché di-
sturba, forse perché il vostro grido infastidi-
sce, forse perché si ha paura del cambiamento 
che voi esigete, ma senza la vostra presenza, 
senza andare realmente nelle periferie, le 
buone proposte e i progetti che spesso ascol-
tiamo nelle conferenze internazionali restano 
nel regno dell’idea». Francesco ribadisce così 
che «la realtà è superiore all’idea» (EG, 231) 
e dunque che la «fedeltà a Dio e all’uomo» 
(DB, 320) è il criterio di giudizio e di azione 
di una fede che si incarna quotidianamente e 
che è co-essenziale all’evangelizzazione.

Possiamo, infine, trarre alcune indica-
zioni per il cammino comune da que-
sto evento così inteso e straordinario. 

In primo luogo la centralità della comunità 
che cammina insieme e che vive il suo rima-
nere nella storia delle donne e degli uomini 

R&M↔Sviluppo

del nostro tempo secondo lo stile del discer-
nimento comunitario. Un atteggiamento di 
ascolto e di lettura sapienziale dei segni tempi 
che chiede rigore spirituale, radicalità evange-
lica e cordialità verso il mondo.
In seconda battuta emerge una prassi dialo-
gica che potremmo definire con un metodo 
ben preciso, quello della democrazia deli-
berativa, che pone l’accento non tanto sulla 
rapidità ed efficienze dei tempi di ricerca di 
soluzioni concrete, quanto nell’allargamento 
dello spazio di condivisione e corresponsa-
bilità che si può costruire dentro un fecondo 
confronto tra posizioni plurali e competenze 
differenziate. Infine l’attenzione allo sguar-
do dei poveri, non con la pretesa – pur legit-
tima e da perseguire! - di eliminarne la con-
dizione di povertà (che ci è stato promesso 
«sarà sempre con noi»!) quanto per assumere 
il punto di vista di chi è privilegiato perché 
scelto dal Signore come protagonista di un 
capovolgimento delle posizioni del potere e 
del dominio.

Ci piace concludere con le parole uti-
lizzate da Francesco alla fine del suo 
saluto ai movimenti: «È impossibile 

immaginare un futuro per la società senza 
partecipazione come protagoniste delle gran-
di maggioranze e questo protagonismo tra-
scende i procedimenti logici della democrazia 
formale. La prospettiva di un mondo di pace 
e di giustizia durature ci chiede di superare 
l’assistenzialismo paternalista, esige da noi 
che creiamo nuove forme di partecipazione 
che includano i movimenti popolari e ani-
mino le strutture di governo locali, nazionali 
e internazionali con quel torrente di energia 
morale che nasce dal coinvolgimento degli 
esclusi nella costruzione del destino comune. 
E ciò con animo costruttivo, senza risenti-
mento, con amore».

La povertà

Ahi, non vuoi,
ti spaventa 
la poverta,
non vuoi 

andare con scarpe rotte al mercato
e tornare col vecchio vestito.

Amore, non amiamo,
come vogliono i ricchi,

la miseria. Noi
la estirperemo come dente maligno

che finora ha morso il cuore dell’uomo.
Ma non voglio
che tu la tema.

Se per mia colpa arriva alla tua casa,
se la povertà scaccia
le tue scarpe dorate,

che non scacci il tuo sorriso che è il pane della mia vita.
Se non puoi pagare l’affitto,

esci al lavoro con passo orgoglioso,
e pensa, amore, che ti sto guardando

e uniti siamo la maggior ricchezza
che mai s’è riunita sulla terra.

Pablo Neruda

Il nulla e poi... i cafoni

In capo a tutti c’è Dio, padrone del cielo.
Questo ognuno lo sa.
Poi viene il principe di Torlonia, padrone della terra.
Poi vengono le guardie del principe.
Poi vengono i cani delle guardie del principe.
Poi, nulla.
Poi, ancora nulla.
Poi, ancora nulla.
Poi vengono i cafoni.
E si può dire ch’è finito

Ignazio Silone
(da Fontamara)

marcus spiske



3/2014 ● Proposta Educativa ↔link 15Proposta Educativa ● 3/2014↔link14

Sviluppo↔R&M

Se parlo di questo per alcuni sono comunista.
Papa Francesco all’incontro mondiale dei Movimenti popolari (Roma, 28 ottobre 2014)

Questo incontro dei Movimenti Popolari è un segno, un grande segno: siete venuti a porre alla presenza di 
Dio, della Chiesa, dei popoli, una realtà molte volte passata sotto silenzio. I poveri non solo subiscono l’ingiu-
stizia ma lottano anche contro di essa!
Non si accontentano di promesse illusorie, scuse o alibi. Non stanno neppure aspettando a braccia conserte 
l’aiuto di Ong, piani assistenziali o soluzioni che non arrivano mai, o che, se arrivano, lo fanno in modo tale da 
andare nella direzione o di anestetizzare o di addomesticare, questo è piuttosto pericoloso. Voi sentite che i 
poveri non aspettano più e vogliono essere protagonisti; si organizzano, studiano, lavorano, esigono e soprat-
tutto praticano quella solidarietà tanto speciale che esiste fra quanti soffrono, tra i poveri, e che la nostra civiltà 
sembra aver dimenticato, o quantomeno ha molta voglia di dimenticare.
Solidarietà è una parola che non sempre piace; direi che alcune volte l’abbiamo trasformata in una cattiva 
parola, non si può dire; ma una parola è molto più di alcuni atti di generosità sporadici. È pensare e agire in 
termini di comunità, di priorità della vita di tutti sull’appropriazione dei beni da parte di alcuni. È anche lottare 
contro le cause strutturali della povertà, la disuguaglianza, la mancanza di lavoro, la terra e la casa, la negazio-
ne dei diritti sociali e lavorativi. È far fronte agli effetti distruttori dell’Impero del denaro: i dislocamenti forzati, 
le emigrazioni dolorose, la tratta di persone, la droga, la guerra, la violenza e tutte quelle realtà che molti di 
voi subiscono e che tutti siamo chiamati a trasformare. La solidarietà, intesa nel suo senso più profondo, è un 
modo di fare la storia ed è questo che fanno i movimenti popolari.
Questo nostro incontro non risponde a un’ideologia. Voi non lavorate con idee, lavorate con realtà come 
quelle che ho menzionato e molte altre che mi avete raccontato. Avete i piedi nel fango e le mani nella carne. 
Odorate di quartiere, di popolo, di lotta! Vogliamo che si ascolti la vostra voce che, in generale, si ascolta poco. 
Forse perché disturba, forse perché il vostro grido infastidisce, forse perché si ha paura del cambiamento che 
voi esigete, ma senza la vostra presenza, senza andare realmente nelle periferie, le buone proposte e i progetti 
che spesso ascoltiamo nelle conferenze internazionali restano nel regno dell’idea, è un mio progetto.
Non si può affrontare lo scandalo della povertà promuovendo strategie di contenimento che unicamente 
tranquillizzano e trasformano i poveri in esseri addomesticati e inoffensivi. Che triste vedere che, dietro a 
presunte opere altruistiche, si riduce l’altro alla passività, lo si nega o, peggio ancora, si nascondono affari e 
ambizioni personali: Gesù le definirebbe ipocrite. Che bello invece quando vediamo in movimento popoli e 
soprattutto i loro membri più poveri e i giovani. Allora sì, si sente il vento di promessa che ravviva la speranza 
di un mondo migliore. Che questo vento si trasformi in uragano di speranza. Questo è il mio desiderio.
Questo nostro incontro risponde a un anelito molto concreto, qualcosa che qualsiasi padre, qualsiasi madre, 
vuole per i propri figli; un anelito che dovrebbe essere alla portata di tutti, ma che oggi vediamo con tristezza 
sempre più lontano dalla maggioranza della gente: terra, casa e lavoro. È strano, ma se parlo di questo per 
alcuni il Papa è comunista. Non si comprende che l’amore per i poveri è al centro del Vangelo. Terra, casa e 
lavoro, quello per cui voi lottate, sono diritti sacri. Esigere ciò non è affatto strano, è la dottrina sociale della 
Chiesa. Mi soffermo un po’ su ognuno di essi perché li avete scelti come parola d’ordine per questo incontro.

Terra. All’inizio della creazione, Dio creò l’uomo 
custode della sua opera, affidandogli l’incarico di 
coltivarla e di proteggerla. Vedo che qui ci sono 
decine di contadini e di contadine e voglio feli-
citarmi con loro perché custodiscono la terra, la 
coltivano e lo fanno in comunità. Mi preoccupa 
lo sradicamento di tanti fratelli contadini che 
soffrono per questo motivo e non per guerre o 
disastri naturali. L’accaparramento di terre, la de-
forestazione, l’appropriazione dell’acqua, i pestici-
di inadeguati, sono alcuni dei mali che strappano 
l’uomo dalla sua terra natale. Questa dolorosa 
separazione non è solo fisica ma anche esisten-
ziale e spirituale, perché esiste una relazione con 

la terra che sta mettendo la comunità rurale e il suo peculiare stile di vita in palese decadenza e addirittura a 
rischio di estinzione.
L’altra dimensione del processo già globale è la fame. Quando la speculazione finanziaria condiziona il prezzo 
degli alimenti trattandoli come una merce qualsiasi, milioni di persone soffrono e muoiono di fame. Dall’altra 
parte si scartano tonnellate di alimenti. Ciò costituisce un vero scandalo. La fame è criminale, l’alimentazione 
è un diritto inalienabile. So che alcuni di voi chiedono una riforma agraria per risolvere alcuni di questi proble-
mi e, lasciatemi dire che in certi paesi, e qui cito il compendio della Dottrina sociale della Chiesa, “la riforma 
agraria diventa pertanto, oltre che una necessità politica, un obbligo morale” (CDSC, 300).
Non lo dico solo io, ma sta scritto nel compendio della Dottrina sociale della Chiesa. Per favore, continuate a 
lottare per la dignità della famiglia rurale, per l’acqua, per la vita e affinché tutti possano beneficiare dei frutti 
della terra.
Secondo, Casa. L’ho già detto e lo ripeto: 
una casa per ogni famiglia. Non bisogna 
mai dimenticare che Gesù nacque in una 
stalla perché negli alloggi non c’era posto, 
che la sua famiglia dovette abbandonare 
la propria casa e fuggire in Egitto, perse-
guitata da Erode. Oggi ci sono tante fami-
glie senza casa, o perché non l’hanno mai 
avuta o perché l’hanno persa per diversi 
motivi. Famiglia e casa vanno di pari pas-
so! Ma un tetto, perché sia una casa, deve 
anche avere una dimensione comunitaria: 
il quartiere ed è proprio nel quartiere che 
s’inizia a costruire questa grande famiglia 
dell’umanità, a partire da ciò che è più 
immediato, dalla convivenza col vicinato. 
Oggi viviamo in immense città che si mo-
strano moderne, orgogliose e addirittura vanitose. Città che offrono innumerevoli piaceri e benessere per 
una minoranza felice ma si nega una casa a migliaia di nostri vicini e fratelli, persino bambini, e li si chiama, 
elegantemente, “persone senza fissa dimora”. È curioso come nel mondo delle ingiustizie abbondino gli eu-
femismi. Non si dicono le parole con precisione, e la realtà si cerca nell’eufemismo. Una persona, una persona 
segregata, una persona accantonata, una persona che sta soffrendo per la miseria, per la fame, è una persona 
senza fissa dimora; espressione elegante, no? Voi cercate sempre; potrei sbagliarmi in qualche caso, ma in 
generale dietro un eufemismo c’è un delitto.
Viviamo in città che costruiscono torri, centri commerciali, fanno affari immobiliari ma abbandonano una 
parte di sé ai margini, nelle periferie. Quanto fa male sentire che gli insediamenti poveri sono emarginati o, 
peggio ancora, che li si vuole sradicare! Sono crudeli le immagini degli sgomberi forzati, delle gru che demo-
liscono baracche, immagini tanto simili a quelle della guerra. E questo si vede oggi.
Sapete che nei quartieri popolari dove molti di voi vivono sussistono valori ormai dimenticati nei centri arric-
chiti. Questi insediamenti sono benedetti da una ricca cultura popolare, lì lo spazio pubblico non è un mero 
luogo di transito ma un’estensione della propria casa, un luogo dove generare vincoli con il vicinato. Quanto 
sono belle le città che superano la sfiducia malsana e che integrano i diversi e fanno di questa integrazione un 
nuovo fattore di sviluppo! Quanto sono belle le città che, anche nel loro disegno architettonico, sono piene 
di spazi che uniscono, relazionano, favoriscono il riconoscimento dell’altro! Perciò né sradicamento né emar-
ginazione: bisogna seguire la linea dell’integrazione urbana! Questa parola deve sostituire completamente la 
parola sradicamento, ora, ma anche quei progetti che intendono riverniciare i quartieri poveri, abbellire le pe-
riferie e “truccare” le ferite sociali invece di curarle promuovendo un’integrazione autentica e rispettosa. È una 
sorta di architettura di facciata, no? E va in questa direzione. Continuiamo a lavorare affinché tutte le famiglie 
abbiano una casa e affinché tutti i quartieri abbiano un’infrastruttura adeguata (fognature, luce, gas, asfalto, 
e continuo: scuole, ospedali, pronto soccorso, circoli sportivi e tutte le cose che creano vincoli e uniscono, 
accesso alla salute – l’ho già detto – all’educazione e alla sicurezza della proprietà.

R&M↔Sviluppo

Maxi Combina

http://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_it.html#g) Il mondo agricolo e il diritto al lavoro


3/2014 ● Proposta Educativa ↔link 17Proposta Educativa ● 3/2014↔link16

R&M↔SviluppoSviluppo↔R&M

Terzo, Lavoro. Non esiste peggiore povertà materiale – mi preme sottolinearlo – di quella che non permette 
di guadagnarsi il pane e priva della dignità del lavoro. La disoccupazione giovanile, l’informalità e la mancanza 
di diritti lavorativi non sono inevitabili, sono il risultato di una previa opzione sociale, di un sistema economico 
che mette i benefici al di sopra dell’uomo, se il beneficio è economico, al di sopra dell’umanità o al di sopra 
dell’uomo, sono effetti di una cultura dello scarto che considera l’essere umano di per sé come un bene di 
consumo, che si può usare e poi buttare.

Oggi al fenomeno dello sfruttamento e 
dell’oppressione si somma una nuova di-
mensione, una sfumatura grafica e dura 
dell’ingiustizia sociale; quelli che non si 
possono integrare, gli esclusi sono scarti, 
“eccedenze”. Questa è la cultura dello scar-
to, e su questo punto vorrei aggiungere 
qualcosa che non ho qui scritto, ma che 
mi è venuta in mente ora. Questo succede 
quando al centro di un sistema economi-
co c’è il dio denaro e non l’uomo, la perso-
na umana. Sì, al centro di ogni sistema so-
ciale o economico deve esserci la persona, 
immagine di Dio, creata perché fosse il de-
nominatore dell’universo. Quando la per-
sona viene spostata e arriva il dio denaro si 
produce questo sconvolgimento di valori.

E per illustrarlo ricordo qui un insegnamento dell’anno 1200 circa. Un rabbino ebreo spiegava ai suoi fedeli 
la storia della torre di Babele e allora raccontava come, per costruire quella torre di Babele, bisognava fare un 
grande sforzo, bisognava fabbricare i mattoni, e per fabbricare i mattoni bisognava fare il fango e portare la 
paglia, e mescolare il fango con la paglia, poi tagliarlo in quadrati, poi farlo seccare, poi cuocerlo, e quando i 
mattoni erano cotti e freddi, portarli su per costruire la torre.
Se cadeva un mattone – era costato tanto con tutto quel lavoro –, era quasi una tragedia nazionale. Colui che 
l’aveva lasciato cadere veniva punito o cacciato, o non so che cosa gli facevano, ma se cadeva un operaio non 
succedeva nulla. Questo accade quando la persona è al servizio del dio denaro; e lo raccontava un rabbino 
ebreo nell’anno 1200, spiegando queste cose orribili.
Per quanto riguarda lo scarto dobbiamo anche essere un po’ attenti a quanto accade nella nostra società. Sto 
ripetendo cose che ho detto e che stanno nella Evangelii gaudium. Oggi si scartano i bambini perché il tasso 
di natalità in molti paesi della terra è diminuito o si scartano i bambini per mancanza di cibo o perché vengo-
no uccisi prima di nascere; scarto di bambini.
Si scartano gli anziani perché non servono, non producono; né bambini né anziani producono, allora con 
sistemi più o meno sofisticati li si abbandona lentamente, e ora, poiché in questa crisi occorre recuperare un 
certo equilibrio, stiamo assistendo a un terzo scarto molto doloroso: lo scarto dei giovani. Milioni di giovani 
– non dico la cifra perché non la conosco esattamente e quella che ho letto mi sembra un po’ esagerata – 
milioni di giovani sono scartati dal lavoro, disoccupati.
Nei paesi europei, e queste sì sono statistiche molto chiare, qui in Italia, i giovani disoccupati sono un po’ più 
del quaranta per cento; sapete cosa significa quaranta per cento di giovani, un’intera generazione, annullare 
un’intera generazione per mantenere l’equilibrio. In un altro paese europeo sta superando il cinquanta per 
cento, e in quello stesso paese del cinquanta per cento, nel sud è il sessanta per cento. Sono cifre chiare, ossia 
dello scarto. Scarto di bambini, scarto di anziani, che non producono, e dobbiamo sacrificare una generazione 
di giovani, scarto di giovani, per poter mantenere e riequilibrare un sistema nel quale al centro c’è il dio denaro 
e non la persona umana.
Nonostante questa cultura dello scarto, questa cultura delle eccedenze, molti di voi, lavoratori esclusi, ecce-
denze per questo sistema, avete inventato il vostro lavoro con tutto ciò che sembrava non poter essere più 
utilizzato ma voi con la vostra abilità artigianale, che vi ha dato Dio, con la vostra ricerca, con la vostra solida-
rietà, con il vostro lavoro comunitario, con la vostra economia popolare, ci siete riusciti e ci state riuscendo... E, 

lasciatemelo dire, questo, oltre che lavoro, è poesia! Grazie.
Già ora, ogni lavoratore, faccia parte o meno del sistema formale del lavoro stipendiato, ha diritto a una re-
munerazione degna, alla sicurezza sociale e a una copertura pensionistica. Qui ci sono cartoneros, riciclato-
ri, venditori ambulanti, sarti, artigiani, pescatori, contadini, muratori, minatori, operai di imprese recuperate, 
membri di cooperative di ogni tipo e persone che svolgono mestieri più comuni, che sono esclusi dai diritti 
dei lavoratori, ai quali viene negata la possibilità di avere un sindacato, che non hanno un’entrata adeguata e 
stabile. Oggi voglio unire la mia voce alla loro e accompagnarli nella lotta.
In questo incontro avete parlato anche di Pace ed Ecologia. È logico: non ci può essere terra, non ci può essere 
casa, non ci può essere lavoro se non abbiamo pace e se distruggiamo il pianeta. Sono temi così importanti 
che i popoli e le loro organizzazioni di base non possono non affrontare. Non possono restare solo nelle mani 
dei dirigenti politici. Tutti i popoli della terra, tutti gli uomini e le donne di buona volontà, tutti dobbiamo 
alzare la voce in difesa di questi due preziosi doni: la pace e la natura. La sorella madre terra, come la chiamava 
san Francesco d’Assisi.
Poco fa ho detto, e lo ripeto, che stiamo vivendo la terza guerra mondiale, ma a pezzi. Ci sono sistemi econo-
mici che per sopravvivere devono fare la guerra. Allora si fabbricano e si vendono armi e così i bilanci delle 
economie che sacrificano l’uomo ai piedi dell’idolo del denaro ovviamente vengono sanati. E non si pensa 
ai bambini affamati nei campi profughi, non si pensa ai dislocamenti forzati, non si pensa alle case distrutte, 
non si pensa neppure a tante vite spezzate. Quanta sofferenza, quanta distruzione, quanto dolore! Oggi, care 
sorelle e cari fratelli, si leva in ogni parte della terra, in ogni popolo, in ogni cuore e nei movimenti popolari, il 
grido della pace: Mai più la guerra!
Un sistema economico incentrato sul dio denaro ha anche bisogno di saccheggiare la natura, saccheggiare 
la natura per sostenere il ritmo frenetico di consumo che gli è proprio. Il cambiamento climatico, la perdita 
della biodiversità, la deforestazione stanno già mostrando i loro effetti devastanti nelle grandi catastrofi a cui 
assistiamo, e a soffrire di più siete voi, gli umili, voi che vivete vicino alle coste in abitazioni precarie o che siete 
tanto vulnerabili economicamente da perdere tutto di fronte a un disastro naturale. Fratelli e sorelle: il creato 
non è una proprietà di cui possiamo disporre a nostro piacere; e ancor meno è una proprietà solo di alcuni, 
di pochi. Il creato è un dono, è un regalo, un dono meraviglioso che Dio ci ha dato perché ce ne prendiamo 
cura e lo utilizziamo a beneficio di tutti, sempre con rispetto e gratitudine. Forse sapete che sto preparando 
un’enciclica sull’Ecologia: siate certi che le vostre preoccupazioni saranno presenti in essa. Ringrazio, appro-
fitto per ringraziare per la lettera che mi hanno fatto pervenire i membri della Vía Campesina, la Federazione 
dei Cartoneros e tanti altri fratelli a riguardo.
Parliamo di terra, di lavoro, di casa. Parliamo di lavorare per la pace e di prendersi cura della natura. Ma perché 
allora ci abituiamo a vedere come si distrugge il lavoro dignitoso, si sfrattano tante famiglie, si cacciano i con-
tadini, si fa la guerra e si abusa della natura? Perché in questo sistema l’uomo, la persona umana è stata tolta 
dal centro ed è stata sostituita da un’altra cosa. Perché si rende un culto idolatrico al denaro. Perché si è globa-
lizzata l’indifferenza! Si è globalizzata l’indifferenza: cosa importa a me di quello che succede agli altri finché 
difendo ciò che è mio? Perché il mondo si 
è dimenticato di Dio, che è Padre; è diven-
tato orfano perché ha accantonato Dio.
Alcuni di voi hanno detto: questo sistema 
non si sopporta più. Dobbiamo cambiarlo, 
dobbiamo rimettere la dignità umana al 
centro e su quel pilastro vanno costruite le 
strutture sociali alternative di cui abbiamo 
bisogno. Va fatto con coraggio, ma anche 
con intelligenza. Con tenacia, ma senza fa-
natismo. Con passione, ma senza violenza. 
E tutti insieme, affrontando i conflitti sen-
za rimanervi intrappolati, cercando sem-
pre di risolvere le tensioni per raggiungere 
un livello superiore di unità, di pace e di 
giustizia. Noi cristiani abbiamo qualcosa di 

Emilio

US Mission to the United Nations Agencies in Rome

http://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html


3/2014 ● Proposta Educativa ↔link 19Proposta Educativa ● 3/2014↔link18

molto bello, una linea di azione, un programma, potremmo dire, rivoluzionario. Vi raccomando vivamente di 
leggerlo, di leggere le beatitudini che sono contenute nel capitolo 5 di san Matteo e 6 di san Luca (cfr. Mat-
teo 5,3 e Luca 6, 0), e di leggere il passo di Matteo 25. L’ho detto ai giovani a Rio de Janeiro, in queste due cose 
hanno il programma di azione.
So che tra di voi ci sono persone di diverse religioni, mestieri, idee, culture, paesi e continenti. Oggi state 
praticando qui la cultura dell’incontro, così diversa dalla xenofobia, dalla discriminazione e dall’intolleranza 
che tanto spesso vediamo. Tra gli esclusi si produce questo incontro di culture dove l’insieme non annulla la 
particolarità, l’insieme non annulla la particolarità. Perciò a me piace l’immagine del poliedro, una figura geo-
metrica con molte facce diverse. Il poliedro riflette la confluenza di tutte le parzialità che in esso conservano 
l’originalità. Nulla si dissolve, nulla si distrugge, nulla si domina, tutto si integra, tutto si integra. Oggi state 
anche cercando la sintesi tra il locale e il globale. So che lavorate ogni giorno in cose vicine, concrete, nel 
vostro territorio, nel vostro quartiere, nel vostro posto di lavoro: vi invito anche a continuare a cercare questa 
prospettiva più ampia; che i vostri sogni volino alto e abbraccino il tutto!
Perciò mi sembra importante la proposta, di cui alcuni di voi mi hanno parlato, che questi movimenti, queste 
esperienze di solidarietà che crescono dal basso, dal sottosuolo del pianeta, confluiscano, siano più coordinati, 
s’incontrino, come avete fatto voi in questi giorni. Attenzione, non è mai un bene racchiudere il movimento in 
strutture rigide, perciò ho detto incontrarsi, e lo è ancor meno cercare di assorbirlo, di dirigerlo o di dominarlo; 
i movimenti liberi hanno una propria dinamica, ma sì, dobbiamo cercare di camminare insieme. Siamo in que-
sta sala, che è l’aula del Sinodo vecchio, ora ce n’è una nuova, e sinodo vuol dire proprio “camminare insieme”: 
che questo sia un simbolo del processo che avete iniziato e che state portando avanti!
I movimenti popolari esprimono la necessità urgente di rivitalizzare le nostre democrazie, tante volte dirottate 
da innumerevoli fattori. È impossibile immaginare un futuro per la società senza la partecipazione come pro-
tagoniste delle grandi maggioranze e questo protagonismo trascende i procedimenti logici della democrazia 
formale. La prospettiva di un mondo di pace e di giustizia durature ci chiede di superare l’assistenzialismo 
paternalista, esige da noi che creiamo nuove forme di partecipazione che includano i movimenti popolari e 
animino le strutture di governo locali, nazionali e internazionali con quel torrente di energia morale che nasce 
dal coinvolgimento degli esclusi nella costruzione del destino comune. E ciò con animo costruttivo, senza 
risentimento, con amore.
Vi accompagno di cuore in questo cammino. Diciamo insieme dal cuore: nessuna famiglia senza casa, nessun 
contadino senza terra, nessun lavoratore senza diritti, nessuna persona senza la dignità che dà il lavoro.
Cari fratelli e sorelle: continuate con la vostra lotta, fate bene a tutti noi. È come una benedizione di umanità. 
Vi lascio come ricordo, come regalo e con la mia benedizione, alcuni rosari che hanno fabbricato artigiani, car-
toneros e lavoratori dell’economia popolare dell’America Latina.
E accompagnandovi prego per voi, prego con voi e desidero chiedere a Dio Padre di accompagnarvi e di be-
nedirvi, di colmarvi del suo amore e di accompagnarvi nel cammino, dandovi abbondantemente quella forza 
che ci mantiene in piedi: questa forza è la speranza, la speranza che non delude. Grazie.

Papa Francesco

Sviluppo↔R&M

La crisi economico-finanziaria, che 
stiamo attraversando e che ha con-
notati strutturali (e non solo con-
giunturali) non è riconducibile a 
cause semplicemente tecniche, ma 

rinvia, più profondamente, a motivazioni di 
ordine antropologico, culturale ed etico. Die-
tro ad essa emerge, in altre parole, l’insuffi-
cienza e la radicale equivocità di un sistema 
fondato sulla concezione dell’uomo come 
homo oeconomicus, e di conseguenza su para-
metri valoriali di stampo utilitarista, efficien-
tista e consumista, che, oltre a fornire un’in-
terpretazione ristretta della realtà, si sono 
anche rivelati economicamente improduttivi. 
Per questo motivo gli economisti più il-
luminati  insistono oggi sulla necessità di 
rimettere l’etica al centro dell’economia, 
ricuperando quei valori morali, che garan-
tiscano al sistema economico un corretto 
funzionamento e che lo pongano soprattutto 
al servizio di una vera promozione umana. 
In questo contesto si muovono pertanto le 
riflessioni che vengono qui proposte, e che 
partendo dalla delineazione del modello dei 
rapporti che deve essere oggi privilegiato (1), 
si soffermerà ad evidenziare successivamente 
la possibile composizione dei valori in gio-
co (2), per concludere con la messa a punto 
delle mete concrete che vanno perseguite, se 

R&M↔ECONOMIA

si intende dare luogo a una feconda coniuga-
zione di economia ed etica (3).

1. Quale modello di rapporti?

Economia ed etica fanno riferimento a 
due diverse (e autonome) forme di ra-
gione, ciascuna con fini e mezzi propri; 

forme che non vanno tra loro contrapposte, 
in quanto ambedue devono convergere nel 
servizio alla promozione umana. Storicamen-
te, tuttavia, non sempre tale convergenza si è 
verificata. L’epoca moderna ha visto, in con-
comitanza con la nascita e i primi sviluppi 
della rivoluzione industriale, il formarsi della 
scienza economica, la quale ha giustamente 
rivendicato la propria autonomia, affermando, 
in una prima fase, di essere essa stessa produt-
trice di valori morali (e di non avere quindi 
bisogno di alcuna interferenza esterna) – si 
pensi soltanto alla nota teoria della “mano in-
visibile” di Adam Smith, una mano che distri-
buisce solidalmente ciò che viene prodotto – ; 
e opponendosi, in seguito, direttamente all’e-
tica considerata come una indebita ingerenza 
in processi che hanno logiche proprie e che 
vengono danneggiati dall’intervento di fattori 
estranei. 
Tale opposizione era in realtà dettata dall’af-
fermarsi di una rigida interpretazione “natura-

Economia
ED ETICA

Giannino Piana

Giuliano Maiolini

Dying Regime Fito Senabre Eneas De Troya 



3/2014 ● Proposta Educativa ↔link 21Proposta Educativa ● 3/2014↔link20

la stessa funzionalità del sistema economico. 
Si profila così la necessità di fare appello a 
una logica qualitativa, per la quale la mi-
surazione dell’efficienza non può più avere 
come paradigma esclusivo quello relativo al 
quanto si produce; ma deve aprirsi alla consi-
derazione del che cosa si produce – beni che 
soddisfano bisogni reali (in primis quelli più 
fondamentali, e non quelli del tutto aleatori 
o indotti dalla pressione sociale) – ; del come 
lo si produce – a quali condizioni lavorative, 
cioè con quale rispetto delle regole igienico-
sanitarie e di sicurezza, nonché con quale 
attenzione al coinvolgimento personale dei 
lavoratori – ; del per chi lo si produce – per 
venire incontro alle esigenze della maggior 
parte degli uomini o per favorire una élite di 
privilegiati che hanno già ampiamente sod-
disfatto bisogni fondamentali e aleatori; e, 
infine, del come lo si distribuisce – in base a 
criteri di equità o accentuando le disugua-
glianze, e alimentando, di conseguenza, la 
conflittualità sociale, con esiti negativi anche 
sul versante strettamente economico. Così 
considerata, l’efficienza, lungi dal risultare 
antitetica alla solidarietà, contiene istanze 
che rinviano ad essa, che cioè chiamano in 
causa valori che ad essa afferiscono.

Economia↔R&M R&M↔Economia

listica” delle leggi economiche, concepite come 
assiomi fisico-matematici – è questa la lettura 
che ne fanno i fisiocrati – in presenza peraltro 
di un’altrettanto “naturalistica” formulazione 
dell’etica, destituita di ogni dimensione stori-
ca, e dunque di ogni flessibilità. 

A mettere in crisi questa prospettiva 
conflittuale è stata, in primo luogo, 
l’acquisita consapevolezza dell’errore 

che stava alla base dell’ipotesi su cui si reg-
geva l’impianto della scienza economica, la 
convinzione di stampo illuminista che si po-
tesse puntare su un progresso infinito, legato 
a un quoziente illimitato di risorse disponibi-
li, passibili pertanto di essere sfruttate senza 
alcuna limitazione. La centralità assunta dalla 
questione ecologica a partire dagli anni ’60 
del secolo scorso – il dossier  sui “limiti del-
lo sviluppo” del Club di Roma risale a quel 
periodo – smentiva quella ipotesi, gettando 
l’allarme, da un lato, sull’assottigliarsi delle 
risorse per lo più non rinnovabili e, dall’altro, 
sull’avanzare di processi di inquinamento, che 
intaccano i beni fondamentali per la vita (aria, 
acqua, terra). 
D’altra parte (e in parallelo), venivano accen-
tuandosi, a livello mondiale (e non solo), gli 

squilibri economico-sociali, con la crescita del 
divario tra Nord e Sud del mondo e con l’af-
fermarsi di sacche crescenti di povertà anche 
nei paesi sviluppati, dove la crescita economi-
ca – contrariamente a quanto pensava Smith 
– si accompagnava alla crescita delle disu-
guaglianze sociali. Il che non avviene senza 
conseguenze anche sul terreno economico, sia 
perché produce inevitabilmente la riduzione 
dei consumi, sia perchè provoca il rinfocolarsi 
delle conflittualità sociali con effetti destabi-
lizzanti per il sistema. 
Il criterio della massimizzazione della pro-
duttività e del profitto subisce così un duro 
contraccolpo, mentre si fa strada la domanda 
di un maggiore rispetto dell’ambiente, di un 
uso parsimonioso delle risorse, nonché della 
pratica di una più equa distribuzione della 
ricchezza acquisita. Emerge così una forte 
domanda di etica per ragioni economiche; 
perché ci si avvede, in altri termini, che ciò 
che l’etica ha sempre considerato moralmen-
te riprovevole è divenuto anche economica-
mente improduttivo. 
A sua volta, l’etica (specialmente quella cat-
tolica), per tanto tempo arroccata – come si è 
detto – su posizioni di radicale immutabilità, 
acquisiva l’attenzione alle dimensioni sog-
gettiva e storica, ricuperando una maggiore 
duttilità, soprattutto quando si applicava a 
questioni connesse con lo sviluppo economi-
co-sociale e con il progresso scientifico-tec-
nico. Al modello rigidamente deontologico 
del passato è infatti subentrato – a partire dal 
postconcilio – un modello teleologico – quel-
lo della cosiddetta “morale della responsabili-
tà” di matrice weberiana – che tende a misu-
rare, di volta in volta, le conseguenze positive 
e/o negative dei processi in atto o a valutare la 
proporzionalità esistente tra la bontà del fine 
perseguito e le ricadute positive e/o negative 
dei mezzi adottati per perseguirlo. Econo-

mia ed etica acquiscono pertanto il caratte-
re di scienze umane e storiche, che devono 
confrontarsi con la realtà, rinunciando a pre-
supposti assolutistici e declinandosi secondo 
criteri di attenzione alla mutevolezza delle 
situazioni, senza rinunciare per questo a far 
valere i valori di cui sono portatrici. 

Il modello dei rapporti tra economia ed eti-
ca, che viene dunque affermandosi in que-
sto contesto, è un modello di correlazione, 

contrassegnato da una circolarità positiva tra 
le due grandezze, cioè da un interscambio per 
il quale l’elaborazione delle indicazioni nor-
mative sulle quali l’economia deve svilupparsi 
è frutto di un processo di reciproca coopera-
zione, nel quale al rispetto delle leggi proprie 
dell’economia deve corrispondere l’attenzio-
ne ad avere ultimativamente di mira il bene 
umano globale. 

2.   L’efficienza economica 
nell’orizzonte della solidarietà

La possibilità di mettere in atto tale mo-
dello è strettamente legata alla capacità 
di far interagire positivamente i valori 

che fanno capo all’economia e all’etica, cioè 
rispettivamente l’efficienza e la solidarietà. 
A una prima impressione, sembra trattarsi 
di valori antitetici, e tali sono stati per molto 
tempo considerati, quando – come già si è ri-
cordato – si tendeva ad espungere dall’econo-
mia qualsiasi riferimento all’etica. 
Oggi tutto risulta diverso. E questo, in pri-
mo luogo, per la necessità di ripensare i cri-
teri in base ai quali definire l’efficienza, stan-
te una situazione nella quale l’appello alle 
sole logiche quantitative – massimizzazione 
della produttività e del profitto – appare non 
solo insufficiente ma anche deviante rispetto 
agli obiettivi della promozione umana e del-Aaron Patterson 

Stefan Powell



3/2014 ● Proposta Educativa ↔link 23Proposta Educativa ● 3/2014↔link22

R&M↔Economia

Un’analoga riflessione si può condur-
re anche a proposito della definizio-
ne della solidarietà. Senza entrare nel 

merito di un’analisi dettagliata della molte-
plicità dei suoi significati, si può senz’altro 
dire che essa condensa in se stessa giustizia ed 
equità, nel senso che implica l’esercizio di una 
giustizia, che non si limiti alla pur necessaria 
perequazione dei diritti, ma tenda a conside-
rare anche le differenze delle condizioni sog-
gettive, dando a ciascuno secondo le proprie 
esigenze, mai del tutto oggettivabili. D’altra 
parte, la solidarietà, se non vuole rimanere 
al livello della mera enunciazione di princi-
pio ma si propone, come è giusto, il perse-
guimento di obiettivi concreti, ha bisogno di 
confrontarsi con l’efficienza, cioè di verificare 
i risultati ottenuti. 
   Non vi è dunque efficienza senza solida-
rietà, ma non vi è neppure solidarietà senza 
efficienza. Il che sta a indicare che si tratta di 
valori che vanno tra loro correlati, senza pe-
raltro dimenticare il diverso carattere che essi 
rivestono e la diversa posizione che essi devo-
no occupare nella fissazione di un eventuale 
ordine gerarchico. Mentre, infatti, la solida-
rietà ha la funzione di fine a cui tendere, l’ef-
ficienza costituisce il mezzo (la via obbligata) 
da utilizzare in vista del suo perseguimento. 
Il rapporto tra economia ed etica comporta 
dunque l’impegno a promuovere un sistema 
economico efficiente, che si sviluppi avendo 
come obiettivo l’attuazione della solidarietà.

3. Due questioni da affrontare

Al di là del discorso metodologico fin qui 
sviluppato, due sono le questioni che vanno 
concretamente affrontate, se si intende dare 
al sistema economico un orientamento nella 
direzione annunciata e ristabilire così nei fatti 
un corretto rapporto tra economia ed etica. 

Economia↔R&M

Quale modello di sviluppo?
La prima questione riguarda il mo-
dello di sviluppo. Il modello fino ad 

oggi perseguito, soprattutto a partire dalla 
rivoluzione industriale e dalla nascita del ca-
pitalismo, nonché fatto proprio dalla scienza 
economica tradizionale che puntava su una 
sempre più elevata produttività e sullo sfrut-
tamento costante delle risorse naturali, si è ri-
velato – come già si è detto – anche economi-
camente fallimentare. L’esigenza è dunque di 
dare vita a un modello che sappia coniugare al 
proprio interno quantità e qualità; un model-
lo, in altre parole, ecocompatibile, che faccia 
debitamente i conti con le risorse disponibili 
e con la sopportabilità ambientale, e ispirato 
a criteri di giustizia distributiva, perciò capace 
di creare condizioni di equilibrio perequati-
vo tra i vari popoli della terra e tra le diverse 
categorie sociali, così da evitare situazioni di 
conflitto sociale con  ripercussioni negative 
anche a livello economico. 
La questione del modello, al di là delle diverse 
valutazioni della situazione e delle prospettive 
per il futuro, comporta attenzione a una serie 
di presupposti che chiamano direttamente in 
causa l’etica. 
a)	 Il primo è anzitutto l’attuazione di un’in-
versione di tendenza nel rapporto tra economia 
reale ed economia finanziaria. La suprema-
zia, del tutto anomala, acquisita dall’eco-
nomia finanziaria, che da mezzo al servi-
zio dell’economia reale si è trasformata in 
sistema egemone, subordinando a se stessa 
l’economia produttiva, è la causa principa-
le dell’attuale crisi. L’economia finanziaria, 
caratterizzata da processi nei quali il danaro 
riproduce se stesso, va infatti soggetta a for-
me di speculazione, aggravate oggi dall’af-
fermarsi di un mercato globalizzato, con 
gravi conseguenze per gli equilibri econo-
mici nazionali e internazionali. 

b)	 Il secondo presupposto altrettanto fon-
damentale è costituito dall’assegnazione del 
primato al profitto sociale rispetto a quello 
aziendale. Non si intende certo negare l’im-
portanza per l’azienda di incamerare il pro-
fitto, che deve essere reimpiegato in funzione 
dell’incremento della produttività e dell’in-
novazione tecnologica. Si intende, tuttavia, 
sottolineare che esso va valutato nel contesto 
più allargato di attenzione alle ricadute sociali 
della attività aziendale, tanto sul terreno lavo-
rativo quanto su quello dello sviluppo civile. 
Questo comporta che non si scarichino, da un 
lato, sulla società i costi negativi dei processi 
produttivi – si pensi soltanto a quelli ecologici 
– e, dall’altro, che il bilancio che viene redatto 

sia un bilancio sociale nel quale vangano con-
siderati anche gli effetti positivi e/o negativi 
prodotti nell’ambito della società. 
c)	 Infine, il terzo presupposto è la riconside-
razione della funzione insostituibile della poli-
tica, alla quale spetta anzitutto la produzione 
delle “regole” che devono normare il merca-
to perché sia un mercato davvero libero; ma 
spetta pure il compito di fornire indirizzi, che 
orientino al “bene comune” i processi produt-
tivi, segnalando gli obiettivi prioritari da per-
seguire e incoraggiandone (soprattutto attra-
verso la politica creditizia) il perseguimento. 
La crisi che la politica oggi attraversa, sia per 
la presenza di poteri forti – quello economi-
co in primis – che fanno di essa una variabile 

Il “sogno-profezia” di Keynes

Giungo alla conclusione che, scartando l’eventualità di guerra e di incrementi demografici eccezionali, il pro-
blema economico può essere risolto, o per lo meno giungere in vista di soluzione, nel giro di un secolo. 
Ciò significa che il problema economico non è, se guardiamo al futuro, il problema permanente della razza 
umana. […] Ove questo fosse risolto, l’umanità rimarrebbe priva del suo scopo tradizionale. Sarà un bene? Se 
crediamo almeno un poco nei valori della vita, si apre per lo meno una possibilità che diventi un bene. […] 
Pertanto, per la prima volta dalla sua creazione, l’uomo si troverà di fronte al suo vero, costante problema: 
come impiegare la sua libertà dalle cure economiche più pressanti, come impiegare il tempo libero che la 
scienza e l’interesse composto gli avranno guadagnato, per vivere bene, piacevolmente e con saggezza. Gli 
indefessi, decisi creatori di ricchezza potranno portarci tutti, al loro seguito, in seno all’abbondanza economi-
ca. Ma saranno solo coloro che sanno tenere viva, e portare a perfezione l’arte stessa della vita, e che non si 
vendono in cambio dei mezzi di vita, a poter godere dell’abbondanza, quando verrà. […] Quando l’accumula-
zione di ricchezza non rivestirà più un significato sociale importante, interverranno importanti mutamenti nel 
codice morale. Dovremo saperci liberare di molti dei principi pseudomorali che ci hanno superstiziosamente 
angosciato per due secoli per i quali abbiamo esaltato come massime virtù le qualità umane più spiacevoli. 
Dovremo avere il coraggio di assegnare alla motivazione “denaro” il suo vero valore. L’amore per il denaro 
come possesso, e distinto dall’amore per il denaro come mezzo per godere i piaceri della vita, sarà ricono-
sciuto per quello che è: una passione morbosa, un po’ ripugnante, una di quelle propensioni a metà criminali 
a metà patologiche che di solito si consegnano con un brivido allo specialista di malattie mentali. […] Ma 
attenzione! Il momento non è ancora giunto. Per almeno altri cento anni dovremo fingere con noi stessi e con 
tutti gli altri che il giusto è sbagliato e che lo sbagliato è giusto, perché quel che è sbagliato è utile, e quel che 
è giusto no. […] In questo frattempo non sarà male por mano a qualche modesto preparativo per quello che 
è il nostro destino, incoraggiando e sperimentando le arti della vita non meno delle attività che definiamo 
oggi “impegnate”. Ma, soprattutto, guardiamoci dal sopravvalutare l’importanza del problema economico o di 
sacrificare alle sue attuali necessità altre questioni di più profonda e più duratura importanza. Dovrebbe es-
sere un problema da specialisti, come la cura dei denti. Se gli economisti riuscissero a farsi considerare gente 
umile, di competenza specifica, sul piano dei dentisti, sarebbe meraviglioso.

John Maynard Keynes (da Esortazioni e profezie)



3/2014 ● Proposta Educativa ↔link 25Proposta Educativa ● 3/2014↔link24

Economia↔R&M R&M↔Economia

dipendente, sia per il provincialismo che tut-
tora la caratterizza – la persistenza degli stati-
nazione come istituzioni assolute è la ragione 
della sua scarsa incidenza in un mondo glo-
balizzato – rende certo difficile l’esercizio di 
tali funzioni, che sono tuttavia assolutamente 
necessarie ad un corretto sviluppo in senso 
umanizzante della vita economica. 

Quale gestione e da parte di chi
Il capovolgimento appena segnalato 
nei rapporti tra economia e politi-

ca, con l’egemonia della prima, mette senza 
dubbio seriamente a repentaglio il corretto 
articolarsi della vita democratica. Non sono 
tanto gli aspetti formali a venire intaccati – il 
diritto di voto o, più in generale, il rispetto 
delle procedure – ma è la sua stessa sostan-
za, la possibilità cioè di scelte libere, non 
condizionate dall’influenza di fattori esterni 
– si pensi all’incidenza dei media controllati 
in larga misura dal potere  economico–   che 
provocano sulle masse indirizzi unidirezio-
nali. Lo sviluppo positivo della democrazia è 
strettamente connesso, oltre che a un preciso 
equilibrio tra i poteri, ad una sempre maggio-
re democratizzazione – lo sottolineava ripe-
tutamente e con forza Norberto Bobbio – dei 
vari ambiti della convivenza. 

Non ha dunque torto chi afferma che 
soprattutto in futuro la democrazia 
o sarà democrazia economica o non 

sarà. La possibilità che questo si avveri è le-
gata al superamento della tradizionale dia-
lettica di stato e mercato e all’introduzione 
– come vuole la cosiddetta “economia civile” 
– di una variabile intermedia, la società civile, 
come elemento equilibratore tanto dell’azione 
del mercato che dello stato. L’obiettivo non 
è quello di emarginare i tradizionali pilastri 
dell’attività economica, ma piuttosto di indi-

rizzare le loro funzioni al perseguimento del-
la promozione umana, favorendo il concorso 
partecipativo dell’intera cittadinanza. 
L’idea di economia civile non è, d’altronde, 
di per sé del tutto nuova; ha le proprie basi 
nel profondo medioevo – significativo è, al ri-
guardo, il contributo del mondo francescano 
con la creazione dei Monti di pietà – e ha ac-
quistato piena espressione nel periodo dell’il-
luminismo. Il primo ad utilizzare tale termine 
è stato infatti un illuminista italiano, Fran-
cesco Genovesi, che appartiene alla scuola 
napoletana e la cui opera fondamentale, re-
centemente ripubblicata dall’editrice «Vita 
e Pensiero» di Milano, si intitola Lezioni di 
economia civile. 
Il presupposto fondamentale dell’economia 
civile è l’abbandono della tradizionale fon-
dazione individualistica dell’economia – per 
la scienza economica classica (e neoclassica) 
il soggetto dell’economia è l’individuo guida-
to dalla logica dell’interesse privato – e la sua 
sostituzione con una visione personalistica, 
dunque relazionale, che fa di essa, fin nelle 
sue radici, un’esperienza con valenze sociali. 
Il fondamento dell’attività economica (come 
del resto di ogni altra attività umana) è la per-
sona, che è, per definizione, soggetto di e in 
relazione, il quale agisce in una rete di rappor-
ti dalla quale non può prescindere, e che deve, 
di conseguenza, curarsi responsabilmente dei 
riflessi che le proprie azioni hanno sugli altri. 
Questo implica, come conseguenza, che l’at-
tenzione a una forma di solidarietà, per la 
quale beni e servizi vanno equamente distri-
buiti secondo i bisogni delle persone, passi 
attraverso il coinvolgimento responsabile di 
tutti. Diventa dunque qui fondamentale il 
principio di sussidiarietà, che ha come scopo 
quello di favorire la più ampia partecipazione 
dal basso, alimentando, accanto alla coscien-
za dei diritti, quella dei doveri,  e insistendo 

perchè ciascuno offra il proprio contributo, 
anche su questo terreno, all’edificazione del 
bene comune. 
Tutto ciò comporta un ribaltamento di pro-
spettiva rispetto all’economia classica, per la 
quale esisteva una rigida spartizione di com-
piti tra economia e politica: alla prima spetta-
va semplicemente il compito di produrre beni, 
mentre la seconda era chiamata ad esercitare 
la giustizia distributiva, tamponando, me-
diante l’intervento dello stato sociale, le falle 
prodotte dal sistema produttivo. Giustamen-
te i fautori dell’economia civile ritengono che 
vada superata tale dicotomia, e che pertanto 
economia e società, e dunque impegno socia-
le, non possano andare disgiunti, ma vadano 
fatti oggetto di un processo di interazione. 

Sulla base di questi orientamenti di 
fondo, è infine, necessario procedere 
all’individuazione delle vie concrete 

attraverso le quali dare corso alla proposta 
illustrata. Un rilievo di primo ordine va an-
zitutto assegnato, in particolare per il valore 
simbolico che rivestono, al volontariato e al 
privato sociale (sia no-profit che profit) e, in 
generale, al sistema della cooperazione. Ma, 
se si intende operare un vero cambiamento 
a livello macroeconomico, la strada da per-
correre è, sul versante industriale, la promo-
zione della responsabilità sociale di impresa 
(RSI) e, sul versante dello stato, la creazione 
di condizioni per una gestione dei servizi che 
veda come protagonisti le istituzioni pubbli-
che e le soggettività sociali nel quadro di una 
dialettica positiva, che eviti il rischio della 
burocratizzazione e favorisca l’attenzione ai 
bisogni reali del territorio sul quale il servi-
zio viene erogato. 
Se si sapranno fare proprie coraggiosamente 
le direttrici indicate, economia ed etica, lun-
gi dal rimanere realtà parallele o addirittura 

contrapposte – come purtroppo fino ad oggi, 
in larga misura, avviene – risulteranno istan-
ze convergenti, ambedue necessarie alla co-
struzione di una società più partecipata e più 
solidale. 

Sussidiarietà circolare
e nuovo modello di welfare 

Nella welfare society è l’intera società, e non solo 
lo stato, che deve farsi carico del benessere dei 
suoi cittadini. Parallelamente a tale concetto, il 
principio di sussidiarietà circolare ha cominciato 
a fare capolino. Se è necessario che sia la socie-
tà nel suo complesso a prendersi cura dei suoi 
cittadini in modo universalistico, è evidente che 
occorre mettere in interazione strategica i tre 
vertici del triangolo magico, cioè le tre sfere di 
cui si compone l’intera società: la sfera dell’ente 
pubblico (stato, regioni, comuni, enti parastatali, 
ecc.), la sfera delle imprese, ovvero la business 
community, e la sfera della società civile organiz-
zata, (volontariato, associazioni di promozione 
sociale, cooperative sociali, organizzazioni non 
governative, fondazioni). Ebbene, l’idea della 
sussidiarietà circolare è tutta qui: le tre sfere de-
vono poter trovare modi di interazione sistema-
tica (cioè non estemporanea) sia nel momento 
in cui si progettano gli interventi che si ritiene di 
porre in campo sia per assicurarne la gestione.
Il vantaggio di passare alla welfare society e al 
conseguente principio della sussidiarietà circola-
re sta nella possibilità di superare le due aporie 
del welfare state di cui abbiamo parlato sopra. 
Innanzitutto, con questo modello sarebbe possi-
bile reperire le risorse necessarie dal mondo del-
le imprese. Quando si dice “mancano le risorse” ci 
si sta riferendo a quelle pubbliche, non a quelle 
private, che al contrario, sono ben presenti e in 
continuo aumento. Il punto è che sinora nessuno 
ha pensato di attingere alle risorse provenienti 
dal mondo delle imprese for profit per incanalar-
le verso la fornitura di servizi di welfare. In secon-
do luogo, la presenza dell’ente pubblico diventa 
fondamentale all’interno di questo meccanismo, 
in quanto esso deve vigilare per garantire l’uni-
versalismo. Il pericolo dell’esclusione di alcuni 
gruppi sociali dalla fruizione dei servizi deve es-
sere sempre tenuto presente.

Stefano Zamagni (da ordosocialis.de)



3/2014 ● Proposta Educativa ↔link 27Proposta Educativa ● 3/2014↔link26

XXXXYYYYY↔R&M

Cataldo Zuccaro

DELL’ESSERE PER L’ALTRO
Il valore

L’itinerario che qui propongo sarà 
scandito in tre momenti: il pri-
mo, focalizza l’aspetto antropo-
logico, mettendo in risalto il si-
gnificato dell’essere; il secondo, 

rilegge, interpreta, sotto il profilo etico, quan-
to è emerso; e il terzo momento lo riassume 
in chiave teologica e religiosa, specificando, 
attraverso alcuni esempi evangelici, l’uso del 
denaro nel contesto della vita.

L’antropologia dell’indigenza 
e il significato dell’essere

Quando parliamo di antropologia e di 
uomo, in genere, ci riferiamo, anche 
se non in modo esplicito, all’uomo 

occidentale. In realtà, l’umanità va oltre que-
sto etnocentrismo europeo. Quindi è bene te-
nere presente che si parla di tutti gli uomini e 
non soltanto in senso geografico, ma anche in 
senso cronologico. Che cosa intendo, allora, 
per antropologia dell’indigenza? Mi riferisco 
ad un fatto biologico che è scontato: la vita 
dell’uomo è racchiusa tra il pianto del neona-
to e il rantolo del morente. Ovviamente que-
sti gesti si spiegano benissimo sotto il profilo 
fisico, biologico, ma possono rappresentare 
anche una sorta di parabola metafisica dell’es-
sere umano, perché in fondo l’uomo appare 

come essere del bisogno. Strutturalmente, il 
pianto del neonato ed il rantolo del morente 
sono quasi dei messaggi rivolti a chi li può 
intercettare, facendolo diventare responsabile 
della reazione che essi producono. In verità, 
l’uomo, andando avanti, si libera progressiva-
mente dai bisogni, ma non potrà mai liberarsi 
dal bisogno di avere bisogno. C’è, infatti, un 
bisogno al singolare che entra a far parte del 
DNA dell’uomo, inciso nel vivo della sua car-
ne: esso si manifesta nel mistero di solitudi-
ne e di rimando all’altro, di insufficienza per 
sé che apre alla relazione; questa ferita, che 
è incisa nel vivo della carne e che sanguina, 
emblematicamente espressa dal bimorfismo 
sessuale, è il fatto che l’uomo non basta a se 
stesso.
L’uomo, dunque, è un essere ricco di bisogni, 
anzi è l’essere del bisogno. Parlo di bisogno e 
dobbiamo distinguere il bisogno dal capric-
cio. Ci sono, per esempio, tanti modi, tante 
cause che originano il fenomeno del pianto: 
c’è il pianto del capriccioso, che nella sca-
la mondiale si esprime in coloro che hanno 
troppo, ma c’è anche il pianto del bisognoso; 
le lacrime dell’affamato sono diverse da quelle 
del sazio e l’uomo, se si libera dai bisogni al 
plurale, non riuscirà mai a liberarsi dal biso-
gno di essere, cioè dal bisogno di vita. è que-
sta dimensione strutturale che mostra come 

R&M↔VALORI

Giuseppe Calsamiglia

R&M↔Valori

egli non possieda da sé la capacità di generarsi 
alla vita. Il tema della generazione indica pro-
prio che esiste necessariamente un essere “ri-
volto a”, e questa è la struttura di una persona 
non chiusa in se stessa: lasciato a se stesso, 
l’uomo non riuscirebbe a vivere. La prova più 
ovvia e più visibile ci é data quando le cro-
nache ci raccontano di neonati abbandonati 
nei cassonetti, il cui pianto non genera nes-
suna reazione da parte di coloro che possono 
ascoltarlo. E questo pianto può diventare, nel 
significato dell’antropologia dell’indigenza, 
una sorta di parabola metafisica. Se il pianto 
è una domanda di aiuto, di bisogno di esse-
re a chi può intercettarlo, allora vuol dire che 
questa domanda porta scritto già dentro di sé 
non la risposta, ma il logos della risposta, cioè 
l’esigenza di una risposta, altrimenti rimar-
rebbe, per così dire, una domanda retorica. 
Se la domanda è vera, allora porta scritta una 
risposta e la risposta è autentica solo se è una 
reazione ad una domanda; pertanto, se l’uo-
mo è l’essere della domanda è anche l’essere 
della risposta, in quanto destinatario lui stesso 
della domanda dell’altro. Allora il significato 
dell’essere è racchiuso in questa struttura della 
reciprocità, oltre ad un mal compreso senso 

dell’autonomia che, nella cultura contempo-
ranea, diventa quasi un mantra. Quindi, il si-
gnificato dell’essere si rivela come reciprocità 
iscritta dentro il disegno di quella antropo-
logia da me chiamata “dell’indigenza”. Non 
mi sfugge, naturalmente, che nella storia del 
pensiero ci sono stati autori illustri che han-
no parlato di bisogno, da Marx a Freud: in 
essi si ritrova una sorta di antropologia che, 
affondando le sue radici nella riflessione di 
Hegel, considera l’uomo come un fascio di 
bisogni. Ma la differenza tra il mio punto 
di vista e quello di questi autori consiste nel 
fatto che loro si interessano dei bisogni che 
sono riconosciuti nel momento di estrinseca-
zione storica, mentre nel mio caso la categoria 
del bisogno, al singolare, si coglie come cifra 
costitutiva dell’essere dell’uomo. L’uomo ha 
tanti bisogni perché egli è l’essere del bisogno. 

Antropologia dell’indigenza ed etica

Il secondo momento ha l’obiettivo di ri-
leggere questa antropologia dell’indigen-
za sotto il profilo specificamente etico. 

Mi sento di ripetere il mio punto di vista, e 
quindi trasmetterlo, avendo sempre in fili-

Canto notturno

Il navigante si perse in un sogno
di stelle irrangiugibili;
da allora tutti i dati trasmessi
sono illeggibili.
Ogni tanto ci arrivano segni
che registra solo il cuore:
forse, forse, non c’è stato mai,
e sono tutte storie.
In questa notte seminata di nuvole
che non una luce trema,
ogni domanda è la risposta a una 
domanda  
della risposta prima;

ogni ritorno è una falsa partenza,
l’illusione di un movimento,
come questo bagno di lacrime
che non ho pianto.
 
Troppo cielo;
troppe foglie ha buttato il pensiero;
troppi nomi per dirne uno solo;
troppe, queste lezioni di volo:
fammi scendere, portami via, via, via,
portami via con te,
portami a casa mia,
tienimi sempre,
 
Via, via, via,

un tempo io sognai,
prima di te sognai,
solo di ombre,
solo di ombre.
 
Nella memoria del mondo ci sono 
battaglie
e nostalgie del cielo,
grandi navi portano a spasso
la luce del pensiero:
ma io ricordo soltanto quel bacio,
quel giorno di primavera:
tutta la storia non vale
il tuo bacio di una sera.

Roberto Vecchioni



3/2014 ● Proposta Educativa ↔link 29Proposta Educativa ● 3/2014↔link28

Valori↔R&M 

grana il discorso dell’economia, della libertà, 
dell’essere e dell’avere, del valore in sé, della 
realizzazione di sé e così via. Allora, sorge la 
domanda: «Quale tipo di attività metafisica, 
che risposta si può dare al pianto del neonato 
o al rantolo del morente, o in altri termini, 
al bisogno di essere dell’uomo, al senso della 
libertà?». Esaminando la questione dal punto 
di vista dell’essere del bisogno, l’uomo si tra-
sforma nel bisogno di essere. Perché? Qual è 
il significato del bisogno? È come se l’uomo 
stesse reclamando che gli venisse riconosciuto 
il suo essere. È allora che dall’essere del biso-
gno si passa al bisogno di essere e dal bisogno 
di essere si passa al dover fare di chi intercetta 
questo bisogno di essere e viene chiamato a 
porsi la domanda «che cosa fare?».
Per motivare che la cosa non sia così pere-
grina, desidero richiamare all’attenzione un 
autore molto conosciuto, Hans Jonas. Egli 
individua nel pianto del neonato proprio il 
paradigma ontologico dell’etica. Che atteg-
giamento assumere nel pianto del neonato, 
cioè nel bisogno di essere dell’uomo? È dal 
dover fare, dalla necessità di provvedere di 
fronte alla domanda di essere dell’uomo, che 
nasce direttamente l’esigenza di varcare la so-

glia della dimensione etica. Penso che ci siano 
due tipologie di risposta nei confronti del bi-
sogno di essere.

La prima tipologia è ovviamente stru-
mentale: l’altro è per me, anzi sono 
molto lieto che egli sia nel bisogno, per-

ché io possa strumentalizzare il suo bisogno 
per dei profitti, mi impossesso del suo biso-
gno, lui è più debole, più piccolo, lo conqui-
sto e pertanto il rapporto diventa una sorta 
di schiavitù, che può essere definita etica del 
più forte. Tutto ciò è possibile, ma fino ad un 
certo punto, perché l’altro non è un pezzo di 
legno, inerme o inerte, che si lascia facilmente 
strumentalizzare; talvolta, entra in conflitto. 
Per questo, soprattutto gli occidentali si sono 
inventati la storia dell’autonomia, meglio 
della tolleranza, ponendo in essere un simi-
le ragionamento: «Non mi conviene entrare 
in conflitto con l’altro, perché potrei ricever-
ne dei danni. Allora facciamo una spartizio-
ne di spazi di libertà: pertanto, la mia libertà 
comincia dove finisce la sua, così noi non ci 
tocchiamo e non ci diamo fastidio reciproca-
mente». E questa l’abbiamo chiamata tolle-
ranza, cioè vivere come se l’altro non ci fosse.

R&M↔Valori

Ora la radice di questo concetto di tolleranza 
è la stessa radice di strumentalizzazione, che 
genera violenza, che fa scoppiare le bombe 
o abbattere gli aerei in volo con i civili, è la 
stessa radice. Vivere come se l’altro non ci 
fosse vuol dire che io già l’ho ucciso nel mio 
cuore, non trova spazio. L’altro non c’è, fin 
quando non mi dà fastidio. Quest’idea, se-
condo cui la mia libertà finisce dove… può 
essere un’idea lusinghiera, ma in effetti de-
vastante perché crea quello che qualche so-
ciologo chiama una folla di soli, è una solitu-
dine elevata a sistema. È un trucco, o come 
lo definisce un autore inglese, è un pensiero 

killer. Noi in nome della tolleranza uccidia-
mo l’altro. In effetti, noi non stiamo parlando 
di tolleranza, ma di indifferenza. Abbiamo 
messo all’indifferenza una maschera nobile. 
La tolleranza è tutto il contrario dell’indif-
ferenza, la tolleranza assume l’indifferenza. 
Fa la differenza. Assume non vuol dire che 
la appiattisce, assume vuol dire che entra in 
relazione con l’indifferenza, ne riconosce l’e-
sistenza e si pone a contatto con essa. C’è 
una sorta di reciprocità, ma quando l’altro 
diventa talmente altro succede che per noi 
diventa uno straniero, un estraneo.Quando 
in Occidente parliamo del rispetto della liber-
tà individuale, facilmente lo trasformiamo in 
condanna alla solitudine. Se l’altro vuole farsi 
del male, è libero di farlo, e se l’altro piange, 
tornando alla parabola metafisica, è libero di 
piangere, perché io non posso usare violenza 
intervenendo nel suo livello privato.

Il secondo atteggiamento dell’etica è, inve-
ce, quello di un’accoglienza incondiziona-
ta: io sono per l’altro. È lo stile della per-

sona che si lascia raggiungere, provocare dal 
bisogno dell’essere dell’altro e cerca di darvi 
una risposta nella misura del concretamente 

una persona può identificarsi o di-
pendere dal suo comportamento 
moralmente retto o identificarsi e 
dipendere dal suo atteggiamento 
moralmente buono: la prima teoria 
dà vita a quella che viene chiamata 
“Etica del successo”, la seconda al-
l’”Etica dell’atteggiamento”.
Secondo l’etica dell’atteggiamen-
to, il comportamento moralmen-
te retto consiste nell’osservanza 
materiale della norma e non pro-
duce atteggiamento morale buo-
no. Non si diventa buoni, in altri 
termini, perché ci si comporta in 

modo moralmente retto, ma per-
ché si possiede un atteggiamento 
moralmente buono. Proprio per-
ché si possiede quest’atteggia-
mento e perché si vuol essere fino 
in fondo coerenti con esso si agi-
sce, poi, correttamente dal punto 
di vista morale. […]
Valutare il comportamento in 
sé non è così semplice come la 
valutazione dell’atteggiamento, 
mentre la verifica della rettitudi-
ne morale del proprio e dell’altrui 
comportamento è procedimento 
molto più semplice, per certi ver-

si, rispetto a quello della verifica 
morale dell’atteggiamento.
Come l’atteggiamento moralmen-
te buono non è conditio sufficiens 
perché si abbia un comportamen-
to moralmente retto, così anche 
i criteri seguiti per la valutazione 
dell’atteggiamento, per quanto 
necessari, non sono sufficienti per 
la decifrazione esatta del giudizio 
morale su di esso o del comporta-
mento corrispondente al punto di 
vista della morale.

Salvatore Privitera
(da Dizionario di Bioetica, 1994)

Il fondamento dell’etica

Si cerca di sapere dove in ultima 
analisi vada a sedimentarsi la mo-
ralità della persona, rispondendo 
a domande come: “Quando si di-
venta buoni? Da dove scaturisce 
la moralità del soggetto morale? 
In che cosa consiste? Con che 
cosa si identifica?”
Rispondere a queste domande 
significa distinguere innanzitutto 
la sfera dell’atteggiamento mo-
rale o dell’atto volontario interno 
da quella del comportamento o 

dell’atto volontario esterno, per 
vedere se la bontà morale di una 
persona dipenda e si identifichi 
col suo atteggiamento o col suo 
comportamento.
Normalmente per qualificare la 
corrispondenza dell’atteggia-
mento dal punto di vista della 
morale si usa la formula «mo-
ralmente buono/moralmente 
cattivo», mentre per il com-
portamento si preferisce usare 
«moralmente retto/moralmente 
errato», per distinguere anche lin-
guisticamente il giudizio formula-

to sul comportamento da quello 
sull’atteggiamento.
Con questa aggettivazione vie-
ne pure chiaramente evidenziato 
che l’azione diventa moralmente 
retta solo se e quando è struttura-
ta ed attuata sulla base di questa 
conformità esteriore alla norma e 
che l’adesione interiore, in cui si 
sedimenta la moralità della per-
sona, si identifica sempre con la 
conformità dell’atteggiamento.
Secondo una delle tante distin-
zioni classiche che vengono ope-
rate in etica la bontà morale di 

Emilio Labrador



3/2014 ● Proposta Educativa ↔link 31Proposta Educativa ● 3/2014↔link30

Valori↔R&M

possibile. La dimensione del concretamente 
possibile apre lo spazio della politica, nel sen-
so bello del termine: la politica è l’iniziativa 
della mediazione possibile. Noi sappiamo che 
c’è il bene assoluto, non è un bene storico. 
Nella storia il bene è sempre legato a situa-
zioni contingenti, l’agire non è mai un agire 
puramente astratto, è sempre un agire pieno 
di terra; non si può togliere la terra dall’agire 
storico, quindi, è sempre un agire sporco. La 
sporcizia non è segno di peccato. La sporcizia 
è segno della condizione umana del fattibile. 
Allora, rispondere al bisogno di essere dell’al-
tro, nella misura in cui io ne sono capace e 
nella misura in cui io riconosco il suo bisogno 
di essere, significa riconoscere la mia dimen-
sione umana normale, che non è quella di un 
Padre Eterno. E significa chiedersi fino a che 
punto concretamente io posso dare risposta. 
È il ruolo non solo individuale, ma della po-
litica. Ecco, allora, il passaggio dall’antropo-
logia dell’indigenza all’etica della risposta. 
Questo comporta di fatto una relazione che 
si stabilisce tra chi presenta il proprio bisogno 
di essere e chi lo intercetta e si lascia inter-
pellare, domandandosi se è in grado di darvi 

risposta. Pertanto, la natura dell’etica supera 
una dimensione puramente individuale e si 
caratterizza necessariamente come dialogica, 
aprendo uno spazio sociale.
Per troppo tempo, nella nostra tradizione an-
che cristiana, abbiamo visto l’etica in funzio-
ne di un perfezionamento individuale. L’etica 
individuale non esiste. Perché? Perché strut-
turalmente, se è vera l’analisi antropologica 
precedente, l’uomo è in relazione. Noi siamo 
debitori di una filosofia occidentale aristoteli-
ca. Avremmo però anche fatto bene a nutrirci 
della rivelazione ebraico-cristiana. Cosa che 
peraltro Sant’Agostino ha cominciato a fare. 
Dio è trinità, è relazione. Quindi noi dicia-
mo che all’inizio c’è l’individuo, ma potrebbe 
darsi che all’inizio ci sia la relazione. Il mio 
professore di filosofia diceva che la relazione è 
successiva alla costituzione formale dell’esse-
re: l’essere prima c’è e poi comincia ad entrare 
in relazione. E se la stessa relazione fosse il 
costitutivo formale dell’essere, il cuore della 
morale? È opinabile quello che dico, perché 
uno potrebbe scegliere come cuore della mo-
rale la strumentalizzazione dell’altro. 

Il primum eticum, secondo me, non si può 
dimostrare. O tu decidi di essere per l’al-
tro, oppure decidi di porre l’altro per te. 

Che cosa sia meglio lo devi scegliere tu. Da 
qui nasce il default. La visione dell’etica, il si-
stema operativo. O tu sei per l’altro o l’altro è 
per te. Allora dal porsi come risposta al biso-
gno dell’altro deriva certamente il benessere 
del bisognoso. Non intendo solo il comfort, 
ma - secondo la conseguenza logica di quanto 
detto - è il bisogno di essere, quindi, il ben-
essere del bisognoso. Nella mia prospetti-
va, dal porsi, cioè, come risposta al bisogno 
dell’altro deriva anche l’identità profonda di 
chi dona. Credo che nel momento in cui io 
mi pongo come risposta al bisogno di essere 

R&M↔Valori

dell’altro, nella misura concreta in cui riesco 
ad intercettarlo e a realizzarlo non è soltanto 
lui a ricevere ciò di cui ha bisogno, ma la mia 
donazione sta togliendo, sta liberando la mia 
identità più profonda e sta plasmando ciò che 
io in fondo sono. L’identità è quanto di più 
personale noi possediamo, ma è raggiungibile 
nella misura in cui ci poniamo come risposta 
al bisogno degli altri. L’identità è la mia, ma 
sono gli altri che la costruiscono e me la ren-
dono e ridisegnano ogni volta che loro trova-
no in me una possibilità di soddisfazione del 
loro essere. Allora questo essere da qualcuno, 
essere con qualcuno, della struttura antropo-
logica dell’indigenza, trova al livello etico una 
coerente realizzazione nell’essere per gli altri. 
E visto che si parla di generazioni, allora non 
ho resistito alla tentazione di ricorrere all’a-
nalogia di quanto succede nella nostra vita 
umana. Nel mio paese c’è questo proverbio: è 
la moglie che fa il marito e viceversa. L’iden-
tità dei coniugi non è chiusa e gelosamente 
custodita da qualcuno in modo indipendente 
dall’altro, ma è aperta in una figura in dive-
nire, che è la reciprocità del rapporto a dise-
gnare e a ridisegnare continuamente. Pensate 
forse voi che siano i genitori che generano? 
Non è forse vero che siano i figli a generare 
i genitori in quanto tali? C’è questa struttura 
della reciprocità che diventa una legge di fatto 
da cui non si scappa. 

L’orizzonte evangelico

Finalmente, ora comincerò a parlare di 
Gesù. Vorrei interpretare attraverso lo 
sguardo, la luce della fede, quanto pre-

cedentemente emerso sotto il profilo antro-
pologico ed etico. Con una particolare atten-
zione al denaro e alla persona: l’antropologia 
dell’indigenza, ovviamente riassunta e riletta 
in chiave esplicita nella rivelazione cristiana. 

In qualunque documento del magistero, nel-
la nostra tradizione, nei Padri della Chiesa, 
l’uomo è creatura. Tra le immagini che più 
colpiscono vi è quella offertaci da Sant’Ago-
stino, il quale parla dell’uomo come indigens 
Deo e come capax dei, cogliendone la sostan-
ziale unità. L’uomo è bisognoso di Dio pro-
prio perché è capace di riceverlo. Allora la ci-
fra radicale dell’antropologia si intreccia con 
la teologia, il destino dell’uomo e il destino di 
Dio sono fondamentalmente legati. 
Vediamo qui le due lanterne: quella di Dio-
gene, che gira durante il giorno in cerca 
dell’uomo («dov’è l’uomo») e quella del folle 
di Nietzche che gira sempre durante il giorno 
con la luce accesa e chiede «dov’è Dio». La 
domanda dell’uomo e la domanda di Dio si 
intrecciano sempre. Sant’Agostino scrive: «Ci 
hai fatti per te, o Signore, il nostro cuore è 
inquieto finché non riposa in te».
A questo punto, desidero proporre l’inter-
pretazione cristiana dell’etica, intesa come 
risposta al bisogno dell’altro: l’ho trovata in 
un itinerario, nel Vangelo di Giovanni, che 
va dalla lavanda dei piedi fino ai piedi della 
croce. Il Vangelo di Giovanni, introducendo 
la lavanda dei piedi, dice che Gesù «avendo 
amato i suoi che erano nel mondo, li amò 
fino alla fine (eis telos)». Allora il lettore del 
Vangelo di Giovanni si chiede che significhi 
(eis telos): la risposta di «fino alla fine» non la 
trova fino a quando, continuando a leggere, 
incontra Gesù che muore e Giovanni, l’unico 
tra gli evangelisti, mette tra le ultime parole di 
Gesù morente un verbo che è secco (tetélestai) 
«Tutto è fatto», «ho fatto». Ora questo verbo 
indica due cose. La prima: quando Gesù entrò 
nel mondo disse al Padre «Ecco io vengo per 
fare la tua volontà». E ora che esce dal mondo 
Gesù dice «tetélestai». Ecco ho fatto e torno 
dal padre. E c’è anche un secondo significato 
legato alla lavanda dei piedi. Gesù ha ama-

Bùi Linh Ngân



3/2014 ● Proposta Educativa ↔link 33Proposta Educativa ● 3/2014↔link32

R&M↔ValoriValori↔R&M

to i suoi «fino alla fine» significa, nel senso 
cronologico, fino all’ultimo respiro. Questa 
icona di Cristo diventa per noi cristiani un’in-
terpretazione: offrire se stessi come risposta 
al bisogno degli altri significa inevitabilmen-
te consumarsi per loro, versare la propria esi-
stenza, privarsi di sé, proprio come dono che 
diventa vero solo quando non appartiene più 
al mittente, perché è ormai in possesso del 
destinatario: è qui che entra anche il discorso 
della speranza. Se Gesù ha concepito la pro-
pria esistenza come un dono offerto agli altri, 
allora vuol dire che la morte, che pure rimane 
spiegabile sul piano biologico della consuma-
zione fisica, di fatto è scritta come logos den-
tro quel tipo di vita che è vissuta per gli altri.

Occorre, tuttavia, fare un ulteriore pas-
saggio. Se è vero che la vicenda di 
Gesù non si conclude nel sepolcro, il 

logos interno alla sua morte (come dono di sé 
agli altri) è la resurrezione. Infatti, la pietra 
rotolata via non è un colpo di spugna che eli-
mina ciò che è stato, ma svela l’unica ragione 
della morte e resurrezione del Nazareno, l’a-
more. Vuol dire che la resurrezione è la ma-
nifestazione pubblica, ufficiale, visibile che la 
morte intesa come consumazione per gli altri 
è proprio l’obiettivo della vita dell’uomo. Pa-
radossalmente, là dove l’uomo trova la pau-
ra estrema, quella della morte, Gesù la vive 
nella convinzione che è proprio quella mor-
te che compie il destino della vita, a causa 
dell’amore: «Chi vorrà salvare la propria vita 
la perderà, ma chi perderà la propria vita per 
causa mia la salverà». La resurrezione intesa 
in questo modo è la manifestazione pubblica 
e il riconoscimento inequivocabile che è l’a-
more che vince la morte. Allora io domando 
a me stesso: «Se fossi stato sotto la croce con 
i Farisei, avrei davvero scommesso che, ve-
dendo il moribondo, quello fosse il successo 

della vita? Che la vita veramente di successo 
è quella di chi la usa per gli altri senza tratte-
nerla per sé?».

Nell’interpretazione cristiana, dun-
que, questa è la morte, ma dentro la 
morte è scritto il logos perché quella 

è una morte per amore. Ma il problema è se 
siamo proprio sicuri che quella sia una vita 
di successo, in quanto noi, durante la nostra 
esistenza terrena, vediamo il penultimo sta-
dio, che è la croce, e non vediamo l’ultimo, 
che è la resurrezione. Da qui nasce una gran-
de speranza. Ponendo la propria speranza di 
vita sulla morte e resurrezione di Cristo, il 
cristiano trova il punto di partenza del suo 
impegno e delle sue convinzioni etiche. La 
sua visione di questo mondo, della storia, è 
plasmata e generata non rassegnandosi alla 
chiarezza evidente di ciò che attualmente 
appare e sembra inequivocabile (il male, il 
limite, il disordine, il peccato). Il cristiano è 
come un visionario che guarda questa situa-
zione coperta da un velo di speranza, perché 
sa che non è la situazione ultima e l’essere vi-
sionari in questo mondo non toglie nulla alla 
responsabilità del fare e dell’agire. D’altra 
parte, questo essere visionario apre alla spe-
ranza di un avvenire: la chiusura del cantiere 
non dipende da noi, ci sarà chi lo chiuderà, 
ma nel frattempo siamo chiamati a lavorar-
vi. Il cantiere è sempre aperto, ma non sarà 
aperto per sempre. Il discorso porta a con-
cludere che l’essenziale è amare, consegnar-
si al bisogno di essere dell’altro. Un amico 
gesuita, parlando di generazioni, invita ad 
amare silenziosamente, nascostamente, sen-
za mettere la firma personale di proprietà, 
senza dirlo nemmeno a se stesso, lasciandosi 
cancellare dal tempo: questo sì che è morire 
di quella morte con Cristo che porta in sé la 
gestazione della vita di molti. 

Mi servo di due esempi: sappiamo che 
Michelangelo aveva già visto nel 
marmo la figura della Pietà, ma se 

non avesse tolto il sasso in eccedenza non sa-
rebbe emerso questo capolavoro. Se noi oggi 
lo vediamo è perché lui ha tolto dalla figura 
che era scritta dentro questo masso. Madre 
Teresa non ha scelto di essere Madre Teresa 
a tavolino: sono stati i poveri che, prendendo 
da lei ciò di cui avevano bisogno e che lei ri-
usciva concretamente a dare, hanno scolpito 
questa fisionomia così grande di capolavoro 
di Dio che noi conosciamo. Allora, l’identità 
nostra è quella che noi abbiamo. Ma essa non 
emergerà mai, se tratteniamo la nostra vita 
per noi stessi. E tutto questo che c’entra con 
il denaro? Per ricondurre il discorso al dena-
ro, ecco vorrei servirmi del Vangelo di Luca: 
il primo episodio è quando quel tizio va da 
Gesù e dice: «Maestro, di’ a mio fratello che 
divida con me l’eredità» e Gesù prima gli dice 
di non essere un geometra e poi aggiunge di 
guardarsi dal fatto che il cuore non si attacchi 
alle ricchezze, perché poi sono guai e raccon-
ta la parabola di quell’uomo a cui era andato 
bene il raccolto e aveva fatto costruire una tor-
re per riporre il grano, ma il tizio quella stessa 
notte sarebbe morto e tutto il raccolto sarebbe 
andato in altre mani. Gesù aveva risposto in 
modo radicale, mettendo in evidenza come 
l’attaccamento alle ricchezze e al denaro rende 
impossibile ogni tipo di giustizia sociale. Alla 
radice, se il cuore non è libero il sistema non 
funzionerà. Sempre nel Vangelo di Giovan-
ni, questa prospettiva è rafforzata nel capitolo 
sedicesimo quando l’Evangelista racconta due 
parabole. La prima è quella del servo malva-
gio, però furbo. Era un amministratore che 
aveva frodato. Ma Gesù loda quell’ammini-
stratore infedele, dice il Vangelo di Luca, non 
perché era infedele, ma perché si era procurato 
le amicizie con la ricchezza perversa. Nella lo-

gica di Luca, significa che la ricchezza non è 
condannata di per sé, ma serve a creare comu-
nione. E se noi non fossimo convinti di questa 
interpretazione, Luca ci racconta subito dopo 
un’altra parabola che è quella del ricco epu-
lone. Pure qui ci stanno dei denari di mezzo, 
ma questi denari non vengono usati per creare 
comunione, vengono usati in senso privato ed 
egoistico. Questo ricco epulone mangia per 
conto suo e trascura il povero Lazzaro. Ecco, 
il denaro serve a creare una divisione netta tra 
chi ce l’ha e chi non ce l’ha; ma quando muo-
iono, il povero va con Abramo ed è separa-
to dal ricco da un abisso: ma quell’abisso chi 
lo ha creato? Il Vangelo lascia intendere che 
quell’abisso tra l’inferno e il paradiso, non è 
un abisso che viene dal nulla, ma è l’abisso che 
noi abbiamo costruito nella nostra vita. Cioè 
è l’uso del denaro, l’uso della ricchezza che, in 
qualche modo, determina un tipo di relazione 
che è permanente, perché la morte lascia le re-
lazioni così come stanno, come noi le abbiamo 
vissute durante la vita; però, in questo caso, 
le rovescia, perché è l’amore quello che salva. 
Uno scritto eretico interessante dice: «Togli di 
mezzo il ricco e non troverai nessun povero». 
Non è tanto la ricchezza in sé, ma è l’uso che 
se ne fa. Allora tutto questo porta a conclude-
re davvero che, nella prospettiva dell’interpre-
tazione della fede cristiana, l’unico guadagno è 
perdersi. Perdersi per gli altri significa morire 
per loro, ma morire per loro significa vivere 
per sempre. A volte, certi proverbi ci fornisco-
no l’input per creare approfondimento. Noi 
diciamo: «Finché c’è vita, c’è speranza»; però 
è anche vero che finché c’è speranza c’è vita. E 
io dico: «Finché c’è amore c’è speranza». 

abcdz2000



3/2014 ● Proposta Educativa ↔link 35Proposta Educativa ● 3/2014↔link34

 Zoom 

quelli che hanno una famiglia che, ancora, anco-
ra, salva certi principi etici.
Se uno mi dicesse: «Di cosa ha bisogno l’Italia 
oggi?». Ha bisogno di un’etica, ha bisogno di ri-
pensare anche al suo passato… io non sono stato 
un fascista e non mi pento di non essere stato 
fascista; lì l’errore era di trasformare l’etica in una 
forma di dipendenza, si direbbe un’etica mili-
tare che non è certamente buona. Io penso che 
se siamo arrivati al punto in cui siamo oggi una 
responsabilità è anche dell’epoca fascista. Ricor-
do da adolescente l’orrore che sentivo nella mia 
famiglia davanti a questa realtà: non era un’etica, 
era una dipendenza militare, organizzata.
L’Italia ha avuto un passato recente molto duro, 
molto negativo a cui bisogna contrapporre una 
riflessione più seria, più profonda perché andia-
mo sempre, sempre più in basso. Bisogna for-
mare dei gruppi di riflessione fondati soprattut-
to sull’etica per individuare quali sono i principi 
fondamentali per guidare la famiglia, la scuo-
la… per i giovani. Questi poveri giovani sono 

Il nostro tempo ↔ZOOM

DI UN’ETICA

L’Italia...? 
HA BISOGNO

Arturo Paoli*

È questo il grande problema: è molto 
difficile trovare un’etica uniforme 
sulla quale ci troviamo d’accordo; 
vediamo, stupidamente, persone 
indegne diventare campioni, eroi, 

celebri… modelli modellati su di lui… è suc-
cesso questo nell’etica… 
È un’epoca molto difficile: si ha paura di 
quello che è il rigore, si ha paura di perdere la 
libertà, libertà in fondo di rubare, di approfit-
tare del momento. 
Io che sono centenario non ho mai assistito a 
un’epoca come questa, ecco perché effettiva-
mente vedo difficile creare un progetto etico. Io 
credo che sia necessario formare dei gruppi di ri-
flessione etica, che possano cominciare a ripen-
sare su di una linea di pensiero serio.
Credo sia una necessità dell’Italia. Io non so di 
altre nazioni, ma eticamente l’Italia non è nel-
le prime file. Quindi, fare un programma di ri-
flessione sulla linea dell’etica si rende necessario, 
indispensabile, non è qualche cosa di superfluo 
perché si possa rimandare, perché andiamo giù, 
giù. Ieri ho visto alla televisione persone che si 
congratulavano con Berlusconi: finalmente è un 
eroe, una persona degna di rispetto… Sono cose 
veramente incredibili, inaudite e, naturalmente, i 
giovani che non hanno vissuto altre esperienze si 
sentono un po’ disorientati, magari specialmente 

Fabrizio Sciami

disgraziati: non hanno, come abbiamo avuto 
noi, una buona guida, buoni esempi.
Ricordatevi che l’Italia è il solo paese che così 
sfacciatamente ha le mafie; non una, ma è 
piena, è piegata su queste mafie che cambiano 
nome a secondo la regione, ma sono presenti 
in tutte le regioni…. noi siamo il modello di 
una nazione che è mafiosa, dobbiamo rico-
noscerlo… pensiamo a quel piccolo incidente 
che è successo a Sud per la processione della 
Madonna di Oppido Mamertino…
Una cosa, invece, intonata, armonizzata me-
glio con il tempo presente è il pontificato di 
Roma: speriamo che duri… 
Lui dice chiarissimamente che non si può es-
sere ciechi… (con i preti pedofili si è toccato 
il fondo…).
Io questo papa lo conosco da 50 anni perché 
quando sono andato in America per caso l’ho 
incontrato e sono stato un po’ con lui. Sono 
andato a trovarlo e lui si ricordava di questo. 
Io gli ho detto di stare attento alle parole: bi-
sogna dire, ma con molta precauzione… la 
mafia non perdona… 
Ora vediamo che cosa succede nella politi-
ca… c’è Renzi… abbiamo solo questo!
Voi dovete dedicarvi ai giovani, vedete che c’è 
un pellegrinaggio di questi giovani all’estero 
perché non trovano qui in Italia il loro am-
biente, i migliori se ne vanno. 
Voi avete intenzione di organizzare qualcosa di 
serio? Con un progetto? Con un programma? 
Per me il metodo è dei piccoli gruppi. Pren-
dete esempio dal papa, il quale sa benissimo 
che Scalfari è un ateo, ma è anche una persona 
che pensa onestamente; ogni tanto il papa lo 
chiama per parlare con lui perché ha bisogno 
di confrontarsi. Si è mai visto un papa che de-
sideri colloquiare con un ateo? Mai in tutta la 
storia, eppure lui desidera parlare con Scalfari 
perché lo vede un uomo onesto, che riflette… 
quindi, questo è un esempio grande. Legge-

vo ieri sull’ultima visita che ha fatto Scalfari 
al papa e poi il papa gli ha fatto una carezza 
finito il colloquio, perché lui ripete sempre: 
«Non pensi che io sia religioso...». Non inte-
ressa, anzi il papa ha bisogno di essere rifornito 
di una etica che prescinde dalla religione… ad 
un certo punto tutte quelle masse di gente che 
lo vanno ad ascoltare non sono mica tutte re-
ligiose, non è possibile naturalmente… prima 
della religione, in un certo senso, c’è un’etica, 
una serietà di vita; il papa dà l’esempio perché 
ogni tanto ha bisogno di chiamare Scalfari che 
proprio non è religioso… 
Vieni Santo Spirito, illumina le nostre menti. 
Noi siamo coscienti della nostra povertà in-
teriore. 
Tu devi aiutarci con la tua luce in maniera 
tale che l’Italia possa ritrovare per mezzo no-
stro un cammino serio, positivo, specialmente 
per la gioventù di domani.
Gloria al Padre… 
Io vi ringrazio… se avete di bisogno…

Vali23 - wikipedia.org - Arturo Paoli

* In occasione del Convegno Nazionale  del Mieac, tenutosi nel lu-
glio 2014, i partecipanti hanno incontrato fratel Arturo Paoli, parti-
giano, sacerdote e missionario dei Piccoli Fratelli di Gesù di Charles 
de Foucauld. Un testimone e protagonista del Novecento e acuto 
osservatore del nostro tempo, di 102 anni, che ha ricevuto i conve-
gnisti nella sua abitazione presso la chiesa di San Martino in Vigna-
le  (Lucca). Questa è la sua breve, ma lucida e profonda riflessione 
sull’Italia e sul ruolo dell’educatore oggi, tratta dalla registrazione e 
non rivista dall’autore.




