
1/2016 ● Proposta Educativa ↔link 15Proposta Educativa ● 1/2016↔link14

cui sottopone gran parte dell’umanità e fasce 
crescenti di popolazione anche nel vecchio 
Continente e nei Paesi più sviluppati.
Questa crisi ha già i segnali di questa inso-
stenibilità e noi siamo chiamati ad attraver-
sare questa tempesta generando un nuovo 
mondo non rimpiangendo od aggrappando-
ci al vecchio.
Il potere non rispetta le regole, le crea ma 
anche la sete di giustizia e l’istinto d’amore 
possono creare regole non rispettando quello 
che il potere famelico ed egoista aveva creato. 

Giudicare↔R&M

Una nuova visione generativa, una disciplina 
alla scuola del limite, una sincera compassio-
ne, uno slancio convinto, una passione auten-
tica e le nuove grandi idee che creativamente 
potranno vedere la luce se solo davvero lo vo-
gliamo e lo nutriamo, possono rivelarsi non 
solo rivoluzionari, ma anche mostrare forza 
straordinaria. L’animo compassionevole e au-
tenticamente sociale non si abbina alla mera 
fragilità, alla paura, alla debolezza di spirito. 
Anzi. Noi possiamo esserne una dimostrazio-
ne. Insieme. 

La forza mite della politica generativa

La crisi finanziaria, economica, occupazionale, apre una nuova fase, destinata a misurare la capacità delle 
varie aree del mondo di reggere all’urto delle nuove condizioni.
Su scala mondiale, gli ultimi 30 anni hanno segnato un periodo di grande trasformazione, durante il quale 
sono stati raggiunti straordinari risultati dal lato della crescita economica e della diffusione della democrazia. 
Centinaia di milioni di persone sono entrate nel circuito dello sviluppo, modificando radicalmente la geopoli-
tica e la geoeconomia planetarie. La crisi finanziaria, economica, occupazionale, apre una nuova fase, destina-
ta a misurare la capacità delle varie aree del mondo di reggere all’urto delle nuove condizioni. Le montagne 
di debiti accumulati, i problemi ambientali ed energetici, l’aggravamento dei livelli di disuguaglianza, i diffusi 
sentimenti di paura, i fallimenti esistenziali e relazionali, gli squilibri demografici, sono tutti sintomi della inso-
stenibilità del modello. A ciò, si aggiungono ora gli effetti umani della crisi. Far finta di niente, e insistere sulla 
stessa direttrice di sviluppo, non potrà che aggravare i problemi.
Come sempre nella storia, il parto di un nuovo modello non potrà che essere lungo e difficile. Tuttavia, so-
prattutto in Europa, non c’è altra scelta: se non si vuole sprofondare occorre fare emergere una prospettiva 
capace di andare al di là della visione consolidata negli ultimi decenni, visione che, nel Vecchio Continente, 
ha mescolato la spinta individualistica e edonista con il permanente ruolo protettivo dello stato, in un circolo 
vizioso di cui la misura è un debito pubblico divenuto ormai insostenibile.
Per molti aspetti, si tratta di una crisi di crescita: come negli anni ’70 parlare di “statalismo” fu la chiave per 
cogliere i limiti di una configurazione che pure era stata gloriosa, così oggi parlare di “mercatismo” significa 
assumere l’intossicazione di un mondo che combinava competizione e desiderio, dimenticando altri elemen-
ti ugualmente fondamentali della nostra condizione antropologica. Per risolvere i problemi che abbiamo di 
fronte non è più sufficiente sollecitare gli animal spirits imprenditoriali, stimolare il desiderio dei consumatori, 
sostenere l’innovazione tecnologica […].
Il problema non è più solo crescere, ma come crescere sia perché, nei paesi ad economia e società mature, 
lo sviluppo quantitativo non regge più senza un investimento serio nelle dimensioni più qualitative; sia per-
ché, in un mondo interconnesso, lo sviluppo di una regione o di una nazione non può che essere pensato in 
relazione a ciò che accade al di fuori dei suoi confini. Nei prossimi anni, nel mondo, in Europa, in Italia il pro-
blema sarà quello di ripensare la crescita economica senza più disgiungerla – come è stato fatto negli ultimi 
trent’anni – dallo sviluppo umano e sociale delle persone, dei luoghi, delle comunità. È questa l’eredità diffi-
cile, ma intrigante, che la crisi sembra consegnarci: come tradurre in una nuova idea di sviluppo questa sfida?
La politica “generativa” parte dal presupposto che lo sviluppo fiorisce laddove il “terreno” umano è ricco e ben 
coltivato.

da www.generativita.it

Guardano e guardano, ma non vedono; ascolta-
no e ascoltano, ma non capiscono

(Mc 4, 12)

Signore, fa’ che i nostri occhi possano vedere!
(Mt 20, 33)

Anch’io, seduto sulla soglia della capanna, guar-
do stelle e razzi apparire e sparire,

penso alle esplosioni che avvelenano i pesci nel 
mare, e agli inchini che si scambiano,

tra un’esplosione e l’altra,
quelli che decidono le esplosioni

Vorrei capire di più
(Italo Calvino, Prima che tu dica pronto)

«Vedere oltre, capire di più»: potrebbe appa-
rire soltanto uno slogan, oppure un patetico 
appello da sindrome di accerchiamento o, 
magari, una ingenua quanto inutile pretesa. 
Eppure, più riflettiamo, guardiamo dentro e 
attorno a noi, ci teniamo informati e seguia-
mo i media, più ci rendiamo conto che ciò 
diventa un improrogabile e urgente esercizio 
di alta responsabilità educativa, civile, politica 
nei confronti di noi stessi, delle nuove gene-
razioni, della società tutta.
Si moltiplicano i problemi esistenziali e so-
ciali, aumentano le difficoltà e le paure, la vio-
* Articolo tratto da «Proposta Educativa», 3/2004.

lenza sembra segnare con maggiore frequen-
za i rapporti tra singoli e popolazioni, gruppi 
sociali e religiosi… e quali sembrano gli unici 
percorsi possibili?
O la fuga e l’alienazione in un mondo “vir-
tuale”, dove ‒ tra lustrini, luci psichedeliche, 
specchi magici ‒ abili imbonitori fanno so-
gnare ad occhi aperti, anzi, rendono a portata 
di mano il Paese dei balocchi e delle mera-
viglie, fatto di arricchimenti facili, successo, 
bellezza eterna; oppure la chiusura, il ripie-
gamento in se stessi, segnati dalla diffidenza, 
dall’individualismo, dalla rassegnazione.
Qualunquismo, sfiducia, disincanto prospe-
rano, mentre pochi, garantiti e vincenti, sog-
getti forti, economicamente e politicamente, 
rafforzano le proprie posizioni e ricevono 
consenso, ricorrendo ad alchimie politiche ed 
economiche che fanno balenare svolte mira-
colistiche e terre promesse dietro l’angolo.
In ogni caso gli orizzonti si vanno facendo 
sempre più ristretti, troppo circoscritti: di-
venta maggiormente difficile pensare che un 
altro mondo è possibile e fare esercizio di fu-
turo sembra un lusso che ci si può permettere 
sempre meno; accettiamo rassegnati scelte che 
riducono la complessità dei problemi che ab-
biamo dentro e davanti a noi e fanno apparire il 
ritorno al passato, il ricorso alla forza, la chiusu-
ra e l’intolleranza le uniche soluzioni possibili.

R&M↔AGIRE

Responsabilità educativa
CAPACE DI FUTURO*

Vincenzo Lumia

Andy Blackledge



1/2016 ● Proposta Educativa ↔link 17Proposta Educativa ● 1/2016↔link16

R&M↔AgireAgire↔R&M

Sembra proprio che il nostro tempo ci co-
stringa a vivere come in una giungla piena 
di insidie e antagonismo, aumentano pre-
carietà e incertezza, tante premesse di vita 
vengono sbaragliate da eventi e mutamenti 
imprevedibili e inaspettati. In un conte-
sto del genere si è impegnati innanzitutto 
a “sopravvivere”, a difendere i propri spazi 
vitali e la propria voglia di esserci; l’avvenire 
si fa sempre più incerto e sbiadito, la spe-
ranza rischia di cedere il passo alla rinuncia 
e all’adattamento e si affievolisce sempre 
più il senso di un futuro.
Smarrirne il senso non vuol dire, però, che 
ne viene meno l’esigenza, anzi. Sebbene 
l’impegno sul presente distragga lo sguardo 
da orizzonti di più ampia gittata e respiro, 
l’animo di ciascuno di noi vorrebbe riuscire a 
guardare oltre.
In tale contesto esistenziale, culturale e poli-
tico – pertanto ‒ cura di sé e cura dell’altro si 
traducono nel tentativo faticoso, ma entusia-
smante di vedere oltre, capire di più e inserire, 
in tal modo, nell’orizzonte personale e comu-
nitario la dimensione del futuro, la categoria 
della speranza.

Siamo chiamati, cioè, a contrappor-
re all’incatenamento al presente, alla 
convinzione che nulla può cambiare 

‒ a meno che non intervenga il miracolo, il 
salvatore di turno – il convincimento di po-
ter essere artefici di un genere di vita auten-
ticamente umano, di scelte esistenziali ricche 
di senso, di nuove relazioni di comunità; ad 
opporre all’evasione, al sogno effimero, una 
idealità e una capacità progettuale in grado 
di orientare la società verso prospettive di 
convivenza e di sviluppo, volte alla solida-
rietà e alla centralità del persona; all’arido 
e cinico realismo, la certezza che la realtà è 
molto più ampia, più complessa di quanto 

ci viene fatto credere, che la ricchezza e la 
pienezza di vita vanno individuate oltre il 
confine segnato dal mercato e dal consumi-
smo, dagli interessi economici e politici; che 
l’orizzonte di vita, di senso va ricercato ben 
oltre gli emblemi di un successo vacuo ed ef-
fimero proposti da un martellante, quotidia-
no bombardamento e che la felicità è frutto 
di un mondo interiore pieno di valori veri, 
ricco di significati, proteso alla ricerca. Vor-
remmo proporre ‒ in definitiva ‒ di coniu-
gare insieme le proprie speranze al futuro, di 
andare al di là di una normalità quotidiana 
che non è ineluttabile, ma può e deve essere 
migliorata.
Tutte queste considerazioni interpellano cia-
scuno in prima persona, chiamano in causa 
responsabilità molteplici, a vari livelli e asse-
gnano all’educazione un ruolo che sia capace 
di attrezzare culturalmente e spiritualmente 
adulti e giovani nei confronti delle trasfor-
mazioni in atto, senza subirne passivamente 
gli effetti e, ancor più, con la consapevolezza 
che i processi di globalizzazione non investo-
no soltanto il versante economico e i sistemi 
produttivi, ma determinano su scala planeta-
ria gli stili di vita, le culture, le norme e i valo-
ri… secondo parametri che attengono più le 
dure leggi del mercato e delle multinazionali 
che le istanze proprie dello “statuto umano”.

A tutti gli educatori a vario titolo è richie-
sto, pertanto, l’esercizio di una responsabi-
lità pedagogica e spirituale che si trasfor-
mi in impegno educativo, in coltivazione 
interiore, in testimonianza evangelica per 
trovare e sperimentare itinerari che ci per-
mettano di incrociare lo smarrimento, le 
difficoltà, le attese di vecchie e nuove ge-
nerazioni e orientarli in una prospettiva di 
speranza e di futuro.
Ecco, quindi, alcuni possibili segnavia di un 
percorso educativo per adulti e giovani insie-
me, all’insegna del vedere oltre, capire di più 
e a forte tasso esperienziale.

Celebrare la vita

Significa innanzitutto un impegno sul 
versante della acquisizione e diffusione 
di una autentica cultura della vita per 

coglierla nella sua pienezza e bellezza, a parti-
re dalla consapevolezza del suo valore inesti-
mabile. Purtroppo, materialismo, edonismo, 
consumismo ne hanno via via svilito senso e 
significato e troppe scelte di potere cultura-
le, economico e politico quotidianamente la 
umiliano e offendono.
Saper cogliere le molteplici forme che mor-
tificano e spengono la vita, individuare le 
cause e le responsabilità che le determinano, 
rimuovere tutto ciò che, dal suo sorgere al 
tramonto, ne attenta l’esistenza e la digni-
tà sono i percorsi obbligati di chi intende 
rispettarne e difenderne la sacralità. Una 
responsabilità che deve trovare concretizza-
zione in scelte feriali sul fronte della pace, 
dell’affermazione e della salvaguardia dei di-
ritti umani per tutti, dell’accoglienza dei na-
scituri, dei deboli, degli indifesi, dei malati, 
degli emarginati, dei diversi e dei lontani per 
dilatare l’umano che è in noi e riconoscerlo 
pienamente in ogni creatura.

Prendersi cura degli altri fa bene a se stessi

Le persone capaci di importanti gesti di cura, 
quando spiegano i motivi del loro agire, forni-
scono risposte di rara semplicità: ho fatto quel 
che dovevo, chiunque avrebbe fatto lo stesso, 
non c’era altro da fare… Il che non significa che 
dietro l’azione non ci sia un pensiero: «Il pensiero 
c’è ma è radicalmente semplice. Nel senso che è 
essenziale: sa dov’è l’essenza delle cose». Questo 
pensiero è passione per il bene dell’altro, «con 
una forza etica che non viene prima della co-
scienza ma piuttosto è la voce di una coscienza 
che sa ciò che è irrinunciabile e da la lì orienta il 
suo essere». Luigina Mortari dirige il dipartimen-
to di Filosofia, Pedagogia e Psicologia dell’univer-
sità di Verona dove, presso la Scuola di Medicina 
e Chirurgia, insegna Epistemologia della ricerca; 
e chiarisce il concetto ricorrendo alla parabola 
del buon samaritano, che invece di tirare dritto 
come gli altri passati prima di lui, vide l’uomo 
per terra, lo guardò ed ebbe compassione: «Il 
buon samaritano ha visto un’ingiustizia, l’ha re-
gistrata e ha pensato di dover agire. La presa in 
carico dell’uomo ferito è stata preceduta da una 
valutazione razionale, per quanto fulminea, che 
informa e dirige l’azione. Perché la compassione 
non è un atto irrazionale ma è intriso di pensiero. 
C’è il pensiero alla base di ogni azione di cura. Per 
questo alla cura si può essere educati» […].
È questa l’essenza della cura: «Consiste nell’es-
sere una pratica e accade in una relazione, è 
mossa dall’interessamento per l’altro, orientata a 
promuovere il suo ben-esserci; per questo si oc-
cupa di qualcosa di essenziale per l’altro». Mor-
tari prosegue: «La cura è non è un sentimento 
o un’idea ma un atto, perché è qualcosa che si 
fa nel mondo in relazione con altri. E se – come 
sostiene Heidegger – gli esseri umani “sono ciò 
che vanno facendo’” allora si può dire che il modo 
di fare la cura rivela il modo di essere». 
Perché ben-agire e ben-essere sono coincidenti: 
«Ci sono azioni di cui sentiamo la necessità. Ve-
dere la giustezza della cosa da fare ci decide a 
metterla in atto, a prescindere dal calcolo di cosa 
potrebbe derivarne. Si fa gratis perché qualcosa 
di buono accada, ricavandone un piacere etico: 
cioè il piacere che viene dal sapere di fare ciò che 
è essenziale fare» […]. 

da www.avvenire.it/Cultura/
Pagine/CURA-.aspx

CC Salvatore Vastano



1/2016 ● Proposta Educativa ↔link 19Proposta Educativa ● 1/2016↔link18

Agire↔R&M R&M↔Agire

Tendere alla trasformazione e non 
alla omologazione, alla cristallizzazione

Una meta educativa che dovrebbe acco-
munare età e generazioni diverse: osa-
re andare controcorrente, con tutte le 

conseguenti declinazioni: non recepire in ma-
niera acritica schemi mentali, modelli, stili da 
imitare per paura di essere esclusi; riscoprire il 
valore dell’essere originali, con individualità, 
personalità, carattere che devono saper con-
vivere, senza rinnegare convinzioni e aspira-
zioni; sviluppare il senso critico e la capacità 
di discernimento. In un contesto sociale volto 
alla massificazione e all’omologazione è ne-
cessario osare la novità, la contestazione, il 
rifiuto, il dissenso. Non accontentarsi del già 
dato, dello scontato, ma scegliere ciò che in-
crocia le nostre aspirazioni profonde e con-
corre a dare risposte alle sfide del tempo pre-
sente vale soprattutto per l’opera educativa. 
L’educazione, cioè, deve potersi trasformare 
da componente funzionale ad un dato sistema 
sociale, culturale, politico ed economico ‒ ga-
rantendone il mantenimento e la continuità – 

a fattore di cambiamento e di trasformazione 
per dinamiche esistenziali e relazionali volte a 
innescare consapevolezza, competenza, pro-
gettualità capaci di farsi carico della comples-
sità della posta in gioco circa il presente e il 
futuro dell’umanità.

Acquisire e affinare le capacità relazionali

Non ci vuole molto a cogliere nella 
esperienza personale di ciascuno una 
stridente contraddizione: si molti-

plicano a ritmo vertiginoso le possibilità di 
comunicare, di incontrare – fisicamente o 
virtualmente – chi vogliamo, ma il problema 
della relazione interpersonale resta tutto da 
risolvere; abbiamo un grande bisogno di esse-
re accolti e accogliere, di essere amati e amare 
e nello stesso tempo la cappa della solitudine 
ci pesa terribilmente. Stiamo insieme, vivia-
mo accanto a persone care eppure non sempre 
riusciamo ad incontrarci e, quando avviene, 
con molta fatica: l’ascolto, il dialogo, il con-
fronto, la condivisione cedono il passo al si-
lenzio, l’incomprensione, la chiusura.
Non riusciamo ad andare oltre i convenevoli, 
le convenzioni, i pregiudizi, le apparenze e di-
venta sempre più faticoso capire chi ci sta ac-
canto, interamente presi dal bisogno di essere 
capiti e accolti: l’io prevale sul noi; l’altro, l’al-
tra anche se desiderati, proprio perché oggetti 
del nostro desiderio – secondo la logica del 
consumismo imperante – vanno fagocitati, 
consumati: si consuma l’oggetto del desiderio 
e la nostra dimensione relazionale viene ucci-
sa dal’isolamento e all’individualismo. Dob-
biamo imparare ad acquisire e affinare l’arte 
dell’ascolto, del dialogo, del confronto; essere 
capaci di gratuità, di dono, di accoglienza. 
L’altro vale per se stesso, prendercene cura ci 
fa crescere, intercettare la ricchezza del suo 
mondo interiore accresce la nostra, accettare e 

valorizzare le diversità ci consente di tracciare 
strade di condivisione per i sogni e i progetti 
comuni, amplifica la speranza e ci restituisce 
la voglia di futuro.

Praticare le responsabilità sociali

L’umano va ampliato sia nella direzio-
ne del vissuto esistenziale e della re-
lazione interpersonale, sia nella dire-

zione sociale perché non violenza, rispetto dei 
diritti umani, cultura della legalità, sviluppo 
equo e sostenibile, interculturalità costitu-
iscano il quadro valoriale di riferimento per 
nuove relazioni di comunità, ai vari livelli, per 
una convivenza civile non segnata dal degra-
do, dalla paura, dall’esclusione. Tutto ciò non 
si costruisce stando alla finestra, limitandosi 
alla sterile lamentazione, rimpiangendo i bei 
tempi andati, alzando steccati, mostrando i 
muscoli e invocando le maniere forti.
Nel tempo della delega e del riflusso nel pri-
vato dobbiamo riscoprire il valore del bene 
comune da costruire insieme, della cittadi-
nanza attiva, del sapersi assumere le respon-
sabilità, della partecipazione alla vita sociale, 
culturale, politica.
Ad ognuno, per la sua parte, compete l’eser-
cizio del potere, come possibilità e capacità 
di poter essere e poter fare il cittadino e non 
il suddito, di intervenire sulle decisioni, di 
prendersi cura della comunità.
C’è bisogno di un forte senso delle istituzioni, 
dello stato, della legalità e a ciascuno è richie-
sto di adoperarsi perchè la democrazia, il pie-
no rispetto della Costituzione ‒ con i principi 
di libertà, di giustizia e di uguaglianza in essa 
sanciti ‒ restino punti fermi di scelte e pro-
getti politici ed economici.
L’esercizio delle responsabilità sociali richie-
de conoscenza, competenza, progettualità… 
capacità che si acquisiscono in un quotidia-

no impegno ad informarsi, a partecipare, a 
pagare di persona, a scendere in campo, ad 
entrare nel merito dell’ordine del giorno delle 
priorità e dei doveri e le responsabilità di chi 
guida i processi collettivi. I grandi temi dello 
stato sociale, dello sviluppo, dell’informazio-
ne, delle riforme istituzionali, della giustizia, 
della legalità, delle pari opportunità, della 
politica estera… come pure i gravi problemi 
della disoccupazione, della criminalità orga-
nizzata e diffusa, della sicurezza, della qualità 
della vita e dei servizi richiedono scelte frutto 
di un ampio dibattito e autentico confronto 
tra tutti i cittadini, le forze sociali, i rappre-
sentanti istituzionali, solo a queste condizioni 
possiamo essere, ciascuno e insieme, artefici e 
responsabili del nostro presente e del nostro 
futuro, per guardare con speranza e fiducia 
all’avvenire.

Esercitare la libertà

Autenticità di vita, relazioni interperso-
nali significative, responsabilità socia-
li richiedono un costante esercizio di 

libertà, innanzitutto interiore. Liberi da pre-
giudizi, schemi, modelli per avere lo sguardo 
limpido, capace di vedere oltre, capire in pro-
fondità, cogliere ‒ nel marasma delle merci e 
delle urla che ne impongono il consumo ‒ ciò 
che è essenziale per la nostra esistenza per-
sonale e per la società. Libertà per riuscire a 
dare un senso globale e unitario al nostro agi-
re quotidiano e non perdere di vista il percor-
so complessivo della società. Il rischio che il 
nostro pezzo di mondo corre ‒ e noi con esso 
‒ è, infatti, quello di magnificare una libertà 
fittizia: la libertà dei consumatori schiocchi e 
innocui, liberi di danzare e cantare al ritmo 
di una musica di cui solo pochi scrivono e 
suonano le note; di mettere in scena brandelli 
di identità e di vissuti di cui altri scrivono il 

CC Italo Greco



1/2016 ● Proposta Educativa ↔link 21Proposta Educativa ● 1/2016↔link20

R&M↔AgireAgire↔R&M

copione; di mettersi al tavolo delle opportu-
nità, scegliendo da un menù prestabilito nel-
la stanza dei bottoni; di essere informati e di 
farsi una opinione, sulla base di ciò che altri 
decidono su ciò che sia giusto e bene che si 
sappia e si pensi. Dobbiamo guadagnarci una 
libertà che ci dia occhi aperti per vedere oltre, 
sin dove c’è un altro pezzo di mondo che non 
conosce ancora né libertà interiore, né libertà 
dall’oppressione, dalla tirannide, dall’ingiusti-
zia e rischia di vedersi regalata la libertà dell’o-
mologazione e del consumismo, piuttosto che 
la libertà per intervenire sulle cause strutturali 
dell’oppressione e della miseria e creare vera 
democrazia e progresso civile e sociale.
Abbiamo bisogno, inoltre, di un tipo di liber-
tà che ci consenta di vedere il limite umano e 
la nostra condizione di creature, per poter co-
gliere l’orizzonte del trascendente, la pienezza 
della Vita, il Creatore.

Abitare i confini

Il mondo cambia, l’altro irrompe nei no-
stri territori con le sue visioni di vita, tra-
dizioni, fedi. Cosa fare? Chiuderci ancor 

più, organizzare meglio le difese, la reazione? 

Oppure è più vantaggioso attaccare il nemico 
sul posto e a colpi di omologazione e consu-
mismo renderlo tanto simile a noi così che 
non ci possa spaventare perché siamo riusciti 
a trasformarlo in nostro replicante? O forse 
la soluzione sta nell’impedirgli di muoversi 
dalla sua terra, da trasformare in riserva? Sia-
mo proprio sicuri che in tal modo salvaguar-
deremo la nostra civiltà, oppure sono altre le 
vie per individuare fino in fondo e intervenire 
sulle cause e responsabilità della crisi dei valo-
ri del mondo occidentale e dello sfaldamento 
del tessuto familiare, sociale, religioso? Stan-
do nel chiuso delle nostre cittadelle fortifica-
te, delle nostre certezze e presunzioni, delle 
nostre sicurezze e garanzie non rischiamo di 
vedere ben poco, di avere una visione limitata 
e quindi speranze troppo piccine, di piccolo 
cabotaggio?
Nel chiuso delle nostre certezze ‒ senza il 
confronto, l’incontro, lo scambio ‒ non riu-
sciamo a cogliere l’ampiezza dell’orizzonte, 
la complessità della realtà e la molteplicità 
dell’esistenza, delle culture; bloccati dall’ego-
centrismo non siamo in grado di scorgere la 
fitta trama della vita che pulsa, delle ambiva-
lenze, contraddizioni, inquietudini, speranze 

che segnano la nostra società e l’intera comu-
nità degli uomini.
Dobbiamo aver il coraggio di uscire allo sco-
perto, di abbattere gli steccati, di renderci 
conto di persona di chi è “l’altro”, il “diverso” 
da noi: un conto sono le notizie che arrivano 
dal fronte, filtrate dalle veline, dalla censu-
ra, un conto è la possibilità di avere notizie 
di prima mano: magari scopriremo che non 
ci sono nemici, ma altri come noi in ordine 
all’umanità, diversi da noi per cultura… co-
munque umani.
Dobbiamo saper abitare i confini, là dove le 
diversità si incontrano, riescono a dialogare e 
conoscersi, imparano a rispettarsi, a scoprire 
identità e culture diverse, ad accogliersi e ar-
ricchirsi reciprocamente.

Schierarsi, sempre e comunque, 
dalla parte degli ultimi e dei deboli

Presi come siamo da una fitta trama di 
problemi, desideri, affanni… rischia-
mo di non vedere con sguardo atten-

to la drammatica realtà degli esclusi e degli 
emarginati, i tanti Sud di casa nostra, dell’I-
talia, del mondo. Anzi la vista si fa ancora più 
opaca se le congiunture economiche rischiano 
di pregiudicare le posizioni raggiunte, sino a 
mettere in discussione i principi stessi della 
solidarietà e accettare come naturale, persino 
ovvio, il teorema secondo cui chi è ipergaran-
tito socialmente ed economicamente debba 
esserlo ancor di più e chi sta ai margini deb-
ba arretrare oltre. È opportuno, invece, che 
– proprio perché viviamo momenti difficili 
anche in campo economico – si affinino le 
nostre capacità di analisi e di discernimento, 
non ci si lasci sopraffare dall’individualismo e
da una visione esclusivamente mercantilistica 
dei problemi e la cultura e la forza della soli-
darietà guidino con fermezza le scelte da fare.

Grande attenzione ci viene richiesta perchè il 
risanamento economico e la lotta agli spre-
chi non significhino lo smantellamento dello 
stato sociale e l’alibi dietro cui nascondere la 
salvaguardia di interessi forti, facendo rica-
dere risparmi e tagli su chi già paga i costi 
della grave situazione economica e sociale: 
disoccupati, anziani, ammalati, pensionati, 
lavoratori, studenti. Come pure non possia-
mo abbassare la guardia circa le scelte che si 
fanno nei confronti della moltitudine dei di-
seredati che da tante parti del mondo premo-
no alle nostre frontiere: dobbiamo mantenere 
alta la capacità di accoglienza degli ultimi che 
irrompono e non rinunciare a farci prossimo 
là dove milioni di esseri umani consumano la 
loro breve esistenza tra stenti e malattie. Lo 
esige il debito che l’occidente ha accumulato 
nei confronti di quelle popolazioni che han-
no sostenuto e continuano a sostenere con le 
materie prime e le risorse delle loro terre il 
suo benessere, lo richiede la consapevolezza 
di appartenere all’unica razza umana.

Avere a cuore la difesa 
e la salvaguardia del creato

Capacità di futuro significa, ancora, 
comprendere che non si può continua-
re a vivere al di sopra delle possibili-

tà, dissipando nello spreco e nell’effimero, il 
patrimonio appartenente all’intera umanità: 
cultura ed educazione debbono creare le pre-
messe di un genere diverso di vita, fatto di 
sobrietà e di gratuità, per scelte politiche ed 
economiche coerenti con i valori che si ha la 
pretesa di solennemente proclamare.
L’appiattimento sul presente, la voglia di 
consumare tutto e subito, rischia di compro-
mettere in maniera irrimediabile le risorse 
naturali e l’equilibrio ecologico. Non si può 
aggredire l’ambiente, inquinare, cementifica-

Educare non è “perdere tempo”

Per Socrate educare significa co-
minciare, innanzitutto, a “conosce-
re se stessi”. Il maestro greco non 
si riferisce però ad una individua-
lità chiusa ed egoista, ma allude 
al contrario a quella cura di sé che 
si pratica in un lento e progressivo 
cammino di ascesi e addita un per-
corso complesso verso l’universale 
esistente in ogni singolo uomo. Per
gli educatori, l’educazione comin-
cia con il riconoscimento dei limiti, 
di ciò che è possibile e di ciò che 

è realizzabile. Per i terapeuti, la cli-
nica comincia con la ricostruzione 
dei limiti che, per varie ragioni, 
sembrano mancare per lo svilup-
po di unapersona. Una certa (post)
modernità è convinta, insomma, 
che il nostro mondo non abbia 
motivo di perdere tempo con que-
ste sfere sacre (la vita, la cultura, la 
scuola), che coltivarle sia indice di 
ignoranza e di passatismo. In real-
tà, dietro tutti questi discorsi si cela 
un’unica verità: nella nostra socie-
tà, la sola cosa sacra è la merce. E 
niente e nessuno, meno che mai 

l’educazione deve frenare lo svilup-
po economico.

da Benasayag M.-Schmit G., 
L’epoca delle passioni tristi

CC Ian Sane



1/2016 ● Proposta Educativa ↔link 23Proposta Educativa ● 1/2016↔link22

Agire↔R&M R&M↔Agire

re, snaturare l’habitat senza pensare alle gravi 
conseguenze per l’oggi e per la qualità della 
vita delle generazioni future. Anche in que-
sto caso ad ogni cittadino è richiesto un forte 
senso della responsabilità verso il bene comu-
ne, il rispetto delle leggi, come ai responsabili 
della cosa pubblica spetta tutelare gli interessi 
della collettività senza asservire la normativa 
ambientale alle logiche della speculazione, 
dell’arricchimento a qualunque costo, ricor-
rendo a sanatorie e ad approvazioni disinvol-
te di piani regolatori e megaprogetti di opere 
che di pubblico hanno spesso soltanto il de-
naro che viene sprecato.
Grande rigore, inoltre, deve essere chiesto per-
ché nelle sedi internazionali ci si faccia cari-
co dei gravissimi problemi legati all’ambiente, 
con una legislazione che impegni le Nazioni ‒ 
soprattutto quelle che hanno più responsabilità 
‒ in precise scelte, senza ambiguità e furberie.

Moltiplicare e qualificare i “luoghi” educativi

Educazione dice relazione, modelli di 
identificazione, incontro tra persone, 
parola che si fa esperienza, interazione 

e circolarità tra l’aspetto cognitivo e quello 
affettivo. Da qui la necessità di “luoghi” che 
siano palestre dove imparare, sperimentare, 
praticare la “compagnia”, la “consapevolezza”, 
la “competenza” per crescere nella dimensio-
ne interiore, interpersonale, sociale.
Non si tratta di teorizzare e realizzare “nidi” 
protetti, rifugi dove ripararsi dalle difficoltà 
che la vita presenta, al contrario, si avverte la 
necessità di “scuole” che aiutino adulti e gio-
vani ad equipaggiarsi, ad imparare le tecni-
che e usare gli attrezzi necessari per acquisire 
l’habitus mentale, la cultura, i comportamenti, 
lo stile idonei a vivere una vita ricca di signi-
ficato, di relazioni, nella responsabilità verso 
se stessi, gli altri, l’umanità, il creato. Certa-

mente vi sono luoghi che tradizionalmente 
sono deputati a questo: la famiglia, la scuola, 
la parrocchia, le associazioni, i gruppi, i movi-
menti, ma è importante non darne per sconta-
ta la valenza educativa e ritornare a qualificar-
li ‒ secondo lo specifico loro proprio ‒ come 
luoghi realmente educativi, cioè come luoghi 
gratuiti di crescita, dove ciascuno possa esse-
re autenticamente se stesso, senza la necessità 
di dover assumere maschere e recitare, dove 
ciascuno possa sentirsi accolto e valorizzato, 
dove si impara il confronto e l’incontro tra 
diversi, la gestione e la risoluzione dei conflit-
ti, l’equilibrio tra cura di sé e cura dell’altro. 
Come pure si avverte la necessità di molti-
plicare quelle realtà a forte valenza culturale, 
sociale e politica dove comunitariamente si 
possano coniugare i verbi conoscere, capire, 
progettare, partecipare per un esercizio alto e 
costante della cittadinanza.

Mettersi alla scuola di Cristo

Il vedere oltre, il capire di più hanno ca-
ratterizzato lo stile di vita, la pedagogia, il 
rapporto col Padre, gli incontri di Gesù. 

La sua missione nasce da uno scontro nel 
deserto delle tentazioni: al benessere, alle 
ricchezze, al potere egli oppone la scelta di 
dilatare l’orizzonte della vita, di rifiutarne una 
visione meramente materialistica, edonistica 
a cui sacrificare libertà e dignità. «Non di solo 
pane vive l’uomo…» (Mt. 4).
Gesù è riuscito ad andare oltre le rigide con-
venzioni sociali, gli steccati delle appartenen-
ze, le facili etichettature: ha saputo puntare 
dritto alle persone, al loro cuore, ai loro biso-
gni e desideri più veri; ogni incontro è ascolto, 
dialogo, accoglienza, valorizzazione dell’altro. 
Anche il conflitto va nella direzione di una 
ricomposizione più alta, del ravvedimento.
Le sue parole, i suoi comportamenti e inse-

gnamenti esprimono una radicalità di propo-
sta di vita che è liberazione da tutto ciò che 
condiziona e impedisce di vedere con occhi 
nuovi nel profondo di se stessi, di vivere au-
tentiche relazioni di amore, di amicizia, di 
fratellanza, di sottrarsi alla spietata logica del 
potere e dell’oppressione: «Vi è stato detto, 
ma io vi dico…» (Mt. 5, 21ss).

Il suo Vangelo dell’amore esige il capire di più 
per riuscire a superare la logica umana, l’ot-
tusità dell’interesse e del profitto, il formali-
smo e saper accettare l’impossibile: il perdono 
del nemico, la sofferenza del giusto, la morte 
ignominiosa. Questo amore genera resurre-
zione, vita eterna, realizza la speranza, apre al 
futuro, è pegno di terre e cieli nuovi.

Creare luoghi educativi

Creare un luogo educativo comporta per prima cosa il fare di esso un luogo in cui il giovane possa ricevere 
memoria. Questo comporta che chi educa debba fare memoria se vuole aiutare le persone a fondare la 
loro identità in una storia che, dipartendosi da quella della comunità locale, si apra a quelle più grandi dei 
sovrasistemi sociali in cui essa è inserita.
Chi educa deve però essere in grado di proporre la memoria come qualcosa di vivo. Fare memoria, infatti, 
non significa solo ricordare, ma anche operare affinché la storia diventi parte di quel sapere culturale a cui 
gli individui attingono per formare il progetto originale innovativo della propria vita.
Da questo punto di vista il fare memoria indica la capacità di rivisitare criticamente la storia attuale alla luce 
delle storie che l’hanno proceduta e che la seguiranno e che stanno cominciando a riflettersi nel futuro 
della comunità. Una memoria che non si fa presente non aiuta le persone a divenire protagoniste della 
propria vita in senso pieno attraverso la progettualità.
Accanto al lavoro sulla memoria è necessario che nel luogo siano presenti una forte cultura della proget-
tualità e un sogno di futuro, ovvero che sia respirabile una speranza progettuale, un’utopia, intesa come 
sogno e come scommessa sul futuro. […]
Il sogno è sempre stato una dimensione familiare ai profeti, agli eroi fondatori, ai rivoluzionari e ai santi, 
che da esso traevano l’orientamento e la fiducia nelle possibilità del loro agire quotidiano. Queste persone 
che hanno preso sul serio i loro sogni sono sempre state disposte a pagare il prezzo che la fedeltà ad essi 
richiedeva loro, e a impegnarsi sul serio per la loro realizzazione. Tutto questo senza disegni prometeici, 
senza abbandonarsi alla fiducia cieca negli strumenti in loro possesso, fossero essi di natura tecnica o 
semplicemente ideologica, ma con l’umiltà di chi è consapevole di possedere strumenti che sono poveri, 
deboli e fallibili ma che, nello stesso tempo, sono anche in grado di cambiare, magari non nel breve perio-
do, la storia delle persone e del luogo a cui il sogno si applica.
Questo vuol anche dire che nel luogo in cui è presente un principio di speranza, è presente la consapevo-
lezza che spesso i gesti poveri della vita quotidiana sono in grado di introdurre nella storia delle persone 
un cambiamento e una redenzione della loro condizione. E questo perché non esistono situazioni umane, 
individuali o sociali, che possano essere definite come irredimibili e perché spesso il cambiamento non è 
generato dalla potenza ma dall’autenticità e dall’amore.
Ben diversa dal sogno è la fantasticheria, che non è nient’altro che quella consolazione offerta da una fuga 
dalla realtà in un mondo o in una situazione immaginaria in cui la persona vive in modo simulato ciò che non 
può vivere nella sua vita quotidiana. Questa fuga offre sì una consolazione, ma rende la persona che la vive 
ancora più incapace di diventare protagonista del cambiamento della realtà in cui vive. Si potrebbe dire che 
il sogno sta alla fantasticheria come l’atto d’amore aperto alla generatività sta all’onanismo solitario e sterile.
In questa ultima affermazione è indicata un’altra significativa qualità del sogno: quella di coinvolgere gli 
altri, attraverso un legame forte di solidarietà se non di amore, nella sua realizzazione. La fantasticheria, al 
contrario, isola la persona negli abissi della sua solitaria impotenza. La creazione di questo clima in cui la 
cultura della progettualità respira il soffio vivificante del sogno è un altro elemento importante per rico-
struire il tempo noetico generatore di luoghi.

Mario Pollo da www.notedipastoralegiovanile.it


