
Proposta Educativa ● 2-3/2015↔link56

LUOGHI

INTEGRAZIONE

Accoglienza 
RECUPERO

Marco Begarani

L a realtà dell’associazione Gruppo 
Amici Onlus e della Casa di Lodesa-
na nasce a Fidenza oltre 30 anni fa 
a partire dalla sensibilità dell’allora 
Vescovo Mons. Zanchin, di un prete 

della nostra diocesi, don Enrico Tincati e dal-
la comunità parrocchiale della chiesa di Santa 
Maria Annunziata per fare qualcosa per af-
frontare il problema della droga che stava allo-
ra esplodendo. L’accoglienza di alcune persone 
iniziata grazie alla disponibilità di una coppia 
di giovani sposi si è negli anni sviluppata fino 
alla situazione attuale in cui sono accolte oltre 
50 persone in strutture a diversa intensità te-
rapeutica (comunità terapeutica, appartamenti 
a media intensità assistenziale). Da anni si la-
vora inoltre nel campo della prevenzione delle 
dipendenze, ci occupiamo di dipendenze com-
portamentali quali il gioco d’azzardo patologico 
e le dipendenze tecnologiche e di accoglienza. 

Uno sguardo a partire dall’esperienza 
della Comunità Terapeutica 

Voglio offrire tre sguardi iniziando con 
alcune brevi considerazioni sullo sguar-
do. Vi è una differenza fondamentale tra 

lo sguardo della pornografia e quello dell’eroti-
smo. La differenza tra pornografia ed erotismo 

è costituita da un velo. Questo velo rappresen-
ta un limite che “rivela” molto di più di quanto 
nasconde. Lo sguardo pornografico oggi dilaga 
non solo per la diffusione della pornografia so-
prattutto sul web ma in quanto rischia di diven-
tare il paradigma di una tecnoscienza che pensa 
di poter svelare tutto e dei media in una socie-
tà in cui il pubblico tende a diventare privato 
mentre il privato deve diventare pubblico (es. i 
reality) con il rischio di una scomparsa del pu-
dore e dello slittamento verso una dittatura della 
trasparenza in cui esiste solo ciò che può essere 
oscenamente mostrato. Rischiamo di dimenti-
care che «l’essenziale è invisibile agli occhi» e la 
dura condanna evangelica nei confronti dello 
sguardo dell’occhio destro quello che tutto vuole 
analizzare, scandagliare, misurare e controllare. 
Come diceva lo psicoanalista Lacan «i pianeti 
hanno smesso di parlarci». Ritengo per questo 
prioritario ritrovare quella qualità dello sguardo 
aurorale, poetico che sa vedere i chiari del bosco 
di cui ci ha parlato la filosofa Maria Zambrano.

Il tossicomane rivela la parte nascosta 
del nostro funzionamento sociale

Il mio primo sguardo, la mia prima riflessio-
ne è una provocazione che può essere così 
sintetizzata: il tossicomane rivela la parte 

Mark Dixon



 Luoghi 

2-3/2015 ● Proposta Educativa ↔link 57

nascosta del nostro funzionamento sociale. 
Possiamo dire che tossicomane è si la carica-
tura della modernità ma anche qualcuno che 
la contesta con il suo ideale di una pastiglia 
per ogni cosa. Contesta l’ideale costituito dal 
farmaco finalmente “buono” liberato dal suo 
lato ombra e non più rimedio e veleno come 
invece bene evidente nella sua etimologia gre-
ca. Le patologie del consumo (dipendenze da 
cibo, alcol, droga, gioco, internet..) rendono 
evidente il versante di menzogna della socie-
tà/religione dei consumi e della tecnoscien-
za. Quindi, facendo tesoro dell’insegnamento 
psicoanalitico, ricordiamoci innanzitutto di 
fare del sintomo non qualcosa da estirpare ma 
un linguaggio enigmatico da decifrare, anche 
dei sintomi sociali.
Le farmacie oggi sono diventate come nego-
zi e i negozi vengono paragonati a farmacie 
dove l’acquisto compulsivo diviene il nuovo 
farmaco per sedare le nostre ansie. I nuovi 
imperativi sociali sono: «Godi e performa tec-
nicamente e libidinalmente» ed i nuovi con-
flitti che attraversano le persone non sono più 
quello tra «permesso/vietato», ma quello tra 
«possibile/impossibile».
Nella società dei consumi nella sua fase tur-
boconsumistica emerge come nelle dipen-
denze patolgiche un principio nichilistico. 
La fede della salvezza è infatti ormai riposta 
nell’oggetto e nel suo consumo o meglio nel-
la sua distruzione in quanto l’insoddisfazione 
del cliente è la base per il funzionamento della 
tapis roulant consumistico. Il desiderio, come 
nelle dipendenze, è degradato a godimento. 
La sottile trappola dell’iperconsumismo con-
siste nel rispondere al desiderio con un ogget-
to come se fosse un bisogno degradando il de-
siderio in godimento e facendoci dimenticare 
che il desiderio si può nutrire solo di relazioni 
dell’incontro con il mistero dell’Altro di cui 
non ci potremo mai appropriare.

Le nuove figure della clinica (depressioni, 
attacchi di panico, dipendenze patologiche) 
sono correlate ai processi di liquefazione dei 
legami (le dipendenze patologiche non a caso 
si riferiscono ad un legame/dipendenza pa-
tologico) e di desimbolizzazione (il simbolo 
che si trasforma in logo) che attraversano la 
società liquida postmoderna.
Da questo la considerazione che per occupar-
si oggi in modo serio di td significa occuparsi 
anche di altro, cioè di noi, della nostra società 
attraversata da una complessa crisi, della rige-
nerazione dei legami sociali, della costruzione 
di legami fiduciari, dell’attivazione di proces-
si di simbolizzazione, di sviluppo comunità 
e della costruzione di un sistema di welfare 
all’altezza delle sfide dei tempi.

I trattamenti residenziali delle dipendenze 
patologiche dopo 30 anni

Per comprendere il cambiamento nei 
trattamenti residenziali delle tossico-
dipendenze dopo 30 anni possiamo 

iniziare chiedendoci: Quanti cambiamenti 
sono avvenuti nella nostra società in 30 anni? 
Come è cambiato il volontariato? 
Il confronto con situazioni sempre più com-
plesse come i disturbi gravi della personali-
tà, la consapevolezza della tossicodipendenza 
come malattia cronico recidivante, il declino 
del mito salvifico della Comunità Terapeutica 
e della fase ideologica che caratterizzò forte-
mente gli anni ’80 ed i primi anni ’90 ed i 
profondi mutamenti sociali hanno portato ad 
un ripensamento della Comunità Terapeutica 
in una fedeltà creativa ai valori che ne erano 
stati all’origine.
Quindi oggi di cosa ci occupiamo? Di persone 
con problemi di dipendenza patologica grave, 
complessa, di persone affette da disregolazio-
ne delle emozioni, discontrollo degli impulsi, 



 Luoghi

Proposta Educativa ● 2-3/2015↔link58

difficoltà nella mentalizzazione dei conflitti, 
meccanismi di difesa primitivi ( quali scissione, 
identificazione proiettiva…), una sofferenza 
che si diffonde nei sistemi relazionali attraver-
so una sorta di pervasivo “contagio emotivo”.
Per questo, negli anni si è evidenziata sempre 
di più la necessità di acquisire competenze, 
modelli di riferimento validati (ad la terapia 
dialettico comportamentle, la terapia focaliz-
zata sulla compassione, l’approccio basato sulla 
mentalizzazione…) per raggiungere l’obiettivo 
di costruire un’alleanza terapeutica con chi vive 
la relazione in modo ambivalente, desiderata 
e nel contempo vissuta come elemento di mi-
naccia. Essere quindi in grado di confrontarsi i 
cosiddetti «sabotatori interni», con quello che 

è stato definito il «terrore della speranza» in 
quanto «non posso fidarmi è troppo pericolo-
so, non posso sperare», fino al punto che una 
certezza negativa può essere preferita all’incer-
tezza. Ricordiamo che anche quando Gesù si 
avvicina ad alcuni malati la reazione alla sua 
presenza amorevole, ai suoi gesti di prossimi-
tà è stata sconcertante: «Sei venuto a rovinarci? 
Sei venuto a tormentarci?». Ecco: qui la qualità 
della speranza e della nostra capacità di amare 
cioè di stare in una relazione viene messa alla 
prova. Costruire una relazione, essere operatori 
del cambiamento, significa essere vulnerabili, 
lasciarsi toccare ma non travolgere, svolgere 
quella funzione materna di “digestione psi-
chica” che sa operare una trasformazione. Per 
questo è necessario costruire un team di lavoro 
competente in grado di accettare la proiezio-
ne dei conflitti della persona e di mentalizzarli. 
Questo ha comportato negli anni un riequili-
brare l’apporto dei volontari e dei professionisti.
Vi è stato inoltre, dopo la morte del fonda-
tore, il delicato passaggio dal gruppo fondato 
sul leader carismatico ad un gruppo di lavoro 
passando attraverso una delicata fase di elabo-
razione del lutto con il rischio della rimozione 
della memoria e della nostalgia.
Si è puntato su un’équipe di lavoro compo-
sta da persone con una formazione non solo 
a livello cognitivo anche se di tipo psicologico 
ma anche e soprattutto su quello affettivo ed 
emotivo. Infatti la necessità di un lavoro per-
sonale di conoscenza di sé, del nostro rapporto 
con il cambiamento, l’incertezza, l’ambiguità, 
le emozioni intense, oltre il nostro bisogno 
inconscio di gratificazione sono elementi fon-
damentali del lavoro psicoeducativo nel tratta-
mento residenziale delle dipendenze patologi-
che per avere fede/fiducia che un cambiamento 
è possibile anche quando non è facile sperare.
E soprattuto un impegnativo percorso forma-
tivo che ci aiuta a saper sempre vedere la perso-Russell Harrison Photography



 Luoghi 

2-3/2015 ● Proposta Educativa ↔link 59

na ed a volerle bene al di là di tutte le diagnosi 
categoriali e funzionali. Perchè questo avven-
ga, per creare questo clima affettivo, lavorare in 
gruppo ed in rete è una risorsa fondamentale 
e l’organizzazione un fattore curante decisivo. 
In questa prospettiva diventano fattori strate-
gici la non autoreferenzialità, le supervisioni 
sui casi, all’équipe e all’organizzazione, l’esse-
re aperti, l’integrazione stretta con il sistema 
pubblico, la rete con le altre organizzazioni del 
Terzo Settore. Tutto questo ha portato ad un’i-
dea di specializzazione sempre più concepita 
come sistemi ad alta integrazione e flessibilità 
con livelli variabili di protezione. Ha portato 
ad un cambio di paradigma ed al passaggio da 
un modello lineare ad un paradigma reticolare, 
sistemico, multicentrico basato sull’intensità di 
cura e sulla continuità assistenziale all’interno 
di una coerenza del modello di riferimento per 
l’intervento psicoeducativo.
Rimane però una grande questione aperta 
quella del lavoro. Quando le persone effettuano 
un percorso riabilitativo con il conseguimen-
to degli obiettivi terapeutici e si riaffacciano 
nella società per il reinserimento si scoprono 
sempre più spesso soggetti inimpiegabili. A 
causa della crisi che stiamo attraversando il 
conseguimento dell’autonomia lavorativa e di 
conseguenza economica ed abitativa diventa 
purtroppo sempre più difficoltoso.

Una mistica incarnata 
che sappia dialogare con l’umano

Le nostre radici sono cristiane ed eccle-
siali e la nostra esperienza cerca di es-
sere segno di una chiesa in uscita, in 

dialogo, nelle periferie perchè «chi non ama il 
proprio fratello che vede, non può amare Dio 
che non vede» (1Gv 4,20).
Non dobbiamo dimenticare quello che la 
storia di Gesù ci ricorda con forza: la religione 

può dare la vita ma anche la morte. I mandanti 
dell’assassinio di Gesù sono state delle autorità 
religiose. Ogni religione corre sempre questo 
rischio. La religione può essere una delle forme 
più sottili di oppressione in quanto si introietta 
il controllore, l’oppressore ma anche una grande 
offerta di liberazione. Per questo abbiamo biso-
gno di una una spiritualità, di una mistica incar-
nata che sappia dialogare con l’umano. Penso ad 
esempio all’odierno grande interesse della psi-
cologia per la spiritualità a partire dalla mindful-
ness, dalla consapevolezza per il significato evo-
lutivo e trasformativo delle operazioni mentali 
promosse da queste pratiche che trovano la loro 
origine nelle grandi tradizioni spirituali e trova-
no oggi riscontro in solide evidenze scientifiche. 
Abbiamo bisogno di una spiritualità che non 
tema il confronto con le scienze umane.
Nella mia esperienza «Casa di Lodesana» è una 
scuola continua che mi sfida ad approfondire 
la qualità della mia speranza, della mia fede e 
della mia carità. «Sì ma quante persone recupe-
rate? Quanti guariscono?» questa è la domanda 
che spesso mi viene posta. Avrete già capito 
che quando parliamo di dipendenze patologi-
che gravi dal punto di vista clinico ragionare in 
termini di restitutio ad integrum o malattia è un 
errore (sarebbe come chiedere ad un medico: 
quanti diabetici hai guarito?). Ma ancor di più 
vorrei dire che fare un’esperienza in una realtà 
come la nostra a Lodesana significa imparare a 
capovolgere questa domanda: «A quante per-
sone sono capace di stare accanto senza per-
dere la speranza anche se non sono guarite e 
continuano a ricadere?». Perché forse chi deve 
guarire, cambiare sono innanzitutto io, la mia 
speranza, la mia fede, la mia carità debole, li-
mitata, a corto raggio, che ha bisogno di es-
sere subito realizzata, gratificata, che non tol-
lera la delusione, il tradimento, il fallimento, 
che è a tempo determinato, a scadenza… che 
perdona 7 volte ma non 70 volte 7.


