
2/2016 ● Proposta Educativa ↔link 11Proposta Educativa ● 2/2016↔link10

R&M↔Impresa
R&M↔IMPRESA

Premessa

L’ enciclica Laudato si’. Per 
la cura della casa comune1 si 
presta a una molteplicità di 
letture. Anziché adottare 
un’angolatura settoriale (ad 

esempio quella ambientale, religiosa, eco-
nomica, o politica) mi concentrerò qui su 
due aspetti sostanziali, tra i tanti che sol-
lecitano l’attenzione e meriterebbero di es-
sere approfonditi: l’impresa in un’economia 
di mercato e le politiche pubbliche.
Nell’ambito di una presa di posizione sulla 
necessità di salvare la natura che ci circonda 
da minacce che derivano dalla sconsidera-
tezza degli esseri umani, l’enciclica con-
tiene riflessioni sull’impatto delle attività 
produttive e delle transazioni economiche 
in un mondo in cui l’unico modello di svi-
luppo rimasto sembrerebbe quello capitali-
stico. Una certa vulgata dipinge e stereo-
tipizza Francesco, anche per via della sua 
precedente esperienza di prelato nel Sud 
del mondo, come un Papa anticapitalista, 
con tutte le ulteriori implicazioni, anche 

1 La versione cui farò qui riferimento è quella reperibile al 
link http://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/encyclicals 
/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-
si_it.pdf.

politiche, che ciò comporta. Da tale suo 
orientamento deriverebbe, pertanto, anche 
la scelta dell’argomento della prima encicli-
ca interamente a sua firma (la precedente, 
Lumen fidei, conteneva una parte di Be-
nedetto XVI). Si pensi anche che uno dei 
primi viaggi del Papa argentino fu proprio 
in Sudamerica, comprendendo una tappa in 
Amazzonia, luogo simbolo dei danni che 
gli umani possono infliggere a Madre natu-
ra. Questa lettura è prediletta sia da coloro 
che intendono criticare papa Francesco, ad-
debitandogli certe posizioni ideologiche e 
un atteggiamento sfavorevole verso la mo-
dernizzazione, sia da quelli che viceversa 
vorrebbero “appropriarsi” di lui e della sua 
popolarità per legittimare una posizione 
di anti-capitalistico radicale, anche stavol-
ta per ragioni che non afferiscono soltanto 
all’economia.
In effetti, però, come spesso avviene, se 
si ragiona secondo stereotipi si veicolano 
messaggi semplificati (quando non distorti) 
che possono magari avere una certa presa su 
certe audiences, ma fanno al contempo tor-
to, in maggiore o minor misura, alla realtà 
dei fatti. In questo caso, tra l’altro, è suf-
ficiente, per chiarirsi le idee, guardare at-
tentamente all’Enciclica, soffermandosi su 
alcuni passaggi salienti.

Difesa del creato, impresa e politica
NELLA LAUDATO SI’

Antonio La Spina

Ioan Sameli

Il contributo dell’impresa al bene comune

Va detto, anzitutto, che papa Francesco ri-
conosce e sottolinea il ruolo dell’impresa: 
«Perché continui ad essere possibile offrire 
occupazione, è indispensabile promuovere 
un’economia che favorisca la diversificazio-
ne produttiva e la creatività imprenditoriale». 
Senza libertà d’iniziativa economica e senza 
concorrenza viene quasi del tutto meno tale 
creatività. «L’attività imprenditoriale, che è 
una nobile vocazione orientata a produrre ric-
chezza e a migliorare il mondo per tutti, può 
essere un modo molto fecondo per promuo-
vere la regione in cui colloca le sue attività, 
soprattutto se comprende che la creazione di 
posti di lavoro è parte imprescindibile del suo 
servizio al bene comune». Per altro verso, «la 
semplice proclamazione della libertà econo-
mica, quando… le condizioni reali impedi-
scono che molti possano accedervi realmente, 
e quando si riduce l’accesso al lavoro, diventa 
un discorso contraddittorio che disonora la 
politica» (LS 129). Detta libertà economica 
non è un valore assoluto o comunque priori-
tario rispetto a tutti gli altri: «in ogni discus-

sione riguardante un’iniziativa imprendito-
riale si dovrebbe porre una serie di domande, 
per poter discernere se porterà ad un vero svi-
luppo integrale: Per quale scopo? Per quale 
motivo? Dove? Quando? In che modo? A chi 
è diretto? Quali sono i rischi? A quale costo? 
Chi paga le spese e come lo farà? In questo 
esame ci sono questioni che devono avere la 
priorità. Per esempio, sappiamo che l’acqua è 
una risorsa scarsa e indispensabile» (LS 185). 
Si tratta di domande cruciali, che però non 
sono affatto estranee alle scienze sociali che 
studiano l’economia, nelle quali da tempo 
ci si è resi conto dei possibili difetti o “falli-
menti” del mercato, così come della necessità 
di interventi volti a evitarli o correggerli. Un 
approccio quale quello delineato dal pontefi-
ce non è contro l’impresa e il mercato. Anzi, 
chiedendo l’eliminazione di certe distorsioni 
offre argomenti per difendere sia la prima 
che il secondo. Anche l’esaltazione di un li-
berismo sregolato come fine in sé appare oggi 
sempre più inaccettabile per gran parte degli 
studiosi e degli attori economici. 
Ancora, «un dominio assoluto della finan-
za… non ha futuro e… potrà solo gene-
rare nuove crisi… La crisi finanziaria del 

Peter Ma reynermedia



2/2016 ● Proposta Educativa ↔link 13Proposta Educativa ● 2/2016↔link12

6. “Gestione responsabile del 
prodotto”
Promuovere una gestione respon-
sabile del prodotto o del servizio 
lungo l’intero ciclo di vita, al fine di 
migliorarne le prestazioni e ridurne 
l’impatto sull’ambiente, anche in-
formando i clienti sulle modalità di 
utilizzo e di gestione del “fine vita”.
7. “Gestione responsabile della 
filiera produttiva”
Promuovere la salvaguardia 
dell’ambiente nella gestione della 
catena produttiva, coinvolgendo 
fornitori, clienti e parti interessate 

quali attori della propria politica di 
sostenibilità.
8. “Sensibilizzazione e Formazio-
ne”
Promuovere iniziative di informazio-
ne, sensibilizzazione e formazione, al 
fine di coinvolgere l’organizzazione 
nell’attuazione della propria politica 
ambientale.
9. “Trasparenza nelle relazioni 
con le parti interessate”
Promuovere relazioni, con le parti 
interessate, improntate alla traspa-
renza, al fine di perseguire politiche 
condivise in campo ambientale.

10. “Coerenza nelle attività inter-
nazionali”
Operare in coerenza con i principi 
sottoscritti in questa Carta in tutti i 
Paesi in cui si svolge la propria atti-
vità.

Confindustria,
La Carta Confederale dei 

Principi per la Sostenibilità 
Ambientale

R&M↔Impresa

ne delle religioni monoteiste e trascendenti 
(e in particolare dell’ebraismo e del cristia-
nesimo), invece, potrebbe vedere la Terra 
come un dono fatto da Dio all’uomo, quindi 
l’umanità come assegnataria di un compi-
to di dominio e trasformazione del creato 
solo in funzione dei propri interessi. Il Papa 
però (LS 67) avverte che questa è una lettu-
ra scorretta delle Scritture. «Noi non siamo 
Dio. La Terra ci precede e ci è stata data… 
dobbiamo rifiutare con forza che dal fatto di 
essere creati a immagine di Dio e dal man-
dato di soggiogare la terra si possa dedurre 
un dominio assoluto sulle altre creature». I 
testi biblici vanno letti «nel loro contesto, 
con una giusta ermeneutica… essi ci invi-
tano a “coltivare e custodire” il giardino del 
mondo (cfr Gen 2,15)». 
Le politiche pubbliche oggi fanno per lo più 
capo a Stati nazione sovrani, anche se tale so-
vranità è di fatto erosa dalla globalizzazione 
finanziaria. Esistono organizzazioni sovrana-
zionali, come l’Unione Europea, che per un 
verso insistono su “regioni” circoscritte del 
pianeta, e per altro verso si trovano davanti al 
bivio tra la disgregazione e la costruzione di 
una vera struttura federale. Esistono organi-

Impresa↔R&M

2007-2008 era l’occasione per sviluppare 
una nuova economia più attenta ai princi-
pi etici, e per una nuova regolamentazione 
dell’attività finanziaria speculativa e della 
ricchezza virtuale. Ma non c’è stata una re-
azione che abbia portato a ripensare i cri-
teri obsoleti che continuano a governare il 
mondo» (LS 189). «Conviene evitare una 
concezione magica del mercato, che tende a 
pensare che i problemi si risolvano solo con 
la crescita dei profitti delle imprese o de-
gli individui» (LS 190). «La responsabilità 
sociale e ambientale delle imprese si riduce 
per lo più a una serie di azioni di marketing 
e di immagine» (LS 194). «Il principio della 
massimizzazione del profitto, che tende ad 
isolarsi da qualsiasi altra considerazione, è 
una distorsione concettuale dell’economia» 
(LS 195). Storture del genere vanno evitate 
proprio in nome di una corretta concezione 
della libertà economica. Infatti, le suddette 
notazioni dell’enciclica troverebbero con-
senzienti gran parte di coloro che oggi si 
occupano di economia.
Di recente è stata ricevuta in Vaticano una 
folta delegazione di imprenditori italiani e 
di Confindustria (cosa che non era mai av-

venuta da quando questa fu fondata 106 anni 
addietro), guidata dal presidente Squinzi. In 
tale udienza2 il Papa ha ribadito le posizioni 
di cui sopra. Agli imprenditori ha chiesto di 
«essere costruttori del bene comune e artefici 
di un nuovo umanesimo del lavoro». Anco-
ra: «al centro di ogni impresa vi sia dunque 
l’uomo: non quello astratto, ideale, teorico, 
ma quello concreto, con i suoi sogni, le sue 
necessità, le sue speranze e le sue fatiche… la 
vostra via maestra sia sempre la giustizia, che 
rifiuta le scorciatoie delle raccomandazioni 
e dei favoritismi, e le deviazioni pericolose 
della disonestà e dei facili compromessi. La 
legge suprema sia in tutto l’attenzione alla 
dignità dell’altro, valore assoluto e indispo-
nibile. Sia questo orizzonte di altruismo a 
contraddistinguere il vostro impegno». Il 
mercato non deve essere «un assoluto». Bi-
sogna onorare la dignità della persona e ri-
fiutarsi di calpestarla «in nome di esigenze 
produttive». L’impresa non è di per sé l’in-
carnazione del male e dello sfruttamento. Al 
contrario, essa può e deve essere strumento 
al servizio del bene comune.

2 http://www.avvenire.it/Papa_Francesco/Discorsi/Pagine/di-
scorso a-confindustria-papa-francesco.aspx.

Le politiche pubbliche

La correzione delle perversioni derivanti 
dall’avidità e dall’irresponsabilità di alcuni è 
compito dei decisori politici. D’altro canto, 
«molte volte la… politica è responsabile del 
proprio discredito, a causa della corruzione e 
della mancanza di buone politiche pubbliche» 
(LS 197). Se poi parliamo di alcune emergen-
ze ambientali, come il riscaldamento globale, 
queste hanno una dimensione planetaria e 
richiederebbero pertanto una regolazione di 
pari portata. «L’interdipendenza ci obbliga 
a pensare a un solo mondo, ad un progetto co-
mune» (corsivi nel testo). Sarebbe necessario 
«programmare un’agricoltura sostenibile e 
diversificata… sviluppare forme rinnovabili e 
poco inquinanti di energia… incentivare una 
maggiore efficienza energetica… promuove-
re una gestione più adeguata delle risorse fo-
restali e marine… assicurare a tutti l’accesso 
all’acqua potabile» (LS 164). 
Per alcune religioni, come il buddismo o 
l’induismo, gli esseri umani sono natural-
mente in armonia con l’ecosistema e con gli 
altri esseri viventi. Una malintesa concezio-

10 principi per 10 impegni

1. “Conseguimento di obiettivi 
di sostenibilità ambientale nel 
breve, medio e lungo periodo”
Porre la tutela dell’ambiente come 
parte integrante della propria atti-
vità e del proprio processo di cre-
scita produttiva.
2. “Adozione di un approccio 
preventivo”
Valutare l’impatto delle proprie 
attività, dei propri prodotti e ser-
vizi, al fine di gestirne gli aspetti 
ambientali secondo un approccio 

preventivo e promuovere l’utilizzo 
delle migliori tecnologie disponi-
bili.
3. “Uso efficiente delle risorse 
naturali”
Promuovere l’uso efficiente del-
le risorse naturali, con particolare 
attenzione alla gestione razionale 
delle risorse idriche ed energeti-
che.
4. “Controllo e Riduzione degli 
impatti ambientali”
Controllare e, ove possibile, ridurre 
le proprie emissioni in aria, acqua 
e suolo; perseguire la minimizza-

zione della produzione di rifiuti e 
la loro efficiente gestione privile-
giando il recupero e il riutilizzo in 
luogo dello smaltimento; adottare 
misure idonee a limitare gli effetti 
delle proprie attività sul cambia-
mento climatico; promuovere la 
salvaguardia della biodiversità e 
degli ecosistemi.
5. “Centralità di tecnologie inno-
vative”
Investire in ricerca, sviluppo e inno-
vazione, al fine di sviluppare proces-
si, prodotti e servizi a sempre mino-
re impatto ambientale. Phil Richards



2/2016 ● Proposta Educativa ↔link 15Proposta Educativa ● 2/2016↔link14

smi globali, come l’Onu, che soffrono di una 
debole capacità decisionale e di carenza di 
poteri di intervento. Alcuni paesi sono gover-
nati da autocrati interessati ad arricchire sé e 
i propri sodali, dilapidando le proprie risorse 
naturali e distorcendo gli aiuti per lo svilup-
po. Altri paesi sono formalmente delle demo-
crazie, ma ancora immature. Anche i siste-
mi democratici, poi, hanno una connaturata 
tendenza a concentrarsi sul breve termine, le 
prossime elezioni, le esigenze di riproduzione 
del ceto politico, il consenso a buon merca-
to. Ciò è stato anche favorito dalla crisi delle 
grandi ideologie del Novecento (che con tutti 
i loro difetti indicavano però mete di lungo 
periodo) e dall’affermarsi di leader all’insegui-
mento degli umori dell’audience. È possibile, 
ma improbabile, che emergano statisti capaci 
anzitutto di capire e poi di perseguire interes-
si diffusi di lungo periodo e compiere scelte 
talora impopolari. È più facile che prevalgano 
soggetti spesso incompetenti, concentrati sul 
mantenimento del potere e sulla sua gestione 
spicciola, talora anche con metodi clientelari 
e corrotti. Per altro verso, la vastità e l’interdi-
pendenza che ormai caratterizzano i problemi 
ambientali richiederebbero, come già accen-
nato, decisori e decisioni globali. 
L’Enciclica affronta con parole forti queste 
criticità, rivelando una visione lungimirante 
dei “beni comuni globali” che spesso difetta ai 
governanti, anche quando si tratta di super-
potenze. «Le relazioni tra Stati devono salva-
guardare la sovranità di ciascuno, ma anche 
stabilire percorsi concordati per evitare ca-
tastrofi locali… Occorrono quadri regolatori 
globali che impongano obblighi e che impe-
discano azioni inaccettabili, come il fatto che 
Paesi potenti scarichino su altri Paesi rifiuti 
e industrie altamente inquinanti» (LS 173). 
«Diventa indispensabile lo sviluppo di istitu-
zioni internazionali più forti ed efficacemente 

Impresa↔R&M

organizzate, con autorità designate in manie-
ra imparziale mediante accordi tra i governi 
nazionali e dotate del potere di sanzionare» 
(LS 175).3 «La società, attraverso organismi 
non governativi e associazioni intermedie, 
deve obbligare i governi a sviluppare norma-
tive, procedure e controlli più rigorosi» (LS 
179). «È indispensabile la continuità, giacché 
non si possono modificare le politiche relati-
ve ai cambiamenti climatici e alla protezione 
dell’ambiente ogni volta che cambia un go-
verno. I risultati richiedono molto tempo e 
comportano costi immediati con effetti che 
non potranno essere esibiti nel periodo di vita 
di un governo… Occorre dare maggior spa-
zio a una sana politica, capace di riformare le 
istituzioni [per] superare pressioni e inerzie 
viziose… i migliori dispositivi finiscono per 
soccombere quando mancano le grandi mete, 
i valori, una comprensione umanistica e ric-
ca di significato, capaci di conferire ad ogni 
società un orientamento nobile e generoso» 
(LS 181). «Nel dibattito devono avere un po-
sto privilegiato gli abitanti del luogo, i quali 
si interrogano su ciò che vogliono per sé e per 
i propri figli, e possono tenere in considera-
zione… finalità che trascendono l’interesse 
economico immediato. Bisogna abbandona-
re l’idea di “interventi” sull’ambiente, per dar 
luogo a politiche pensate e dibattute da tutte 
le parti interessate… C’è bisogno di sincerità 
e verità nelle discussioni scientifiche e politi-
che» (LS 183). 
Siamo, in definitiva, davanti a un invito a rav-
vedersi rivolto non soltanto ai cattolici, ma a 
tutte le persone di buona volontà preoccupate 
del futuro dell’umanità. 

3 A riguardo rinvio a A. La Spina, Postfazione: per governare 
la globalizzazione ci vogliono istituzioni globali, in G.A. Majone, 
La globalizzazione dei mercati: storia, teoria, istituzioni, Franco 
Angeli, Milano 2004.

Premessa

Da oltre quarant’ anni, la questio-
ne ambientale e – di riflesso – i 
temi dell’educazione ecologica, 
sono al centro dell’attenzio-
ne, della ricerca e del dibattito 

sociale. Prendiamo come data spartiacque il 
1972 che fu l’anno sia della prima Conferenza 
delle Nazioni Unite sull’ambiente a Stoccol-
ma, sia l’anno in cui venne pubblicato il pri-
mo Rapporto del Club di Roma, coordinato da 
Aurelio Peccei, sulla crisi dello sviluppo. Da-
gli anni ’70 ad oggi sono trascorsi ben cinque 
decenni, quasi mezzo secolo. Per questo ab-
biamo ritenuto opportuno fare il punto del-
la situazione alla luce delle novità contenute 
nell’enciclica Laudato si’ (24 maggio 2015) di 
papa Francesco.

L’ecologia integrale di Papa Francesco

Ripensare oggi l’educazione ecologica 
significa, secondo noi, accettare un 
confronto leale con l’enciclica Lau-

dato si’ e dare una risposta agli interrogativi 
esigenti che essa solleva. A giudizio di papa 
Francesco, un’autentica “conversione ecologi-
ca” non è ancora avvenuta, anche se bisogna 
riconoscere che nell’ultimo mezzo secolo la 

coscienza ecologica dell’uomo contempora-
neo e il suo senso di responsabilità per l’am-
biente naturale si sono sensibilmente allargati 
e approfonditi rispetto al passato.
Non è forse da trascurare il fatto che sono 
state soprattutto le Chiese ad aver compiuto 
passi enormi per recuperare il ritardo storico 
e ingiustificato rispetto al movimento eco-
logista. È vero infatti che le Chiese cristia-
ne sono da vari decenni impegnate a livello 
ecumenico sui temi della salvaguardia del 
creato, ma è altrettanto vero che esse hanno 
impiegato troppo tempo prima di accorgersi 
che il Cantico delle creature di San Francesco 
d’Assisi era un testo di grande valore e si-
gnificato teologico e politico, non soltanto 
poetico e spirituale. 
Si è preso finalmente coscienza da parte dei 
credenti che la responsabilità dell’uomo ri-
guarda anche la custodia del creato, la bio-
sfera, il cosmo e i diritti delle generazioni fu-
ture ad avere una terra vivibile e un pianeta 
abitabile.
«Oggi – scrive invece Papa Francesco – non 
possiamo più fare a meno di riconoscere che 
un vero approccio ecologico diventa sempre 
un approccio sociale che deve integrare la 
giustizia nelle discussioni sull’ambiente per 
ascoltare tanto il grido della terra quanto il 
grido dei poveri» (LS 49).

R&M↔EDUCAZIONE

Quale educazione ecologica
OGGI?

Antonio Nanni

jacinta lluch valero


