R&M—ECOLOGIA

@5‘\ United States Mission Geneva

DA RISOLVERE

apa Francesco ci ha abituati ad
uno stile che capiamo immedia-
tamente ma fatichiamo a ricono-
scere come “papale”, “pontificio”,
negli Angelus, nei suoi oramai
numerosi discorsi, nelle udienze. Anche nei
documenti che sono, fino ad ora, l'encicli-
ca Lumen Fidei, 'esortazione post-sinodale
Evangelii gaudium, programma del suo pon-
tificato e l'enciclica Laudato si (LS), che por-
ta la data della Pentecoste del 2015. Siamo
abituati ad un linguaggio semplice e fluido,
in cui ci sembra di capire tutto. Quest’ultima
Enciclica, pero, ci ha creato qualche proble-
ma. E lunghissima e affronta praticamente
tutti i problemi che sono connettibili al tema
dell’ecologia; era proprio necessario scrivere
cosi tanto? Anche i piti devoti se lo sono chie-
sto, magari in silenzio. E poi, un papa si deve
occupare di tutte queste cose? Siamo sicuri
che la fede c’entri qualcosa? E non da ultimo,
i cristiani devono fare qualcosa di cristiano
per questo problema ecologico?
Proviamo a cogliere alcune delle grandi pro-
spettive che questa Enciclica apre.
Prima di tutto alcune sottolineature che ri-
guardano l'intero testo: il respiro collegiale do-
vuto alle molte citazioni del lavoro di diverse
Conferenze episcopali, ed ecumenico, con l'e-
splicito richiamo al patriarca Bartolomeo e alla

Manuela Terribile

sua attenzione all'ecologia. In questo modo,
la parola del Patriarca di Costantinopoli di-
venta magistero anche per i cattolici! Anche
il richiamo alle religioni, alla loro sapienza e
a quanto i credenti hanno in comune merita
di essere sottolineato: «La maggior parte degli
abitanti del pianeta si dichiarano credenti, e
questo dovrebbe spingere le religioni ad en-
trare in un dialogo tra loro orientato alla cura
della natura, alla difesa dei poveri, alla costru-
zione di una rete di rispetto e di fraternita»
(LS 201). L’impostazione stessa del docu-
mento coinvolge tutti: «Oggi, credenti e non
credenti sono d’accordo sul fatto che la terra &
essenzialmente un’ereditd comune, i cui frutti
devono andare a beneficio di tutti» (LS 93).
In piu di un passaggio, inoltre, papa France-
sco esprime il limite della parola sua e della
Chiesa, non per questo sminuendone il peso:
«Su molte questioni concrete la Chiesa non
ha motivo di proporre una parola definitiva
e capisce che deve ascoltare e promuovere il
dibattito onesto fra gli scienziati, rispettando
la diversita di opinione» (LS 61).!
Esaminiamo soltanto alcuni punti di questa
complessa e assai articolata Enciclica.

" Cf. anche LS 188: «Ancora una volta ribadisco che la Chiesa
non pretende di definire le questioni scientifiche, né di sostitu-
irsi alla politica, ma invito ad un dibattito onesto e trasparen-
te, perché la necessita particolari o le ideologie non ledano il

bene comuney.
(.. .} 5



Ecologia«>R&M

a questione ecologica, cosi come esce

dalla mente e dalla penna di papa

Francesco, non ¢ piu una questione
parziale, se mai lo ¢ stata. Si tratta infatti
della «cura della casa comune». Il mondo, il
pianeta, ¢ da subito abitato, ¢ una casa per
tutti i suoi abitanti, anche per quelli che ar-
riveranno. Una delle ombre che aleggiano
sull'intero testo ¢ che il futuro, non buono,
¢ vicino e potremmo non avere tempo per
rendere ancora vivibile la nostra Terra. Il
mondo non ¢ soltanto una carta geofisica,
ma un mondo di uomini e donne; € un mon-
do di relazioni. L’orizzonte ¢ quindi totale e
di tutti. Come appena detto, nell’Enciclica
si avverte, come spesso nelle riflessioni sulla
sorte del pianeta, un riferimento molto forte
alle nuove generazioni, a quelli che ancora
non sono in questo mondo e che rischiano
di trovarlo in pessime ed estreme condizioni.
Il richiamo morale interpella particolarmen-
te la gente di fede. Non solo per la imme-
diata responsabilita che chiama in causa, ma
piuttosto per il senso di non-proprieta che
mette sul tappeto. Un “altro” (le generazioni
future) mi dice, per il suo stesso futuro esi-
stere, che la scena in cui vivo non é di mia
proprieta, non c¢’¢ niente che mi autorizzi a
servirmene senza limite. Questo richiamo
ci mette di fronte alla vita di tutti e di tutti
quelli a venire, e anche di fronte alla nostra
personale povertd e mortalita.

¢ uno specifico cristiano, catto-
lico addirittura in tutto cio? Al-
meno due elementi rendono chiara
la risposta: il grido della terra ¢ il grido dei
poveri e insieme la grande questione della
custodia. Questioni centrali. Nella prima
sono strettamente connessi i modelli di vita
e di sviluppo, le grandi potenze economiche,
lo sfruttamento delle risorse della terra in

6 (---u} ProposTA Epucativa @ 2/2016

modo ingiusto e ingiustificato e quindi, la
proposta di un nuovo stile di vita. Nella se-
conda si tratta addirittura dell’atteggiamento
della persona nel creato, una sorta di antro-
pologia teologica che non sposta I'vomo dal
centro del creato, ma lo rimette in cammino
verso un “Centro” che non é 'uvomo stes-
so, che non ¢ nelle nostre mani. Sentiamo
con chiarezza l'eco di Theilard de Chardin.
Questa terra, dono da custodire, & la casa
dei nostri giorni che sono contati, ¢ la scena
della nostra storia. Tutto ¢ centrato sull'uo-
mo, perché a fondamento della riflessione
del pontefice non ¢’¢ certamente una sorta
di biocentrismo che riduca il valore della
libertd umana e della intelligenza dell'uo-
mo. In sintesi estrema e potente: «Noi non
siamo Dio. La terra ci precede e ci ¢ stata
data» (LS 67). Essere servi di un dono che va
semplicemente custodito ¢ tema caro a papa
Francesco. Lo dice anche della misericordia
(ad es. Misericordiae Vultus, 9),> tema a lui
carissimo.

Quella che viene richiesta e proposta ¢ una
rivoluzione culturale. Si comprende per-
ché T'ecologia sia 'ambiente umano, 'opera
dell'uvomo. Una delle conseguenze del modo
ammalato e peccaminoso che abbiamo di

2 «La parabola contiene un profondo insegnamento per cia-
scuno di noi. Gesu afferma che la misericordia non ¢ solo
I'agire del Padre, ma diventa il criterio per capire chi sono
i suoi veri figli. Insomma, siamo chiamati a vivere di miseri-
cordia, perché a noi per primi € stata usata misericordia. |l
perdono delle offese diventa I'espressione pit evidente dell'a-
more misericordioso e per noi cristiani € un imperativo da
cui non possiamo prescindere. Come sembra difficile tante
volte perdonare! Eppure, il perdono € lo strumento posto
nelle nostre fragili mani per raggiungere la serenita del cuore.
Lasciar cadere il rancore, la rabbia, la violenza e la vendetta
sono condizioni necessarie per vivere felici. Accogliamo quindi
I'esortazione dell'apostolo: “Non tramonti il sole sopra la vo-
stra ira” (Ef 4,26). E soprattutto ascoltiamo la parola di Gesu
che ha posto la misericordia come un ideale di vita e come
criterio di credibilita per la nostra fede: “Beati i misericordiosi,
perché troveranno misericordia” (Mt 5,7) ¢ la beatitudine a
cui ispirarsi con particolare impegno in questo Anno Santo.

R&M<«Ecologia

gestire il nostro pianeta ¢ quello che ha con-
dotto alla «logica dello scarto». Il nuovo pa-
radigma e le forme di potere che derivano
dalla tecnologia, hanno innescato la logica,
che sembra l'unica possibile, dello scarto
(LS 22): qualunque cosa non sia immedia-
tamente utilizzabile e con un qualche profit-
to, va scartata. Riguarda le cose, gli oggetti,
I'ambiente. Questa logica perversa, perd, ha
coinvolto anche le persone, gli esseri umani;
chi non ¢ produttivo, immediatamente pro-
duttivo, viene scartato, gettato ai margini e
possibilmente ignorato se non abbandonato.
Malati, anziani, bambini, tutti coloro che
non possono per qualche motivo essere pro-
duttivi sono scartati. Sono un rifiuto, in al-
tre parole, e anche il loro stesso sopravvivere
puo essere messo in discussione.

) Alice Popkorn

1 VI capitolo dell’Enciclica interpella par-

ticolarmente i cristiani coinvolti nella que-

stione educativa. Impressiona che 'educa-
zione sia collegata alla spiritualita, a questo
orizzonte invisibile con cui non facciamo mai
abbastanza i conti. In sintesi: «Molte cose de-
vono riorientare la propria rotta, ma prima di
tutto ¢ I'umanita che ha bisogno di cambia-
re. Manca la coscienza di un’origine comu-
ne, di una mutua appartenenza e di un futuro
condiviso da tutti. Questa consapevolezza di
base permetterebbe lo sviluppo di nuove con-
vinzioni, nuovi atteggiamenti e stili di vita.
Emerge cosi una grande sfida culturale, spi-
rituale e educativa che implichera lunghi pro-
cessi di rigenerazione» (LS 202).
Il paradigma tecno-economico ci ha indotti
tutti, almeno nell'egemone mondo occiden-
tale, a un consumismo ossessivo. Tutti gli
educatori lo sanno bene. Gli oggetti stanno
diventando, sono gia diventati, padroni di
tante libertd e di tante teste. La ricchezza,
reale e anche simbolica, ci ha confusi tutti.
«Abbiamo troppi mezzi per scarsi e rachitici
fini» (LS 203). Gli oggetti, grandi e piccoli, le
cose, occupano il simbolico e sottraggono re-
alta. C’¢ sempre, pero, un punto pericolosissi-
mo, quello in cui la realta si presenta a segna-
lare i confini umani e diventa inaccettabile.
Non sopportiamo piti il limite. Si tratta allora
di cambiare stile di vita, e non solo per motivi
etici di carattere personale, soggettivo si di-
rebbe oggi nel linguaggio comune, ma per la
sopravvivenza comune. In questi itinerari tor-
na sempre lo stesso ostacolo, e gli educatori lo
sanno bene: ¢ quel “comune”, ancora peggio
il “bene comune”, di cui sembra impossibile
e inutilmente perdente occuparsi. L’autorefe-
renzialita, che riconosciamo in ognuno di noi,
in ogni situazione e spessissimo, con gravis-
sime conseguenze nei pitt giovani, fa male a
tutti, dal bambino al pianeta. Dobbiamo rag-

2/2016 @ PROPOSTA EDUCATIVA(“ --~> 7



Ecologia<>R&M

giungere nuove abitudini, ci dice papa France-
sco. E gia I'idea dell'abitudine, della conquista
di un habitus, evoca il tempo, il susseguirsi dei
giorni, la ripetizione anche faticosa di azioni
e di pensieri, virtuosi. Soprattutto il tempo,
il grande alleato quasi scomparso dall’azione
educativa che, anch’essa, dovrebbe funzionare
come un lampo, come un messaggio pubbli-
citario. E non & cosi. I vari ambiti educati-
vi dovrebbero collaborare alla formazione di
una “cittadinanza ecologica”. Per tutto quello
che nell’Enciclica ¢ stato detto nei cinque ca-
pitoli precedenti, capiamo subito che non si
tratta di aggiungere un’educazione ad un’altra
educazione. Si tratta, antica memoria dei cat-
tolici, di formazione delle coscienze, verso la
contemplazione.

a proposta di papa Francesco ¢ appa-

rentemente lontana dalla materialita

delle cose, delle quali, pure, ha parlato
con larghezza e puntualita. Nel quinto capi-
tolo sono indicate grandi proposte di dialo-
go, e il ritorno ai quattro principi molto cari
a Francesco, gia enunciati nella esortazione
post-sinodale, programma del suo pontifica-
to.> Ma poi, con tanta forza, la cultura della
cura, che trova in santa Teresa di Lisieux la
piccola via dell’'amore, una strada apparente-
mente sproporzionata, la pratica della genti-
lezza (LS 230-231). Se pensiamo questo in
termini educativi, la questione appare attua-
lissima e inaffrontabile. Con la sua chiarezza
indomabile, papa Francesco dice: «Occorre
sentire nuovamente che abbiamo bisogno gli
uni degli altri, che abbiamo una responsabili-
ta verso gli altri e verso il mondo, che vale la
pena di essere buoni e onesti» (LS 229). L’in-
tenzione educativa trova fondamento nell'im-
pianto dellEnciclica che Luciano Larivera
ha ben espresso: «Si afferma un’ortodossia,

? Evangelii Gaudium, 222-237.

o uly,

un’ortoprassi e un’ortopatia. Dal punto di
vista dell'ortodossia, I'Enciclica ¢ legata al
magistero sociale pontificio. [...] L’Enciclica
apre le orecchie perché si schiudano gli occhi.
Chiede coerenza all“azione delle mani”. In
termini sia operativi (l'ortoprassi) sia liturgici
(I'Eucaristia, la preghiera di tavola ecc.). [...]
Un fine non secondario [...] & I'intenzione di
nutrire i cuori di sentimenti autentici (I'or-
topatia). I temi ritornano in ogni capitolo,
e non mancano ordine e sistematicitd nella
trattazione. Ma 'Enciclica, metaforicamente,
¢ anche una lunga respirazione bocca a bocca
e un prolungato massaggio cardiaco. Questo
entrare nel profondo, ad esempio con i rife-
rimenti, in sequenza, francescani, biblici e a
Romano Guadini, ¢ educazione ai sentimenti
veri da coltivare e da custodire. Occorre essere
giardinieri della propria anima, non meri am-
ministratori, per far fiorire la vera felicita e la
pace profonda, che esulano dalle mere com-
petenze professionali. Perché un’educazione
che non sia all'amore, non ¢ di qualita».*

elle pieghe della riflessione educativa,

nelle pagine dell’Enciclica si fa avan-

ti la riflessione pi immediatamen-
te cristiana, mistica, occorrerebbe dire «LLa
grande ricchezza della spiritualita cristiana,
generata da venti secoli di esperienze perso-
nali e comunitarie, costituisce un magnifico
contributo da offrire allo sforzo di rinnovare
I'umanita. Desidero proporre ai cristiani alcu-
ne linee di spiritualita ecologica che nascono
dalle convinzioni della nostra fede, perché cio
che il Vangelo ci insegna ha conseguenze sul
nostro modo di pensare, di sentire e di vivere.
Non si tratta tanto di parlare di idee, quan-
to soprattutto delle motivazioni che derivano
dalla spiritualita al fine di alimentare una pas-

* LUCIANO LARIVERA, Le sfide aperte sulla «casa comuney, in «Ci-
vitta Cattolica» 3961, Il luglio 2015, p. 27.

R&M«—Ecologia

sione per la cura del mondo. Infatti non sara
possibile impegnarsi in cose grandi soltanto
con delle dottrine, senza una mistica che ci
animi, senza «qualche movente interiore che
da impulso, motiva, incoraggia e da senso
all'azione personale e comunitaria». Dobbia-
mo riconoscere che non sempre noi cristiani
abbiamo raccolto e fatto fruttare le ricchezze
che Dio ha dato alla Chiesa, dove la spiri-
tualitd non ¢ disgiunta dal proprio corpo, né
dalla natura o dalle realtd di questo mondo,
ma piuttosto vive con esse € in esse, in comu-
nione con tutto cio che ci circonda» (LS 216).
Con passo tradizionale e deciso, il papa arriva
all’Eucarestia: «Nell’Eucaristia il creato tro-
va la sua maggiore elevazione» (LS 236), alla
Trinita, alla Beata Vergine Maria, e «Alla fine
ci incontreremo faccia a faccia con l'infinita
bellezza di Dio . [...] Nell'attesa, ci uniamo
per farci carico di questa casa che ci ¢ stata
affidata, sapendo che ci6 che di buono vi ¢ in
essa verra assunto nella festa del cielo. Insie-
me a tutte le creature, camminiamo su questa
terra cercando Dio, perché “se il mondo ha un
principio ed ¢ stato creato, cerca chi lo ha cre-
ato, cerca chi gli ha dato inizio, colui che ¢ il
suo Creatore”. Camminiamo cantando! Che
le nostre lotte e la nostra preoccupazione per
questo pianeta non ci tolgano la gioia della

speranzax (LS 243-244).

rovando a concludere. Riportare sem-

pre, ad ogni passaggio e svincolo del

testo e della riflessione, il carattere di
connessione e interconnessione del “tutto”,
fonda ed esige l'idea di «ecologia integrale»
che occupa l'intero IV capitolo dell’Enciclica.
«Non ci sono due crisi separate, una ambien-
tale e un’altra sociale, bensi una sola e com-
plessa crisi socio-ambientale» (LS 139). La
questione ecologica parte e torna alle singole
persone, alle loro possibilita e responsabilita,

sempre ricordando la trama ampia e comples-
sa del nostro vivere sociale. Dopo le questio-
ni ambientali, politiche, etiche, dopo aver in
qualche modo denunciato il disinteresse e gli
interessi dei potenti; dopo aver seguito la ri-
flessione che appartiene alla dottrina sociale
della Chiesa, intessuta con il precedente ma-
gistero di pontefici e conferenze episcopali, ci
rimane nella mente e nel cuore: «Il mondo ¢
qualcosa in pit che un problema da risolvere,
¢ un mistero gaudioso che contempliamo nel-

la letizia e nella lode» (LS 12).

Ecologia

Gli antichi filosofi greci, come Aristotele e Ippocrate,
posero le basi per questa disciplina gia nei loro stu-
di sulla storia naturale. Lecologia moderna e diven-
tata una scienza in larga espansione nel tardo XIX
secolo. Concetti evolutivi in materia di adattamento
e selezione naturale sono diventati i capisaldi della
teoria ecologica moderna.
E opportuno sottolineare la differenza tra il termine
ecologia portato alla ribalta inizialmente dal movi-
mento ambientalista negli anni ‘60 e 70, (Ecologia
sociale ed Ecologia profonda) ed il corretto signifi-
cato scientifico dell'ecologia, che fino ad allora era
stata familiare solo ad un gruppo ristretto di acca-
demici, naturalisti e biologi.
Per gli ambientalisti I'ecologia & la disciplina in grado
di fornire una “guida” per le relazioni dell'uomo con il
proprio ambiente e, con la diffusione del movimen-
to, divenne un termine utilizzato quotidianamente
e spesso impropriamente (p. esempio: ecologia =
studio dellinquinamento). Tale tendenza si manife-
sta ancora 0ggi, confondendo spesso erroneamente
l'ecologia con I'ambiente, con la conservazione della
natura o con altri concetti e studi simili.
["ambientalismo” e attivismo con lo scopo di mi-
gliorare I'ambiente soprattutto attraverso attivita
educative pubbliche, propaganda di idee, pro-
grammi legislativi e convenzioni.
["ambiente”, relativo ad uno specifico soggetto vi-
vente (singolo o collettivo), & l'insieme delle condi-
zioni e degli elementi del paesaggio circostante (in
senso ecologico) con cui un organismo stabilisce
una o piu relazioni di varia natura e importanza.
da wikipedia.org

<y o



