R&M—VALORI

DELL'ESSERE PERL'ALTRO

itinerario che qui propongo sara

scandito in tre momenti: il pri-

mo, focalizza I'aspetto antropo-

logico, mettendo in risalto il si-

gnificato dellessere; il secondo,
rilegge, interpreta, sotto il profilo etico, quan-
to & emerso; e il terzo momento lo riassume
in chiave teologica e religiosa, specificando,
attraverso alcuni esempi evangelici, 'uso del
denaro nel contesto della vita.

L'antropologia dell'indigenza
e il significato dell'essere

uando parliamo di antropologia e di

uomo, in genere, ci riferiamo, anche

se non in modo esplicito, all'uomo
occidentale. In realta, 'umanita va oltre que-
sto etnocentrismo europeo. Quindi ¢ bene te-
nere presente che si parla di tutti gli uomini e
non soltanto in senso geografico, ma anche in
senso cronologico. Che cosa intendo, allora,
per antropologia dell'indigenza? Mi riferisco
ad un fatto biologico che ¢ scontato: la vita
dell'vomo ¢ racchiusa tra il pianto del neona-
to e il rantolo del morente. Ovviamente que-
sti gesti si spiegano benissimo sotto il profilo
fisico, biologico, ma possono rappresentare
anche una sorta di parabola metafisica dell’es-
sere umano, perché in fondo I'vomo appare

™M/
26 il

Cataldo Zuccaro

come essere del bisogno. Strutturalmente, il
pianto del neonato ed il rantolo del morente
sono quasi dei messaggi rivolti a chi li puo
intercettare, facendolo diventare responsabile
della reazione che essi producono. In verita,
I'uvomo, andando avanti, si libera progressiva-
mente dai bisogni, ma non potra mai liberarsi
dal bisogno di avere bisogno. C’¢, infatti, un
bisogno al singolare che entra a far parte del
DNA dell'uomo, inciso nel vivo della sua car-
ne: esso si manifesta nel mistero di solitudi-
ne e di rimando all’altro, di insufficienza per
sé che apre alla relazione; questa ferita, che
¢ incisa nel vivo della carne e che sanguina,
emblematicamente espressa dal bimorfismo
sessuale, ¢ il fatto che 'uomo non basta a se
stesso.

L’uomo, dunque, ¢ un essere ricco di bisogni,
anzi ¢ l'essere del bisogno. Parlo di bisogno e
dobbiamo distinguere il bisogno dal capric-
cio. Ci sono, per esempio, tanti modi, tante
cause che originano il fenomeno del pianto:
ce il pianto del capriccioso, che nella sca-
la mondiale si esprime in coloro che hanno
troppo, ma c’¢ anche il pianto del bisognoso;
le lacrime dell’affamato sono diverse da quelle
del sazio e 'uvomo, se si libera dai bisogni al
plurale, non riuscira mai a liberarsi dal biso-
gno di essere, cio¢ dal bisogno di vita. ¢ que-
sta dimensione strutturale che mostra come

R&M«Valori

egli non possieda da sé la capacita di generarsi
alla vita. Il tema della generazione indica pro-
prio che esiste necessariamente un essere “ri-
volto a”, e questa ¢ la struttura di una persona
non chiusa in se stessa: lasciato a se stesso,
I'uomo non riuscirebbe a vivere. La prova piu
ovvia e piu visibile ci é data quando le cro-
nache ci raccontano di neonati abbandonati
nei cassonetti, il cui pianto non genera nes-
suna reazione da parte di coloro che possono
ascoltarlo. E questo pianto puo diventare, nel
significato dell'antropologia dell'indigenza,
una sorta di parabola metafisica. Se il pianto
¢ una domanda di aiuto, di bisogno di esse-
re a chi puo intercettarlo, allora vuol dire che
questa domanda porta scritto gia dentro di sé
non la risposta, ma il logos della risposta, cioe
lesigenza di una risposta, altrimenti rimar-
rebbe, per cosi dire, una domanda retorica.
Se la domanda ¢ vera, allora porta scritta una
risposta e la risposta ¢ autentica solo se ¢ una
reazione ad una domanda; pertanto, se I'uo-
mo ¢ l'essere della domanda ¢ anche l'essere
della risposta, in quanto destinatario lui stesso
della domanda dell’altro. Allora il significato
dell’essere ¢ racchiuso in questa struttura della
reciprocita, oltre ad un mal compreso senso

dell'autonomia che, nella cultura contempo-
ranea, diventa quasi un mantra. Quindi, il si-
gnificato dell’essere si rivela come reciprocita
iscritta dentro il disegno di quella antropo-
logia da me chiamata “dell'indigenza”. Non
mi sfugge, naturalmente, che nella storia del
pensiero ci sono stati autori illustri che han-
no parlato di bisogno, da Marx a Freud: in
essi si ritrova una sorta di antropologia che,
affondando le sue radici nella riflessione di
Hegel, considera 'uvomo come un fascio di
bisogni. Ma la differenza tra il mio punto
di vista e quello di questi autori consiste nel
fatto che loro si interessano dei bisogni che
sono riconosciuti nel momento di estrinseca-
zione storica, mentre nel mio caso la categoria
del bisogno, al singolare, si coglie come cifra
costitutiva dell'essere dell'uvomo. L’'uomo ha
tanti bisogni perché egli ¢ l'essere del bisogno.

Antropologia dell'indigenza ed etica

1 secondo momento ha T'obiettivo di ri-
leggere questa antropologia dell'indigen-
za sotto il profilo specificamente etico.
Mi sento di ripetere il mio punto di vista, e
quindi trasmetterlo, avendo sempre in fili-

Canto notturno

Il navigante si perse in un sogno

di stelle irrangiugibili;

da allora tutti i dati trasmessi

sono illeggibili.

Ogni tanto ci arrivano segni

che registra solo il cuore:

forse, forse, non c'e stato mai,

e sono tutte storie.

In questa notte seminata di nuvole
che non una luce trema,

ogni domanda ¢ la risposta a una
domanda

della risposta prima;

ogni ritorno e una falsa partenza,
lillusione di un movimento,
come questo bagno di lacrime
che non ho pianto.

Troppo cielo;

troppe foglie ha buttato il pensiero;
troppi nomi per dirne uno solo;
troppe, queste lezioni di volo:
fammi scendere, portami via, via, via,
portami via con te,

portami a casa mia,

tienimi sempre,

Via, via, via,

un tempo io sognai,
prima di te sognai,
solo di ombre,

solo di ombre.

Nella memoria del mondo ci sono
battaglie
e nostalgie del cielo,
grandi navi portano a spasso
la luce del pensiero:
ma io ricordo soltanto quel bacio,
quel giorno di primavera:
tutta la storia non vale
il tuo bacio di una sera.
Roberto Vecchioni

7 al
de-- 827



Valori<-R&M

grana il discorso dell'economia, della liberta,
dell’essere e dell’avere, del valore in sé, della
realizzazione di sé e cosi via. Allora, sorge la
domanda: «Quale tipo di attivita metafisica,
che risposta si puo dare al pianto del neonato
o al rantolo del morente, o in altri termini,
al bisogno di essere dell'uomo, al senso della
liberta?». Esaminando la questione dal punto
di vista dell’essere del bisogno, 'uvomo si tra-
sforma nel bisogno di essere. Perché? Qual ¢
il significato del bisogno? E come se 'uvomo
stesse reclamando che gli venisse riconosciuto
il suo essere. E allora che dall’essere del biso-
gno si passa al bisogno di essere e dal bisogno
di essere si passa al dover fare di chi intercetta
questo bisogno di essere e viene chiamato a
porsi la domanda «che cosa fare?».

Per motivare che la cosa non sia cosi pere-
grina, desidero richiamare all’attenzione un
autore molto conosciuto, Hans Jonas. Egli
individua nel pianto del neonato proprio il
paradigma ontologico dell'etica. Che atteg-
giamento assumere nel pianto del neonato,
ciog nel bisogno di essere dell'uomo? E dal
dover fare, dalla necessita di provvedere di
fronte alla domanda di essere dell'uomo, che
nasce direttamente l'esigenza di varcare la so-

glia della dimensione etica. Penso che ci siano
due tipologie di risposta nei confronti del bi-
sogno di essere.

a prima tipologia ¢ ovviamente stru-

mentale: laltro ¢ per me, anzi sono

molto lieto che egli sia nel bisogno, per-
ché io possa strumentalizzare il suo bisogno
per dei profitti, mi impossesso del suo biso-
gno, lui ¢ pitt debole, pitt piccolo, lo conqui-
sto e pertanto il rapporto diventa una sorta
di schiaviti, che pud essere definita etica del
piu forte. Tutto cio & possibile, ma fino ad un
certo punto, perché l'altro non €& un pezzo di
legno, inerme o inerte, che si lascia facilmente
strumentalizzare; talvolta, entra in conflitto.
Per questo, soprattutto gli occidentali si sono
inventati la storia dell'autonomia, meglio
della tolleranza, ponendo in essere un simi-
le ragionamento: «Non mi conviene entrare
in conflitto con l'altro, perché potrei ricever-
ne dei danni. Allora facciamo una spartizio-
ne di spazi di liberta: pertanto, la mia liberta
comincia dove finisce la sua, cosi noi non ci
tocchiamo e non ci diamo fastidio reciproca-
mente». E questa 'abbiamo chiamata tolle-
ranza, cio¢ vivere come se 'altro non ci fosse.

R&M«Valori

{8} Emilio Labrador

Ora la radice di questo concetto di tolleranza
¢ la stessa radice di strumentalizzazione, che
genera violenza, che fa scoppiare le bombe
o abbattere gli aerei in volo con i civili, ¢ la
stessa radice. Vivere come se I'altro non ci
fosse vuol dire che io gia I'ho ucciso nel mio
cuore, non trova spazio. L’altro non c’¢, fin
quando non mi da fastidio. Questidea, se-
condo cui la mia liberta finisce dove... puo
essere un’idea lusinghiera, ma in effetti de-
vastante perché crea quello che qualche so-
ciologo chiama una folla di soli, ¢ una solitu-
dine elevata a sistema. E un trucco, o come
lo definisce un autore inglese, ¢ un pensiero

killer. Noi in nome della tolleranza uccidia-
mo l'altro. In effetti, noi non stiamo parlando
di tolleranza, ma di indifferenza. Abbiamo
messo all'indifferenza una maschera nobile.
La tolleranza ¢ tutto il contrario dell'indif-
ferenza, la tolleranza assume l'indifferenza.
Fa la differenza. Assume non vuol dire che
la appiattisce, assume vuol dire che entra in
relazione con l'indifferenza, ne riconosce I'e-
sistenza e si pone a contatto con essa. C'¢
una sorta di reciprocitad, ma quando l'altro
diventa talmente altro succede che per noi
diventa uno straniero, un estraneo.Quando
in Occidente parliamo del rispetto della liber-
ta individuale, facilmente lo trasformiamo in
condanna alla solitudine. Se I'altro vuole farsi
del male, ¢ libero di farlo, e se l'altro piange,
tornando alla parabola metafisica, ¢ libero di
piangere, perché io non posso usare violenza
intervenendo nel suo livello privato.

1 secondo atteggiamento dell’etica ¢, inve-
ce, quello di un’accoglienza incondiziona-
ta: io sono per Ialtro. E o stile della per-
sona che si lascia raggiungere, provocare dal
bisogno dell’essere dell’altro e cerca di darvi
una risposta nella misura del concretamente

Il fondamento dell’etica

Si cerca di sapere dove in ultima
analisi vada a sedimentarsi la mo-
ralita della persona, rispondendo
a domande come: “Quando si di-
venta buoni? Da dove scaturisce
la moralita del soggetto morale?
In che cosa consiste? Con che
cosa si identifica?”

Rispondere a queste domande
significa distinguere innanzitutto
la sfera dell’atteggiamento mo-
rale o dell’atto volontario interno
da quella del comportamento o

dell'atto volontario esterno, per
vedere se la bonta morale di una
persona dipenda e si identifichi
col suo atteggiamento o col suo
comportamento.

Normalmente per qualificare la
corrispondenza dell’atteggia-
mento dal punto di vista della
morale si usa la formula «mo-
ralmente buono/moralmente
cattivo», mentre per il com-
portamento si preferisce usare
«moralmente retto/moralmente
errato», per distinguere anche lin-
guisticamente il giudizio formula-

to sul comportamento da quello
sull’atteggiamento.

Con questa aggettivazione vie-
ne pure chiaramente evidenziato
che l'azione diventa moralmente
retta solo se e quando e struttura-
ta ed attuata sulla base di questa
conformita esteriore alla norma e
che I'adesione interiore, in cui si
sedimenta la moralita della per-
sona, si identifica sempre con la
conformita dell'atteggiamento.
Secondo una delle tante distin-
zioni classiche che vengono ope-
rate in etica la bonta morale di

7
28 4. -- >

una persona puo identificarsi o di-
pendere dal suo comportamento
moralmente retto o identificarsi e
dipendere dal suo atteggiamento
moralmente buono: la prima teoria
da vita a quella che viene chiamata
“Etica del successo’, la seconda al-
|"”Etica dell'atteggiamento’”.

Secondo l'etica dell'atteggiamen-
to, il comportamento moralmen-
te retto consiste nell'osservanza
materiale della norma e non pro-
duce atteggiamento morale buo-
no. Non si diventa buoni, in altri
termini, perché ci si comporta in

modo moralmente retto, ma per-
ché si possiede un atteggiamento
moralmente buono. Proprio per-
ché si possiede quest'atteggia-
mento e perché sivuol essere fino
in fondo coerenti con esso si agi-
sce, poi, correttamente dal punto
di vista morale. [...]

Valutare il comportamento in
sé non e cosi semplice come la
valutazione dell'atteggiamento,
mentre la verifica della rettitudi-
ne morale del proprio e dellaltrui
comportamento e procedimento
molto piu semplice, per certi ver-

si, rispetto a quello della verifica
morale dell'atteggiamento.
Come l'atteggiamento moralmen-
te buono non e conditio sufficiens
perché si abbia un comportamen-
to moralmente retto, cosi anche
i criteri sequiti per la valutazione
dell'atteggiamento, per quanto
necessari, non sono sufficienti per
la decifrazione esatta del giudizio
morale su di esso o del comporta-
mento corrispondente al punto di
vista della morale.
Salvatore Privitera
(da Dizionario di Bioetica, 1994)

7 al:
- %29



{€9) Bui Linh Ngan

Valori<-R&M

possibile. La dimensione del concretamente
possibile apre lo spazio della politica, nel sen-
so bello del termine: la politica ¢ l'iniziativa
della mediazione possibile. Noi sappiamo che
c’¢ il bene assoluto, non ¢ un bene storico.
Nella storia il bene ¢ sempre legato a situa-
zioni contingenti, 'agire non ¢ mai un agire
puramente astratto, ¢ sempre un agire pieno
di terra; non si puo togliere la terra dall’agire
storico, quindi, ¢ sempre un agire sporco. La
sporcizia non ¢ segno di peccato. La sporcizia
¢ segno della condizione umana del fattibile.
Allora, rispondere al bisogno di essere dell’al-
tro, nella misura in cui io ne sono capace e
nella misura in cui io riconosco il suo bisogno
di essere, significa riconoscere la mia dimen-
sione umana normale, che non ¢ quella di un
Padre Eterno. E significa chiedersi fino a che
punto concretamente io posso dare risposta.
E il ruolo non solo individuale, ma della po-
litica. Ecco, allora, il passaggio dall'antropo-
logia dellindigenza all’etica della risposta.
Questo comporta di fatto una relazione che
si stabilisce tra chi presenta il proprio bisogno
di essere e chi lo intercetta e si lascia inter-
pellare, domandandosi se ¢ in grado di darvi

30 1(\- - ;§ ProposTA Epucariva @ 3/2014

risposta. Pertanto, la natura dell’etica supera
una dimensione puramente individuale e si
caratterizza necessariamente come dialogica,
aprendo uno spazio sociale.

Per troppo tempo, nella nostra tradizione an-
che cristiana, abbiamo visto l'etica in funzio-
ne di un perfezionamento individuale. L’etica
individuale non esiste. Perché? Perché strut-
turalmente, se ¢ vera l'analisi antropologica
precedente, 'uvomo ¢ in relazione. Noi siamo
debitori di una filosofia occidentale aristoteli-
ca. Avremmo per0 anche fatto bene a nutrirci
della rivelazione ebraico-cristiana. Cosa che
peraltro Sant’Agostino ha cominciato a fare.
Dio & trinita, & relazione. Quindi noi dicia-
mo che all'inizio ¢’¢ I'individuo, ma potrebbe
darsi che all'inizio ci sia la relazione. Il mio
professore di filosofia diceva che la relazione ¢
successiva alla costituzione formale dell’esse-
re: 'essere prima c’¢ e poi comincia ad entrare
in relazione. E se la stessa relazione fosse il
costitutivo formale dell’essere, il cuore della
morale? E opinabile quello che dico, perché
uno potrebbe scegliere come cuore della mo-
rale la strumentalizzazione dell’altro.

1 primum eticum, secondo me, non si puo

dimostrare. O tu decidi di essere per I'al-

tro, oppure decidi di porre I'altro per te.
Che cosa sia meglio lo devi scegliere tu. Da
qui nasce il default. La visione dell’etica, il si-
stema operativo. O tu sei per l'altro o l'altro &
per te. Allora dal porsi come risposta al biso-
gno dell’altro deriva certamente il benessere
del bisognoso. Non intendo solo il comfort,
ma - secondo la conseguenza logica di quanto
detto - ¢ il bisogno di essere, quindi, il ben-
essere del bisognoso. Nella mia prospetti-
va, dal porsi, ciog, come risposta al bisogno
dellaltro deriva anche l'identita profonda di
chi dona. Credo che nel momento in cui io
mi pongo come risposta al bisogno di essere

R&M«Valori

dell’altro, nella misura concreta in cui riesco
ad intercettarlo e a realizzarlo non ¢ soltanto
lui a ricevere cio di cui ha bisogno, ma la mia
donazione sta togliendo, sta liberando la mia
identita pit profonda e sta plasmando cio che
io in fondo sono. L'identita ¢ quanto di piu
personale noi possediamo, ma ¢ raggiungibile
nella misura in cui ci poniamo come risposta
al bisogno degli altri. L’identita ¢ la mia, ma
sono gli altri che la costruiscono e me la ren-
dono e ridisegnano ogni volta che loro trova-
no in me una possibilita di soddisfazione del
loro essere. Allora questo essere da qualcuno,
essere con qualcuno, della struttura antropo-
logica dell'indigenza, trova al livello etico una
coerente realizzazione nell’essere per gli altri.
E visto che si parla di generazioni, allora non
ho resistito alla tentazione di ricorrere all’a-
nalogia di quanto succede nella nostra vita
umana. Nel mio paese ¢’¢ questo proverbio: &
la moglie che fa il marito e viceversa. L’iden-
tita dei coniugi non ¢ chiusa e gelosamente
custodita da qualcuno in modo indipendente
dallaltro, ma ¢ aperta in una figura in dive-
nire, che ¢ la reciprocita del rapporto a dise-
gnare e a ridisegnare continuamente. Pensate
forse voi che siano i genitori che generano?
Non ¢ forse vero che siano i figli a generare
i genitori in quanto tali? C’¢ questa struttura
della reciprocita che diventa una legge di fatto
da cui non si scappa.

Lorizzonte evangelico

inalmente, ora comincero a parlare di
Gesu. Vorrei interpretare attraverso lo
sguardo, la luce della fede, quanto pre-
cedentemente emerso sotto il profilo antro-
pologico ed etico. Con una particolare atten-
zione al denaro e alla persona: 'antropologia
dell'indigenza, ovviamente riassunta e riletta
in chiave esplicita nella rivelazione cristiana.

In qualunque documento del magistero, nel-
la nostra tradizione, nei Padri della Chiesa,
I'uomo ¢ creatura. Tra le immagini che piu
colpiscono vi & quella offertaci da Sant’Ago-
stino, il quale parla dell'uvomo come indigens
Deo e come capax dei, cogliendone la sostan-
ziale unita. L’'uomo ¢ bisognoso di Dio pro-
prio perché & capace di riceverlo. Allora la ci-
fra radicale dell’antropologia si intreccia con
la teologia, il destino dell'uvomo e il destino di
Dio sono fondamentalmente legati.

Vediamo qui le due lanterne: quella di Dio-
gene, che gira durante il giorno in cerca
dell'vomo («dov’é 'vomo») e quella del folle
di Nietzche che gira sempre durante il giorno
con la luce accesa e chiede «dov’é Dio». La
domanda dell'uvomo e la domanda di Dio si
intrecciano sempre. Sant’Agostino scrive: «Ci
hai fatti per te, o Signore, il nostro cuore &
inquieto finché non riposa in te».

A questo punto, desidero proporre linter-
pretazione cristiana dell’etica, intesa come
risposta al bisogno dell’altro: 'ho trovata in
un itinerario, nel Vangelo di Giovanni, che
va dalla lavanda dei piedi fino ai piedi della
croce. I1 Vangelo di Giovanni, introducendo
la lavanda dei piedi, dice che Gesu «avendo
amato i suoi che erano nel mondo, li amo
fino alla fine (eis felos)». Allora il lettore del
Vangelo di Giovanni si chiede che significhi
(eis telos): la risposta di «fino alla fine» non la
trova fino a quando, continuando a leggere,
incontra Gesu che muore e Giovanni, 'unico
tra gli evangelisti, mette tra le ultime parole di
Gesu morente un verbo che & secco (tetélestai)
«Tutto ¢ fatto», «ho fatto». Ora questo verbo
indica due cose. La prima: quando Gesu entrd
nel mondo disse al Padre «Ecco io vengo per
fare la tua volonta». E ora che esce dal mondo
Gesu dice «tetélestai». Ecco ho fatto e torno
dal padre. E c’¢ anche un secondo significato
legato alla lavanda dei piedi. Gest ha ama-

3/2014 e PropostA EDUCATIVA 1!\- - "§ 31



Valori<>R&M

to i suoi «fino alla fine» significa, nel senso
cronologico, fino all'ultimo respiro. Questa
icona di Cristo diventa per noi cristiani un’in-
terpretazione: offrire se stessi come risposta
al bisogno degli altri significa inevitabilmen-
te consumarsi per loro, versare la propria esi-
stenza, privarsi di sé, proprio come dono che
diventa vero solo quando non appartiene pit
al mittente, perché ¢ ormai in possesso del
destinatario: ¢ qui che entra anche il discorso
della speranza. Se Gesu ha concepito la pro-
pria esistenza come un dono offerto agli altri,
allora vuol dire che la morte, che pure rimane
spiegabile sul piano biologico della consuma-
zione fisica, di fatto ¢ scritta come Jogos den-
tro quel tipo di vita che ¢ vissuta per gli altri.

ccorre, tuttavia, fare un ulteriore pas-

saggio. Se ¢ vero che la vicenda di

Gesti non si conclude nel sepolcro, il
logos interno alla sua morte (come dono di sé
agli altri) ¢ la resurrezione. Infatti, la pietra
rotolata via non ¢ un colpo di spugna che eli-
mina cio che ¢ stato, ma svela I'unica ragione
della morte e resurrezione del Nazareno, I'a-
more. Vuol dire che la resurrezione & la ma-
nifestazione pubblica, ufficiale, visibile che la
morte intesa come consumazione per gli altri
¢ proprio l'obiettivo della vita dell'uvomo. Pa-
radossalmente, 12 dove I'uvomo trova la pau-
ra estrema, quella della morte, Gesu la vive
nella convinzione che ¢ proprio quella mor-
te che compie il destino della vita, a causa
dell'amore: «Chi vorra salvare la propria vita
la perdera, ma chi perdera la propria vita per
causa mia la salvera». La resurrezione intesa
in questo modo ¢ la manifestazione pubblica
e il riconoscimento inequivocabile che & I'a-
more che vince la morte. Allora io domando
a me stesso: «Se fossi stato sotto la croce con
i Farisei, avrei davvero scommesso che, ve-
dendo il moribondo, quello fosse il successo

7l
3244

della vita? Che la vita veramente di successo
¢ quella di chi la usa per gli altri senza tratte-
nerla per sé?».

ellinterpretazione cristiana, dun-

que, questa ¢ la morte, ma dentro la

morte ¢ scritto il /ogos perché quella
¢ una morte per amore. Ma il problema ¢ se
siamo proprio sicuri che quella sia una vita
di successo, in quanto noi, durante la nostra
esistenza terrena, vediamo il penultimo sta-
dio, che ¢ la croce, e non vediamo I'ultimo,
che ¢ la resurrezione. Da qui nasce una gran-
de speranza. Ponendo la propria speranza di
vita sulla morte e resurrezione di Cristo, il
cristiano trova il punto di partenza del suo
impegno e delle sue convinzioni etiche. La
sua visione di questo mondo, della storia, &
plasmata e generata non rassegnandosi alla
chiarezza evidente di cio che attualmente
appare e sembra inequivocabile (il male, il
limite, il disordine, il peccato). Il cristiano &
come un visionario che guarda questa situa-
zione coperta da un velo di speranza, perché
sa che non ¢ la situazione ultima e 'essere vi-
sionari in questo mondo non toglie nulla alla
responsabilita del fare e dell’agire. D’altra
parte, questo essere visionario apre alla spe-
ranza di un avvenire: la chiusura del cantiere
non dipende da noi, ci sara chi lo chiudera,
ma nel frattempo siamo chiamati a lavorar-
vi. Il cantiere & sempre aperto, ma non sara
aperto per sempre. Il discorso porta a con-
cludere che I'essenziale ¢ amare, consegnar-
si al bisogno di essere dell’altro. Un amico
gesuita, parlando di generazioni, invita ad
amare silenziosamente, nascostamente, sen-
za mettere la firma personale di proprieta,
senza dirlo nemmeno a se stesso, lasciandosi
cancellare dal tempo: questo si che ¢ morire
di quella morte con Cristo che porta in sé la
gestazione della vita di molti.

R&M«Valori

i servo di due esempi: sappiamo che

Michelangelo aveva gia visto nel

marmo la figura della Pieta, ma se
non avesse tolto il sasso in eccedenza non sa-
rebbe emerso questo capolavoro. Se noi oggi
lo vediamo ¢ perché lui ha tolto dalla figura
che era scritta dentro questo masso. Madre
Teresa non ha scelto di essere Madre Teresa
a tavolino: sono stati i poveri che, prendendo
da lei cio di cui avevano bisogno e che lei ri-
usciva concretamente a dare, hanno scolpito
questa fisionomia cosi grande di capolavoro
di Dio che noi conosciamo. Allora, 'identita
nostra ¢ quella che noi abbiamo. Ma essa non
emergera mai, se tratteniamo la nostra vita
per noi stessi. E tutto questo che c’entra con
il denaro? Per ricondurre il discorso al dena-
ro, ecco vorrei servirmi del Vangelo di Luca:
il primo episodio ¢ quando quel tizio va da
Gesu e dice: «Maestro, di’ a mio fratello che
divida con me l'eredita» e Gesti prima gli dice
di non essere un geometra e poi aggiunge di
guardarsi dal fatto che il cuore non si attacchi
alle ricchezze, perché poi sono guai e raccon-
ta la parabola di quell'uomo a cui era andato
bene il raccolto e aveva fatto costruire una tor-
re per riporre il grano, ma il tizio quella stessa
notte sarebbe morto e tutto il raccolto sarebbe
andato in altre mani. Gesu aveva risposto in
modo radicale, mettendo in evidenza come
I'attaccamento alle ricchezze e al denaro rende
impossibile ogni tipo di giustizia sociale. Alla
radice, se il cuore non ¢ libero il sistema non
funzionera. Sempre nel Vangelo di Giovan-
ni, questa prospettiva ¢ rafforzata nel capitolo
sedicesimo quando I'Evangelista racconta due
parabole. La prima ¢ quella del servo malva-
gio, pero furbo. Era un amministratore che
aveva frodato. Ma Gesu loda quell’ammini-
stratore infedele, dice il Vangelo di Luca, non
perché era infedele, ma perché si era procurato
le amicizie con la ricchezza perversa. Nella lo-

gica di Luca, significa che la ricchezza non ¢
condannata di per sé, ma serve a creare comu-
nione. E se noi non fossimo convinti di questa
interpretazione, Luca ci racconta subito dopo
un’altra parabola che ¢ quella del ricco epu-
lone. Pure qui ci stanno dei denari di mezzo,
ma questi denari non vengono usati per creare
comunione, vengono usati in senso privato ed
egoistico. Questo ricco epulone mangia per
conto suo e trascura il povero Lazzaro. Ecco,
il denaro serve a creare una divisione netta tra
chi ce I'ha e chi non ce 'ha; ma quando muo-
iono, il povero va con Abramo ed ¢ separa-
to dal ricco da un abisso: ma quell’abisso chi
lo ha creato? Il Vangelo lascia intendere che
quell'abisso tra l'inferno e il paradiso, non &
un abisso che viene dal nulla, ma ¢ I'abisso che
noi abbiamo costruito nella nostra vita. Cioé
¢ l'uso del denaro, I'uso della ricchezza che, in
qualche modo, determina un tipo di relazione
che ¢ permanente, perché la morte lascia le re-
lazioni cosi come stanno, come noi le abbiamo
vissute durante la vita; perd, in questo caso,
le rovescia, perché ¢ 'amore quello che salva.
Uno scritto eretico interessante dice: «Togli di
mezzo il ricco e non troverai nessun povero».
Non ¢ tanto la ricchezza in sé, ma ¢& l'uso che
se ne fa. Allora tutto questo porta a conclude-
re davvero che, nella prospettiva dell'interpre-
tazione della fede cristiana, 'unico guadagno &
perdersi. Perdersi per gli altri significa morire
per loro, ma morire per loro significa vivere
per sempre. A volte, certi proverbi ci fornisco-
no linput per creare approfondimento. Noi
diciamo: «Finché c’¢ vita, c’¢ speranza»; perd
¢ anche vero che finché c’¢ speranza c’¢ vita. E
io dico: «Finché c’¢ amore c’¢ speranza».

—~

7
o-n 833



