
3/2014 ● Proposta Educativa ↔link 27Proposta Educativa ● 3/2014↔link26

XXXXYYYYY↔R&M

Cataldo Zuccaro

DELL’ESSERE PER L’ALTRO
Il valore

L’itinerario che qui propongo sarà 
scandito in tre momenti: il pri-
mo, focalizza l’aspetto antropo-
logico, mettendo in risalto il si-
gnificato dell’essere; il secondo, 

rilegge, interpreta, sotto il profilo etico, quan-
to è emerso; e il terzo momento lo riassume 
in chiave teologica e religiosa, specificando, 
attraverso alcuni esempi evangelici, l’uso del 
denaro nel contesto della vita.

L’antropologia dell’indigenza 
e il significato dell’essere

Quando parliamo di antropologia e di 
uomo, in genere, ci riferiamo, anche 
se non in modo esplicito, all’uomo 

occidentale. In realtà, l’umanità va oltre que-
sto etnocentrismo europeo. Quindi è bene te-
nere presente che si parla di tutti gli uomini e 
non soltanto in senso geografico, ma anche in 
senso cronologico. Che cosa intendo, allora, 
per antropologia dell’indigenza? Mi riferisco 
ad un fatto biologico che è scontato: la vita 
dell’uomo è racchiusa tra il pianto del neona-
to e il rantolo del morente. Ovviamente que-
sti gesti si spiegano benissimo sotto il profilo 
fisico, biologico, ma possono rappresentare 
anche una sorta di parabola metafisica dell’es-
sere umano, perché in fondo l’uomo appare 

come essere del bisogno. Strutturalmente, il 
pianto del neonato ed il rantolo del morente 
sono quasi dei messaggi rivolti a chi li può 
intercettare, facendolo diventare responsabile 
della reazione che essi producono. In verità, 
l’uomo, andando avanti, si libera progressiva-
mente dai bisogni, ma non potrà mai liberarsi 
dal bisogno di avere bisogno. C’è, infatti, un 
bisogno al singolare che entra a far parte del 
DNA dell’uomo, inciso nel vivo della sua car-
ne: esso si manifesta nel mistero di solitudi-
ne e di rimando all’altro, di insufficienza per 
sé che apre alla relazione; questa ferita, che 
è incisa nel vivo della carne e che sanguina, 
emblematicamente espressa dal bimorfismo 
sessuale, è il fatto che l’uomo non basta a se 
stesso.
L’uomo, dunque, è un essere ricco di bisogni, 
anzi è l’essere del bisogno. Parlo di bisogno e 
dobbiamo distinguere il bisogno dal capric-
cio. Ci sono, per esempio, tanti modi, tante 
cause che originano il fenomeno del pianto: 
c’è il pianto del capriccioso, che nella sca-
la mondiale si esprime in coloro che hanno 
troppo, ma c’è anche il pianto del bisognoso; 
le lacrime dell’affamato sono diverse da quelle 
del sazio e l’uomo, se si libera dai bisogni al 
plurale, non riuscirà mai a liberarsi dal biso-
gno di essere, cioè dal bisogno di vita. è que-
sta dimensione strutturale che mostra come 

R&M↔VALORI

Giuseppe Calsamiglia

R&M↔Valori

egli non possieda da sé la capacità di generarsi 
alla vita. Il tema della generazione indica pro-
prio che esiste necessariamente un essere “ri-
volto a”, e questa è la struttura di una persona 
non chiusa in se stessa: lasciato a se stesso, 
l’uomo non riuscirebbe a vivere. La prova più 
ovvia e più visibile ci é data quando le cro-
nache ci raccontano di neonati abbandonati 
nei cassonetti, il cui pianto non genera nes-
suna reazione da parte di coloro che possono 
ascoltarlo. E questo pianto può diventare, nel 
significato dell’antropologia dell’indigenza, 
una sorta di parabola metafisica. Se il pianto 
è una domanda di aiuto, di bisogno di esse-
re a chi può intercettarlo, allora vuol dire che 
questa domanda porta scritto già dentro di sé 
non la risposta, ma il logos della risposta, cioè 
l’esigenza di una risposta, altrimenti rimar-
rebbe, per così dire, una domanda retorica. 
Se la domanda è vera, allora porta scritta una 
risposta e la risposta è autentica solo se è una 
reazione ad una domanda; pertanto, se l’uo-
mo è l’essere della domanda è anche l’essere 
della risposta, in quanto destinatario lui stesso 
della domanda dell’altro. Allora il significato 
dell’essere è racchiuso in questa struttura della 
reciprocità, oltre ad un mal compreso senso 

dell’autonomia che, nella cultura contempo-
ranea, diventa quasi un mantra. Quindi, il si-
gnificato dell’essere si rivela come reciprocità 
iscritta dentro il disegno di quella antropo-
logia da me chiamata “dell’indigenza”. Non 
mi sfugge, naturalmente, che nella storia del 
pensiero ci sono stati autori illustri che han-
no parlato di bisogno, da Marx a Freud: in 
essi si ritrova una sorta di antropologia che, 
affondando le sue radici nella riflessione di 
Hegel, considera l’uomo come un fascio di 
bisogni. Ma la differenza tra il mio punto 
di vista e quello di questi autori consiste nel 
fatto che loro si interessano dei bisogni che 
sono riconosciuti nel momento di estrinseca-
zione storica, mentre nel mio caso la categoria 
del bisogno, al singolare, si coglie come cifra 
costitutiva dell’essere dell’uomo. L’uomo ha 
tanti bisogni perché egli è l’essere del bisogno. 

Antropologia dell’indigenza ed etica

Il secondo momento ha l’obiettivo di ri-
leggere questa antropologia dell’indigen-
za sotto il profilo specificamente etico. 

Mi sento di ripetere il mio punto di vista, e 
quindi trasmetterlo, avendo sempre in fili-

Canto notturno

Il navigante si perse in un sogno
di stelle irrangiugibili;
da allora tutti i dati trasmessi
sono illeggibili.
Ogni tanto ci arrivano segni
che registra solo il cuore:
forse, forse, non c’è stato mai,
e sono tutte storie.
In questa notte seminata di nuvole
che non una luce trema,
ogni domanda è la risposta a una 
domanda  
della risposta prima;

ogni ritorno è una falsa partenza,
l’illusione di un movimento,
come questo bagno di lacrime
che non ho pianto.
 
Troppo cielo;
troppe foglie ha buttato il pensiero;
troppi nomi per dirne uno solo;
troppe, queste lezioni di volo:
fammi scendere, portami via, via, via,
portami via con te,
portami a casa mia,
tienimi sempre,
 
Via, via, via,

un tempo io sognai,
prima di te sognai,
solo di ombre,
solo di ombre.
 
Nella memoria del mondo ci sono 
battaglie
e nostalgie del cielo,
grandi navi portano a spasso
la luce del pensiero:
ma io ricordo soltanto quel bacio,
quel giorno di primavera:
tutta la storia non vale
il tuo bacio di una sera.

Roberto Vecchioni



3/2014 ● Proposta Educativa ↔link 29Proposta Educativa ● 3/2014↔link28

Valori↔R&M 

grana il discorso dell’economia, della libertà, 
dell’essere e dell’avere, del valore in sé, della 
realizzazione di sé e così via. Allora, sorge la 
domanda: «Quale tipo di attività metafisica, 
che risposta si può dare al pianto del neonato 
o al rantolo del morente, o in altri termini, 
al bisogno di essere dell’uomo, al senso della 
libertà?». Esaminando la questione dal punto 
di vista dell’essere del bisogno, l’uomo si tra-
sforma nel bisogno di essere. Perché? Qual è 
il significato del bisogno? È come se l’uomo 
stesse reclamando che gli venisse riconosciuto 
il suo essere. È allora che dall’essere del biso-
gno si passa al bisogno di essere e dal bisogno 
di essere si passa al dover fare di chi intercetta 
questo bisogno di essere e viene chiamato a 
porsi la domanda «che cosa fare?».
Per motivare che la cosa non sia così pere-
grina, desidero richiamare all’attenzione un 
autore molto conosciuto, Hans Jonas. Egli 
individua nel pianto del neonato proprio il 
paradigma ontologico dell’etica. Che atteg-
giamento assumere nel pianto del neonato, 
cioè nel bisogno di essere dell’uomo? È dal 
dover fare, dalla necessità di provvedere di 
fronte alla domanda di essere dell’uomo, che 
nasce direttamente l’esigenza di varcare la so-

glia della dimensione etica. Penso che ci siano 
due tipologie di risposta nei confronti del bi-
sogno di essere.

La prima tipologia è ovviamente stru-
mentale: l’altro è per me, anzi sono 
molto lieto che egli sia nel bisogno, per-

ché io possa strumentalizzare il suo bisogno 
per dei profitti, mi impossesso del suo biso-
gno, lui è più debole, più piccolo, lo conqui-
sto e pertanto il rapporto diventa una sorta 
di schiavitù, che può essere definita etica del 
più forte. Tutto ciò è possibile, ma fino ad un 
certo punto, perché l’altro non è un pezzo di 
legno, inerme o inerte, che si lascia facilmente 
strumentalizzare; talvolta, entra in conflitto. 
Per questo, soprattutto gli occidentali si sono 
inventati la storia dell’autonomia, meglio 
della tolleranza, ponendo in essere un simi-
le ragionamento: «Non mi conviene entrare 
in conflitto con l’altro, perché potrei ricever-
ne dei danni. Allora facciamo una spartizio-
ne di spazi di libertà: pertanto, la mia libertà 
comincia dove finisce la sua, così noi non ci 
tocchiamo e non ci diamo fastidio reciproca-
mente». E questa l’abbiamo chiamata tolle-
ranza, cioè vivere come se l’altro non ci fosse.

R&M↔Valori

Ora la radice di questo concetto di tolleranza 
è la stessa radice di strumentalizzazione, che 
genera violenza, che fa scoppiare le bombe 
o abbattere gli aerei in volo con i civili, è la 
stessa radice. Vivere come se l’altro non ci 
fosse vuol dire che io già l’ho ucciso nel mio 
cuore, non trova spazio. L’altro non c’è, fin 
quando non mi dà fastidio. Quest’idea, se-
condo cui la mia libertà finisce dove… può 
essere un’idea lusinghiera, ma in effetti de-
vastante perché crea quello che qualche so-
ciologo chiama una folla di soli, è una solitu-
dine elevata a sistema. È un trucco, o come 
lo definisce un autore inglese, è un pensiero 

killer. Noi in nome della tolleranza uccidia-
mo l’altro. In effetti, noi non stiamo parlando 
di tolleranza, ma di indifferenza. Abbiamo 
messo all’indifferenza una maschera nobile. 
La tolleranza è tutto il contrario dell’indif-
ferenza, la tolleranza assume l’indifferenza. 
Fa la differenza. Assume non vuol dire che 
la appiattisce, assume vuol dire che entra in 
relazione con l’indifferenza, ne riconosce l’e-
sistenza e si pone a contatto con essa. C’è 
una sorta di reciprocità, ma quando l’altro 
diventa talmente altro succede che per noi 
diventa uno straniero, un estraneo.Quando 
in Occidente parliamo del rispetto della liber-
tà individuale, facilmente lo trasformiamo in 
condanna alla solitudine. Se l’altro vuole farsi 
del male, è libero di farlo, e se l’altro piange, 
tornando alla parabola metafisica, è libero di 
piangere, perché io non posso usare violenza 
intervenendo nel suo livello privato.

Il secondo atteggiamento dell’etica è, inve-
ce, quello di un’accoglienza incondiziona-
ta: io sono per l’altro. È lo stile della per-

sona che si lascia raggiungere, provocare dal 
bisogno dell’essere dell’altro e cerca di darvi 
una risposta nella misura del concretamente 

una persona può identificarsi o di-
pendere dal suo comportamento 
moralmente retto o identificarsi e 
dipendere dal suo atteggiamento 
moralmente buono: la prima teoria 
dà vita a quella che viene chiamata 
“Etica del successo”, la seconda al-
l’”Etica dell’atteggiamento”.
Secondo l’etica dell’atteggiamen-
to, il comportamento moralmen-
te retto consiste nell’osservanza 
materiale della norma e non pro-
duce atteggiamento morale buo-
no. Non si diventa buoni, in altri 
termini, perché ci si comporta in 

modo moralmente retto, ma per-
ché si possiede un atteggiamento 
moralmente buono. Proprio per-
ché si possiede quest’atteggia-
mento e perché si vuol essere fino 
in fondo coerenti con esso si agi-
sce, poi, correttamente dal punto 
di vista morale. […]
Valutare il comportamento in 
sé non è così semplice come la 
valutazione dell’atteggiamento, 
mentre la verifica della rettitudi-
ne morale del proprio e dell’altrui 
comportamento è procedimento 
molto più semplice, per certi ver-

si, rispetto a quello della verifica 
morale dell’atteggiamento.
Come l’atteggiamento moralmen-
te buono non è conditio sufficiens 
perché si abbia un comportamen-
to moralmente retto, così anche 
i criteri seguiti per la valutazione 
dell’atteggiamento, per quanto 
necessari, non sono sufficienti per 
la decifrazione esatta del giudizio 
morale su di esso o del comporta-
mento corrispondente al punto di 
vista della morale.

Salvatore Privitera
(da Dizionario di Bioetica, 1994)

Il fondamento dell’etica

Si cerca di sapere dove in ultima 
analisi vada a sedimentarsi la mo-
ralità della persona, rispondendo 
a domande come: “Quando si di-
venta buoni? Da dove scaturisce 
la moralità del soggetto morale? 
In che cosa consiste? Con che 
cosa si identifica?”
Rispondere a queste domande 
significa distinguere innanzitutto 
la sfera dell’atteggiamento mo-
rale o dell’atto volontario interno 
da quella del comportamento o 

dell’atto volontario esterno, per 
vedere se la bontà morale di una 
persona dipenda e si identifichi 
col suo atteggiamento o col suo 
comportamento.
Normalmente per qualificare la 
corrispondenza dell’atteggia-
mento dal punto di vista della 
morale si usa la formula «mo-
ralmente buono/moralmente 
cattivo», mentre per il com-
portamento si preferisce usare 
«moralmente retto/moralmente 
errato», per distinguere anche lin-
guisticamente il giudizio formula-

to sul comportamento da quello 
sull’atteggiamento.
Con questa aggettivazione vie-
ne pure chiaramente evidenziato 
che l’azione diventa moralmente 
retta solo se e quando è struttura-
ta ed attuata sulla base di questa 
conformità esteriore alla norma e 
che l’adesione interiore, in cui si 
sedimenta la moralità della per-
sona, si identifica sempre con la 
conformità dell’atteggiamento.
Secondo una delle tante distin-
zioni classiche che vengono ope-
rate in etica la bontà morale di 

Emilio Labrador



3/2014 ● Proposta Educativa ↔link 31Proposta Educativa ● 3/2014↔link30

Valori↔R&M

possibile. La dimensione del concretamente 
possibile apre lo spazio della politica, nel sen-
so bello del termine: la politica è l’iniziativa 
della mediazione possibile. Noi sappiamo che 
c’è il bene assoluto, non è un bene storico. 
Nella storia il bene è sempre legato a situa-
zioni contingenti, l’agire non è mai un agire 
puramente astratto, è sempre un agire pieno 
di terra; non si può togliere la terra dall’agire 
storico, quindi, è sempre un agire sporco. La 
sporcizia non è segno di peccato. La sporcizia 
è segno della condizione umana del fattibile. 
Allora, rispondere al bisogno di essere dell’al-
tro, nella misura in cui io ne sono capace e 
nella misura in cui io riconosco il suo bisogno 
di essere, significa riconoscere la mia dimen-
sione umana normale, che non è quella di un 
Padre Eterno. E significa chiedersi fino a che 
punto concretamente io posso dare risposta. 
È il ruolo non solo individuale, ma della po-
litica. Ecco, allora, il passaggio dall’antropo-
logia dell’indigenza all’etica della risposta. 
Questo comporta di fatto una relazione che 
si stabilisce tra chi presenta il proprio bisogno 
di essere e chi lo intercetta e si lascia inter-
pellare, domandandosi se è in grado di darvi 

risposta. Pertanto, la natura dell’etica supera 
una dimensione puramente individuale e si 
caratterizza necessariamente come dialogica, 
aprendo uno spazio sociale.
Per troppo tempo, nella nostra tradizione an-
che cristiana, abbiamo visto l’etica in funzio-
ne di un perfezionamento individuale. L’etica 
individuale non esiste. Perché? Perché strut-
turalmente, se è vera l’analisi antropologica 
precedente, l’uomo è in relazione. Noi siamo 
debitori di una filosofia occidentale aristoteli-
ca. Avremmo però anche fatto bene a nutrirci 
della rivelazione ebraico-cristiana. Cosa che 
peraltro Sant’Agostino ha cominciato a fare. 
Dio è trinità, è relazione. Quindi noi dicia-
mo che all’inizio c’è l’individuo, ma potrebbe 
darsi che all’inizio ci sia la relazione. Il mio 
professore di filosofia diceva che la relazione è 
successiva alla costituzione formale dell’esse-
re: l’essere prima c’è e poi comincia ad entrare 
in relazione. E se la stessa relazione fosse il 
costitutivo formale dell’essere, il cuore della 
morale? È opinabile quello che dico, perché 
uno potrebbe scegliere come cuore della mo-
rale la strumentalizzazione dell’altro. 

Il primum eticum, secondo me, non si può 
dimostrare. O tu decidi di essere per l’al-
tro, oppure decidi di porre l’altro per te. 

Che cosa sia meglio lo devi scegliere tu. Da 
qui nasce il default. La visione dell’etica, il si-
stema operativo. O tu sei per l’altro o l’altro è 
per te. Allora dal porsi come risposta al biso-
gno dell’altro deriva certamente il benessere 
del bisognoso. Non intendo solo il comfort, 
ma - secondo la conseguenza logica di quanto 
detto - è il bisogno di essere, quindi, il ben-
essere del bisognoso. Nella mia prospetti-
va, dal porsi, cioè, come risposta al bisogno 
dell’altro deriva anche l’identità profonda di 
chi dona. Credo che nel momento in cui io 
mi pongo come risposta al bisogno di essere 

R&M↔Valori

dell’altro, nella misura concreta in cui riesco 
ad intercettarlo e a realizzarlo non è soltanto 
lui a ricevere ciò di cui ha bisogno, ma la mia 
donazione sta togliendo, sta liberando la mia 
identità più profonda e sta plasmando ciò che 
io in fondo sono. L’identità è quanto di più 
personale noi possediamo, ma è raggiungibile 
nella misura in cui ci poniamo come risposta 
al bisogno degli altri. L’identità è la mia, ma 
sono gli altri che la costruiscono e me la ren-
dono e ridisegnano ogni volta che loro trova-
no in me una possibilità di soddisfazione del 
loro essere. Allora questo essere da qualcuno, 
essere con qualcuno, della struttura antropo-
logica dell’indigenza, trova al livello etico una 
coerente realizzazione nell’essere per gli altri. 
E visto che si parla di generazioni, allora non 
ho resistito alla tentazione di ricorrere all’a-
nalogia di quanto succede nella nostra vita 
umana. Nel mio paese c’è questo proverbio: è 
la moglie che fa il marito e viceversa. L’iden-
tità dei coniugi non è chiusa e gelosamente 
custodita da qualcuno in modo indipendente 
dall’altro, ma è aperta in una figura in dive-
nire, che è la reciprocità del rapporto a dise-
gnare e a ridisegnare continuamente. Pensate 
forse voi che siano i genitori che generano? 
Non è forse vero che siano i figli a generare 
i genitori in quanto tali? C’è questa struttura 
della reciprocità che diventa una legge di fatto 
da cui non si scappa. 

L’orizzonte evangelico

Finalmente, ora comincerò a parlare di 
Gesù. Vorrei interpretare attraverso lo 
sguardo, la luce della fede, quanto pre-

cedentemente emerso sotto il profilo antro-
pologico ed etico. Con una particolare atten-
zione al denaro e alla persona: l’antropologia 
dell’indigenza, ovviamente riassunta e riletta 
in chiave esplicita nella rivelazione cristiana. 

In qualunque documento del magistero, nel-
la nostra tradizione, nei Padri della Chiesa, 
l’uomo è creatura. Tra le immagini che più 
colpiscono vi è quella offertaci da Sant’Ago-
stino, il quale parla dell’uomo come indigens 
Deo e come capax dei, cogliendone la sostan-
ziale unità. L’uomo è bisognoso di Dio pro-
prio perché è capace di riceverlo. Allora la ci-
fra radicale dell’antropologia si intreccia con 
la teologia, il destino dell’uomo e il destino di 
Dio sono fondamentalmente legati. 
Vediamo qui le due lanterne: quella di Dio-
gene, che gira durante il giorno in cerca 
dell’uomo («dov’è l’uomo») e quella del folle 
di Nietzche che gira sempre durante il giorno 
con la luce accesa e chiede «dov’è Dio». La 
domanda dell’uomo e la domanda di Dio si 
intrecciano sempre. Sant’Agostino scrive: «Ci 
hai fatti per te, o Signore, il nostro cuore è 
inquieto finché non riposa in te».
A questo punto, desidero proporre l’inter-
pretazione cristiana dell’etica, intesa come 
risposta al bisogno dell’altro: l’ho trovata in 
un itinerario, nel Vangelo di Giovanni, che 
va dalla lavanda dei piedi fino ai piedi della 
croce. Il Vangelo di Giovanni, introducendo 
la lavanda dei piedi, dice che Gesù «avendo 
amato i suoi che erano nel mondo, li amò 
fino alla fine (eis telos)». Allora il lettore del 
Vangelo di Giovanni si chiede che significhi 
(eis telos): la risposta di «fino alla fine» non la 
trova fino a quando, continuando a leggere, 
incontra Gesù che muore e Giovanni, l’unico 
tra gli evangelisti, mette tra le ultime parole di 
Gesù morente un verbo che è secco (tetélestai) 
«Tutto è fatto», «ho fatto». Ora questo verbo 
indica due cose. La prima: quando Gesù entrò 
nel mondo disse al Padre «Ecco io vengo per 
fare la tua volontà». E ora che esce dal mondo 
Gesù dice «tetélestai». Ecco ho fatto e torno 
dal padre. E c’è anche un secondo significato 
legato alla lavanda dei piedi. Gesù ha ama-

Bùi Linh Ngân



3/2014 ● Proposta Educativa ↔link 33Proposta Educativa ● 3/2014↔link32

R&M↔ValoriValori↔R&M

to i suoi «fino alla fine» significa, nel senso 
cronologico, fino all’ultimo respiro. Questa 
icona di Cristo diventa per noi cristiani un’in-
terpretazione: offrire se stessi come risposta 
al bisogno degli altri significa inevitabilmen-
te consumarsi per loro, versare la propria esi-
stenza, privarsi di sé, proprio come dono che 
diventa vero solo quando non appartiene più 
al mittente, perché è ormai in possesso del 
destinatario: è qui che entra anche il discorso 
della speranza. Se Gesù ha concepito la pro-
pria esistenza come un dono offerto agli altri, 
allora vuol dire che la morte, che pure rimane 
spiegabile sul piano biologico della consuma-
zione fisica, di fatto è scritta come logos den-
tro quel tipo di vita che è vissuta per gli altri.

Occorre, tuttavia, fare un ulteriore pas-
saggio. Se è vero che la vicenda di 
Gesù non si conclude nel sepolcro, il 

logos interno alla sua morte (come dono di sé 
agli altri) è la resurrezione. Infatti, la pietra 
rotolata via non è un colpo di spugna che eli-
mina ciò che è stato, ma svela l’unica ragione 
della morte e resurrezione del Nazareno, l’a-
more. Vuol dire che la resurrezione è la ma-
nifestazione pubblica, ufficiale, visibile che la 
morte intesa come consumazione per gli altri 
è proprio l’obiettivo della vita dell’uomo. Pa-
radossalmente, là dove l’uomo trova la pau-
ra estrema, quella della morte, Gesù la vive 
nella convinzione che è proprio quella mor-
te che compie il destino della vita, a causa 
dell’amore: «Chi vorrà salvare la propria vita 
la perderà, ma chi perderà la propria vita per 
causa mia la salverà». La resurrezione intesa 
in questo modo è la manifestazione pubblica 
e il riconoscimento inequivocabile che è l’a-
more che vince la morte. Allora io domando 
a me stesso: «Se fossi stato sotto la croce con 
i Farisei, avrei davvero scommesso che, ve-
dendo il moribondo, quello fosse il successo 

della vita? Che la vita veramente di successo 
è quella di chi la usa per gli altri senza tratte-
nerla per sé?».

Nell’interpretazione cristiana, dun-
que, questa è la morte, ma dentro la 
morte è scritto il logos perché quella 

è una morte per amore. Ma il problema è se 
siamo proprio sicuri che quella sia una vita 
di successo, in quanto noi, durante la nostra 
esistenza terrena, vediamo il penultimo sta-
dio, che è la croce, e non vediamo l’ultimo, 
che è la resurrezione. Da qui nasce una gran-
de speranza. Ponendo la propria speranza di 
vita sulla morte e resurrezione di Cristo, il 
cristiano trova il punto di partenza del suo 
impegno e delle sue convinzioni etiche. La 
sua visione di questo mondo, della storia, è 
plasmata e generata non rassegnandosi alla 
chiarezza evidente di ciò che attualmente 
appare e sembra inequivocabile (il male, il 
limite, il disordine, il peccato). Il cristiano è 
come un visionario che guarda questa situa-
zione coperta da un velo di speranza, perché 
sa che non è la situazione ultima e l’essere vi-
sionari in questo mondo non toglie nulla alla 
responsabilità del fare e dell’agire. D’altra 
parte, questo essere visionario apre alla spe-
ranza di un avvenire: la chiusura del cantiere 
non dipende da noi, ci sarà chi lo chiuderà, 
ma nel frattempo siamo chiamati a lavorar-
vi. Il cantiere è sempre aperto, ma non sarà 
aperto per sempre. Il discorso porta a con-
cludere che l’essenziale è amare, consegnar-
si al bisogno di essere dell’altro. Un amico 
gesuita, parlando di generazioni, invita ad 
amare silenziosamente, nascostamente, sen-
za mettere la firma personale di proprietà, 
senza dirlo nemmeno a se stesso, lasciandosi 
cancellare dal tempo: questo sì che è morire 
di quella morte con Cristo che porta in sé la 
gestazione della vita di molti. 

Mi servo di due esempi: sappiamo che 
Michelangelo aveva già visto nel 
marmo la figura della Pietà, ma se 

non avesse tolto il sasso in eccedenza non sa-
rebbe emerso questo capolavoro. Se noi oggi 
lo vediamo è perché lui ha tolto dalla figura 
che era scritta dentro questo masso. Madre 
Teresa non ha scelto di essere Madre Teresa 
a tavolino: sono stati i poveri che, prendendo 
da lei ciò di cui avevano bisogno e che lei ri-
usciva concretamente a dare, hanno scolpito 
questa fisionomia così grande di capolavoro 
di Dio che noi conosciamo. Allora, l’identità 
nostra è quella che noi abbiamo. Ma essa non 
emergerà mai, se tratteniamo la nostra vita 
per noi stessi. E tutto questo che c’entra con 
il denaro? Per ricondurre il discorso al dena-
ro, ecco vorrei servirmi del Vangelo di Luca: 
il primo episodio è quando quel tizio va da 
Gesù e dice: «Maestro, di’ a mio fratello che 
divida con me l’eredità» e Gesù prima gli dice 
di non essere un geometra e poi aggiunge di 
guardarsi dal fatto che il cuore non si attacchi 
alle ricchezze, perché poi sono guai e raccon-
ta la parabola di quell’uomo a cui era andato 
bene il raccolto e aveva fatto costruire una tor-
re per riporre il grano, ma il tizio quella stessa 
notte sarebbe morto e tutto il raccolto sarebbe 
andato in altre mani. Gesù aveva risposto in 
modo radicale, mettendo in evidenza come 
l’attaccamento alle ricchezze e al denaro rende 
impossibile ogni tipo di giustizia sociale. Alla 
radice, se il cuore non è libero il sistema non 
funzionerà. Sempre nel Vangelo di Giovan-
ni, questa prospettiva è rafforzata nel capitolo 
sedicesimo quando l’Evangelista racconta due 
parabole. La prima è quella del servo malva-
gio, però furbo. Era un amministratore che 
aveva frodato. Ma Gesù loda quell’ammini-
stratore infedele, dice il Vangelo di Luca, non 
perché era infedele, ma perché si era procurato 
le amicizie con la ricchezza perversa. Nella lo-

gica di Luca, significa che la ricchezza non è 
condannata di per sé, ma serve a creare comu-
nione. E se noi non fossimo convinti di questa 
interpretazione, Luca ci racconta subito dopo 
un’altra parabola che è quella del ricco epu-
lone. Pure qui ci stanno dei denari di mezzo, 
ma questi denari non vengono usati per creare 
comunione, vengono usati in senso privato ed 
egoistico. Questo ricco epulone mangia per 
conto suo e trascura il povero Lazzaro. Ecco, 
il denaro serve a creare una divisione netta tra 
chi ce l’ha e chi non ce l’ha; ma quando muo-
iono, il povero va con Abramo ed è separa-
to dal ricco da un abisso: ma quell’abisso chi 
lo ha creato? Il Vangelo lascia intendere che 
quell’abisso tra l’inferno e il paradiso, non è 
un abisso che viene dal nulla, ma è l’abisso che 
noi abbiamo costruito nella nostra vita. Cioè 
è l’uso del denaro, l’uso della ricchezza che, in 
qualche modo, determina un tipo di relazione 
che è permanente, perché la morte lascia le re-
lazioni così come stanno, come noi le abbiamo 
vissute durante la vita; però, in questo caso, 
le rovescia, perché è l’amore quello che salva. 
Uno scritto eretico interessante dice: «Togli di 
mezzo il ricco e non troverai nessun povero». 
Non è tanto la ricchezza in sé, ma è l’uso che 
se ne fa. Allora tutto questo porta a conclude-
re davvero che, nella prospettiva dell’interpre-
tazione della fede cristiana, l’unico guadagno è 
perdersi. Perdersi per gli altri significa morire 
per loro, ma morire per loro significa vivere 
per sempre. A volte, certi proverbi ci fornisco-
no l’input per creare approfondimento. Noi 
diciamo: «Finché c’è vita, c’è speranza»; però 
è anche vero che finché c’è speranza c’è vita. E 
io dico: «Finché c’è amore c’è speranza». 

abcdz2000


