
2/2014 ● Proposta Educativa ↔link 25

Giuseppe Savagnone

PUÒ ANCORA EDUCARE?
La scuola

Oggi la scuola sembra aver ab-
dicato al suo impegno educa-
tivo. Per definirne gli obiettivi, 
si parla ormai, abitualmente, di 
“trasmissione dei saperi”. Si tro-

vano sempre più spesso bravi insegnanti che 
si appassionano all’insegnamento delle rispet-
tive discipline, ma rifiutano di occuparsi della 
crescita umana complessiva dei propri alunni. 
Se si parla loro delle crisi esistenziali di que-
sti ultimi, si ottiene la risposta: «Non sono uno 
psicologo!». Oppure: «Non faccio l’assisten-
te sociale!». Sembra, del resto, che ad educare 
pensino, ormai, la televisione e la rete. Solo che 
dell’educazione che queste fonti danno ai no-
stri ragazzi nessuno risponde. E i risultati che 
essa produce non sono esaltanti. Vale perciò la 
pena ci chiedersi se la scuola non debba tornare 
ad educare. Solo che, per questo, è indispensa-
bile concentrarsi su alcuni presupposti dell’o-
pera educativa, per tentare di ristabilirli in un 
tempo in cui essi appaiono in crisi.

Recuperare il soggetto
Il primo di questi presupposti è che vi 
sia “qualcuno” a educare e “qualcuno” 

ad essere educato. La stessa etimologia del 
termine “educare” rimanda al latino e-ducere, 
che significa “condurre, portare fuori”. È una 
chiara allusione al parto e al ruolo che vi ha 

– sulla linea della maieutica socratica – la le-
vatrice. L’educatore è colui che aiuta un altro 
a partorire la propria identità, e dunque a na-
scere come persona. Mentre gli animali sono 
generati una volta per tutte, biologicamente, 
l’essere umano è chiamato al difficile compito 
di venire alla luce progressivamente. Per que-
sto ha bisogno di chi lo accompagni e lo guidi 
in questo processo, a partire da una propria 
(sia pure incompleta) maturità. Il soggetto è 
all’inizio (in quanto educatore) e alla fine (in 
quanto destinatario dell’educazione) dell’in-
tero percorso. 
Ma è proprio il soggetto come tale ad essere 
rimesso oggi in discussione. La cultura con-
temporanea, reagendo contro l’enfasi posta 
dall’epoca moderna sul tema dell’io, concepi-
to come una monade perfettamente centrata 
su se stessa e autocosciente, ha drasticamen-
te rifiutato questo modello e ha considerato 
la scissione non una patologia da superare 
– come avevano fatto Marx e Kierkegaard 
parlando, ognuno dal suo punto di vista, 
dell’alienazione – bensì la condizione nor-
male dell’essere umano. Secondo il pensatore 
che viene considerato forse il maggiore ispi-
ratore della cultura post-moderna, Friedrich 
Nietzsche, l’io è «una favola, una finzione, un 
gioco di parole» (Crepuscolo degli idoli, a cura 
di G. Colli e M. Montinari, tr. F. Masini, 

R&M↔SCUOLA

U.S. Army



Proposta Educativa ● 2/2014↔link26

Scuola↔R&M

Mondadori, Milano 1975, p. 72). La cosid-
detta “coscienza” è, per lui, una crosta super-
ficiale che nasconde la vera realtà dell’uomo, 
costituita da un flusso caotico di pulsioni e di 
ciechi stimoli disarticolati e contraddittori. 
Una visione che ha un significativo riscontro 
nella contemporanea dottrina di Freud, se-
condo cui la vera identità dell’uomo non sta 
nella sua soggettività, nella sua sfera coscien-
te, ma nell’inconscio, che egli chiama con il 
pronome neutro – es – per sottolinearne il 
carattere impersonale. Anche qui siamo da-
vanti alla dissoluzione del soggetto, alla sua 
frammentazione, intesa come stato costituti-
vo, riconosciuto e accettato. 
È ciò che, nell’esperienza quotidiana, vedia-
mo accadere in noi e negli altri a causa del 
moltiplicarsi degli stimoli, delle esperienze, 
dei messaggi che ci assediano da ogni parte, 
senza lasciarci il tempo di percepirli, vagliar-
li, assimilarli adeguatamente. Davanti alla 
piena di queste sollecitazioni disordinate, 
il soggetto può solo incamerarle alla rinfu-
sa, così come si presentano, rinunziando a 
selezionarle e a collegarle tra di loro in una 
unità articolata. In questo modo il gioco del-
le esperienze, se da un lato arricchisce l’io e 
lo apre a prospettive sempre nuove, dall’altro 
lo disintegra e lo riconduce alla condizione 
pirandelliana: «Uno, nessuno, centomila». 
Questa frantumazione pesa anche sui rap-
porti interpersonali. Basti, per tutti, l’esem-
pio di ciò che accade coi telefonini cellulari. 
Lo spazio del dialogo, che esigerebbe racco-
glimento e reciproca dedizione, finisce per 
essere continuamente disturbato da una serie 
di interruzioni. La comunicazione è immen-
samente più estesa, ma a scapito della sua 
intensità e serietà. Come illudersi, in questo 
contesto, che possa ancora realizzarsi un au-
tentico rapporto educativo all’interno della 
scuola?

Il primo presupposto da recuperare è dun-
que l’unità dell’io. Non certo quella monoli-
tica e chiusa di un tempo, che nessuno può 
rimpiangere, ma l’unità di una molteplicità 
consapevolmente accettata e vissuta, prote-
sa a organizzarsi intorno a un centro inte-
riore. A questo, del resto, dovrebbe tendere 
la cultura, che non è solo informazione, ma 
capacità di mettere in relazione esperienze e 
realtà diverse. La scuola non deve insegnare 
solo a conoscere, ma a pensare, e pensare si-
gnifica unificare.

Recuperare il senso della verità
Un secondo tema – anch’esso fonda-
mentale per la tradizione pedagogica 

– messo in discussione nell’attuale clima cul-
turale, è quello della verità. Comunque la si 
concepisse, l’educazione aveva a che fare con 
la ricerca della verità. Il “venir fuori”, a cui un 
essere umano è chiamato e che deve costituir-
lo nella sua identità, è stato sempre collegato, 
nella tradizione occidentale, con l’immagine 
platonica dell’uscire dalla caverna, dove si ve-
devano solo le ombre illusorie delle cose, per 
contemplarle nella loro effettiva realtà. 
Ma, ancora una volta, noi oggi assistiamo alla 
crisi di questa tradizione ad opera del pensie-
ro post-moderno, che vede in essa una pretesa 

Miran Hojnik



2/2014 ● Proposta Educativa ↔link 27

R&M↔Scuola

di catturare il reale nella rete dei propri siste-
mi logici e di chiuderlo in una visione univoca 
e unilaterale. 
Anche in questo caso non si tratta di pure e 
semplici teorie. L’avvento di una società lar-
gamente pluralista e multiculturale è un dato 
irreversibile della nostra esperienza. E questa 
è certamente, per molti versi, una conquista, 
che consente un maggior rispetto per le per-
sone e per le culture. Al tempo stesso, però, 
bisogna registrare, dietro questa tolleranza, il 
diffondersi della convinzione che “ognuno ha 
la sua verità”, e che non esiste alcun procedi-
mento in grado di accertare se quella dell’uno 
valga più o meno di quella degli altri. 
Da un pluralismo così inteso non deriva una 
maggiore possibilità di confronto, ma il silen-
zio sui problemi di fondo dell’individuo e del-
la società e lo scadimento della vita personale 
e pubblica in un pragmatismo utilitaristico, 
che li mette da parte o ne affida la soluzio-
ne alle preferenze incontrollabili dei privati o 
delle comunità culturali.
E in questa direzione va anche l’affermar-
si di una realtà virtuale che sostituisce quel-
la effettiva. La fugace immagine delle cose, 
delle persone, delle situazioni è diventata più 
importante del loro essere; in un certo senso, 
anzi, lo costituisce: «Il mondo vero è diventa-
to favola», scrive Nietzsche (Crepuscolo degli 
idoli, cit. p. 63). Nella realtà virtuale tra veri-
tà e favola non c’è più differenza, l’apparenza 
non deve più essere smascherata per giungere 
qualcosa che la supera, perché dietro di essa 
non c’è più nulla. 
Ma, questo getta un’ombra sullo stesso sape-
re. Se tutto annega nella “insostenibile legge-
rezza dell’essere”, quale valore può avere l’im-
presa conoscitiva, a cui il dialogo educativo 
della scuola fa continuo riferimento? Non è 
più sensato rimanere nella caverna, a contem-
plare le ombre (oggi spesso richiamate come 

efficace metafora delle immagini del cinema e 
della televisione), piuttosto che avventurarsi 
in un mondo che promette di essere illusorio 
quanto quello che si è lasciato?
E, se ognuno ha la sua verità, non diventa per 
ciò stesso inconfutabile e infallibile? Che fine 
fa il compito critico della scuola, che deve al 
contrario aiutare le persone a rimettere in di-
scussione i luoghi comuni, le illusioni, le false 
apparenze in cui avevano prima creduto? Ri-
educare al senso della verità è indispensabile, 
se si vuole davvero che la scuola abbia ancora 
una funzione.

Recuperare il senso della storia
Un ultimo presupposto dell’educazio-
ne, maturato nell’ambito del pensiero 

cristiano ed esaltato da quello moderno, ma 
rimesso in discussione dalla post-modernità, 
è il senso della storicità. Non si nasce se non 
si è generati da qualcuno, se non si ha alle 
spalle una storia e non ci si sa inserire in essa, 
per portarla avanti verso una meta che è di-

La tensione fondamentale

La mia nascita è quando dico un tu.
Mentre aspetto, l’animo già tende.
Andando verso un tu, ho pensato gli universi.
Non intuisco dintorno similitudini pari a quando 
penso alle persone.
La casa è un mezzo ad ospitare.
Amo gli oggetti perché posso offrirli.
Importa meno soffrire da questo infinito.
Rientro dalle solitudini serali ad incontrare occhi vi-
venti.
Prima che tu sorridi, ti ho sorriso.
Sto qui a strappare al mondo le persone avversate. 
Ardo perché non si credano solo nei limiti.
Dilagarono le inondazioni, ed io ho portato nel mio
intimo i bimbi travolti...
Do familiarità alla vita, se teme di essere sgradita 
ospite...
Non posso essere che un infinito compenso a tutti.

Aldo Capitini



Proposta Educativa ● 2/2014↔link28

Scuola pubblica, scuola statale

Istituire una scuola paritaria in Italia 
è  un diritto  e non una facoltà, né 
tantomeno una concessione statale 
[…] Pertanto, lo Stato deve assicura-
re a queste scuole la piena libertà e ai 
loro alunni un trattamento scolasti-
co equipollente a quelli delle statali. 
Che non significa soltanto garantire 
loro il conseguimento del diploma, 
del pezzo di carta, ma sostenere tut-
ta l’attività svolta.
L’articolo 33 della Costituzione non è 

un menù dal quale si può prendere 
solo quello che pare e piace. Ci sono 
fonti a non finire, come la Conven-
zione europea dei diritti dell’uomo, 
che parlano del diritto alla scelta 
educativa come di una libertà fon-
damentale. Purtroppo, però, l’Italia 
è ancora gravata dal fatto che, nel 
vocabolario della sinistra, la libertà 
educativa non c’è. Nel nostro paese 
“pubblico” è ancora inteso come si-
nonimo di “statale”. Occorre una re-
visione culturale profonda. Lo dice 
un figlio dello stalinismo, che, forse, 

qualche anticorpo nei confronti di 
eccessi di liberismo l’ha conservato. 
C’è bisogno di un aggiornamento 
culturale prima ancora che un’azione 
politica a proposito di cosa effettiva-
mente siano l’istruzione e l’educazio-
ne e di come esse stiano rapidamen-
te cambiando. È la tendenza delle 
nazioni più evolute per garantire il 
pluralismo. Da noi invece se ne parla 
ancora come di una fantasia.

Luigi Berlinguer
(dall’intervento al convegno “Scuole pub-

bliche o solo statali?”, Roma 25/6/14) 

Scuola↔R&M

versa dall’origine e che esige la tensione verso 
il futuro. 
La cultura post-moderna, reagendo contro 
quella moderna, che aveva fatto dell’idea di 
progresso una certezza indiscutibile, ha, inve-
ce, come suo ineludibile punto di riferimento 
la dottrina nietzschiana dell’eterno ritorno. 
Nulla di veramente nuovo può accadere. In 
questa logica, la fine delle ideologie, per certi 
versi positiva, ci ha lasciati però senza speran-
za di una società diversa e migliore. 
Non è un caso che, mentre all’inizio dell’età 
moderna sta una serie di opere che illustrano 
con speranza una società ideale che verrà – e 
anzi una di queste opere, Nuova Atlantide, 
di Francis Bacon, vede proprio nella tecnolo-
gia la chiave di un simile radioso futuro – le 
due, maggiori opere di fanta-politica del No-
vecento, e cioè 1984, di Orwell, e Il mondo 
nuovo, di Huxley, sono dominate da un totale 
pessimismo, anche e soprattutto in rapporto 
al ruolo disumanizzante della tecnica. Come 
i film di fantascienza, del resto che, da Blade 

runner a Matrix (per citare solo i più famosi), 
delineano un futuro spaventoso. 
Questa perdita del senso della storicità si ma-
nifesta, peraltro, non solo nella difficoltà a 
sperare nel futuro, ma anche in quella a ricor-
dare il passato. La vita tende ad appiattirsi sul 
presente. La tradizione appare ormai difficile 
da mantenere, in un mondo globalizzato dove 
le storie dei singoli popoli tendono ad essere 
inghiottire da una omologazione senza passa-
to. E forse è proprio questa perdita delle radi-
ci che spiega la difficoltà di pensare il futuro e 
di puntare su di esso. 
La scuola, per sua stessa natura, è volta a cer-
care nel passato la condizione per capire il pre-
sente e progettare il futuro. Buona parte delle 
sue discipline sono delle “storie”. Ma ciò che si 
cerca in esse non è mero materiale archeolo-
gico! Bisogna riuscire a far emergere, agli oc-
chi degli studenti, l’attualità delle narrazioni di 
fatti, pensieri, creazioni artistiche del passato 
per la loro vita di oggi. Solo così impareranno 
a essere protagonisti della loro storia.

http://www.tempi.it/scuola-papa-francesco-bagnasco-liberta-educazione-diritto-conseguenze-pratiche#.U6sAQY1_vfY

