
del Movimento di Impegno Educativo di A.C.

Quadrimestrale n. 1/17 — gennaio-aprile 2017

L’AGIRE
EDUCATIVO
Contesti, modalità, visioni

Sandra Cohen-Rose and Colin Rose - flickr.com www.impegnoeducativo.it

Po
ste

 Ita
lia

ne
 S.

p.A
. –

 Sp
ed

izi
on

e i
n a

bb
on

am
en

to 
po

sta
le 

– 
D.L

. 3
53

/2
00

3 (
co

nv
. in

 L.
 27

/0
2/

20
04

 n.
 46

) a
rt.

 1,
 co

m
m

a 1
 A

ut
. G

IPA
/C

/R
M

 - 
Un

a c
op

ia 
€ 1

0,0
0 (

sp
. s

pe
diz

. in
clu

se
) 



Link

Proposta Educativa ● 1/2017↔link2

Indice
Da

nu
sh

ka
 Se

na
dh

ee
ra

A che serve la scuola oggi?
(Maria Luisa Ierace)

R&M	  pag. 19

Il mestiere di insegnare (S. Baggiani)		 pag. 21

Il coraggio di essere sovrani
(don Michele Pace)

Zoom	 pag. 23

Adulti e cambiamento,
l’impegno educativo

(Beatrice Draghetti)
R&M	 pag. 5

L’eccesso diagnostico (Papa Francesco)	 	pag.    7

Trasformare e non negare il conflitto (T. Cantelmi)	 	pag. 12

Lezione di vita (L. Milani)	 	pag. 13

Giudizi e azioni sul nostro educare
(Antonella Fucecchi)

R&M	  pag. 14
Il mio cuore è come un pozzo (A.M. Vultaggio)		 pag. 15

Non ci è concesso lasciare il mondo così com’è (A. Rinaldi)		 pag. 16

Resilienza (Wikipedia)		 pag. 18

Un nuovo mondo è possibile
Nodi e scenari

(Elio Girlanda)
In ricordo	 pag. 26

Ricordando Elio Girlanda (Redazione di Proposta Educativa)	 	pag. 26



1/2017 ● Proposta Educativa ↔link 3Proposta Educativa ● 1/2017↔link2

… Possibilmente educatori!
Perché, guardando dentro e attorno a noi, pare che proprio di questi 

la nostra società abbia urgente bisogno.
Adulti non tanto per età, anzi di questi a quanto pare ce ne siamo 

fin troppi visti gli indicatori demografici, piuttosto in termini di adultità: 
che sappiano, cioè, coniugare in modo quanto più armonico la giusta 
cura di sé, con la cura degli altri, delle nuove generazioni soprattutto. 
Adulti, quindi, in possesso di consapevolezza, intenzionalità, competenze 
educative… perché è proprio il “vuoto” educativo una caratteristica del 
tempo presente. Un vuoto che sarebbe più facile colmare se si avesse il 
coraggio di ammettere che tanta parte del comportamento delle nuo-
ve generazioni - che etichettiamo come negativo, sbagliato – è sempre 
più specchio o della “mala” educazione di noi adulti oppure dell’assenza, 
della rinuncia, della carenza, della inadeguatezza dell’impegno educativo 
del mondo adulto.

Adulti che sappiano offrire – a se stessi e a chi è nuovo alla vita – ra-
gioni di vita e di speranza; capaci di uscire dall’appiattimento sul presente, 
dalla rassegnazione, dal disincanto per mettersi in gioco e fare fino in 
fondo la propria parte per contribuire a creare condizioni di vita più 
autenticamente umane, più a misura d’uomo, più dignitose per tutti e 
per ciascuno.

Adulti che la smettano sia di stare col collo rivolto all’indietro, al pas-
sato… di rimpiangere una mitica età dell’oro nella quale tutto andava 
bene, ogni cosa era migliore: i fatidici “miei” tempi; sia di rimanere eterni 
adolescenti, di farsi condizionare dalla sindrome di Peter Pan, di scim-
miottare – con risultati patetici – riti e stili propri del mondo dei giovani 
e dei ragazzi. Viene l’allergia nel vedere i social traboccare di foto di 
quando si era bambini, dei bei tempi che furono… e di video aventi 
come protagonisti falsi giovanotti, finte belle ragazze; spia tutto ciò di 
una rinuncia da parte di tanti adulti ad affrontare le sfide e le durezze 
dell’oggi, a costruire da protagonisti il futuro, per vivere di nostalgie e di 
vani tentativi di fermare lo scorrere del tempo.

Adulti che sappiano affrontare le mille paure che ci attanagliano, la 
sempre più dilagante psicosi del nemico, vincere i condizionamenti e i 
pregiudizi, smascherare i tentativi di omologazione volti al trionfo dei 
poteri forti, alla supremazia degli interessi di mercato a scapito della 
qualità della vita, della tutela dell’ambiente, della partecipazione politica, 
dell’esercizio dei diritti e dei doveri di cittadinanza, dell’accoglienza e della 
tutela dei più deboli, emarginati, scartati.

In un tempo in cui i mostri generati dal sonno della ragione sembrano 
proliferare, c’è bisogno di adulti che sappiano interrogarsi, esercitare il 
senso critico, andare oltre le apparenze e i luoghi comuni, gli slogan e le 
parole d’ordine… che non si sottraggano alla fatica di conoscere, capire, 
valutare, discernere con sapienza e senso di responsabilità.

Adulti in grado di sottrarsi allo sport largamente in voga di esprimere 
giudizi, accuse, sentenze … sugli altri! Perché, ovviamente, sono gli “al-
tri” che sbagliano, che dovrebbero fare, intervenire, rimediare…. e non 
fanno, non intervengono, non rimediano… come noi vorremmo. Adulti 
che si sentano chiamati in causa, interpellati in prima persona da ciò che 
non va, dal degrado soprattutto morale, oltre che materiale, che avanza 
inesorabile.

Adulti intransigenti nel pretendere onestà, rispetto delle leggi e delle 
regole democratiche, coerenza innanzitutto da se stessi, prima che dagli 
altri o, peggio, soltanto dagli altri; testimoni nei confronti dei figli, dei ni-

AAA… Adulti cercasi…ANNO XXVI
NUMERO 1/17

gennaio-aprile 2017

Proposta Educativa
Quadrimestrale del Mieac

Movimento
di Impegno Educativo

di Azione Cattolica
Reg. c/o Tribunale di Roma

n. 516/89 del 13-9-1989
ISSN 1828-3632

Direttore editoriale: Matteo Truffelli
Direttore responsabile: Franco Venturella

Comitato di redazione: E. Brugè,
M. Arcamone, N. Bruno,

S. Carosi, V. Lumia, 
A. Mastantuono, M. Scirè,

D. Volpi, A. Zenga
Editore:

Azione Cattolica Italiana
Direzione e Amministrazione:

Via Aurelia, 481 – 00165 Roma – 
tel. 0693578728

Impaginazione: Nunzio Bruno

www.impegnoeducativo.it
segreteria@impegnoeducativo.it

Abbonamento annuale ordinario: € 25,00
Per versamenti: CCP n. 877001 inte-
stato ad Azione Cattolica Italiana 
Presidenza nazionale - Via della 
Conciliazione, 1 - 00193 Roma;
CCB presso Poste Italiane - Codice 
IBAN: 
IT98D0760103200000000877001
ad Azione Cattolica Italiana Presi-
denza nazionale - Via della Conci-
liazione, 1 - 00193 Roma
Una copia: € 10,00 (comprese spese 
di spedizione)
Una copia-saggio: inviare francobollo 
da € 2,00 per la spedizione

Stampa: Grafica Ripoli snc – Villa 
Adriana – Tivoli (Rm)

Foto: tratte da flickr.com e utilizzate 
sotto licenza Creative Commons



Proposta Educativa ● 1/2017↔link4

Editoriale

Autori
Vincenzo Lumia, Responsabile nazionale formazione del MIEAC

Beatrice Draghetti, Insegnante, già Presidente della Provincia di Bologna

Antonella Fucecchi, Docente ed esperta di Intercultura

Maria Luisa Ierace, Docente di Scienze Umane

don Michele Pace, Assistente nazionale del MIEAC e del Movimento Studenti di AC

Elio Girlanda, fu regista televisivo, critico cinematografico e docente di Cinema, 
Televisione e Nuovi Media, Università Telematica Internazionale UNINETTUNO

poti, degli alunni… di uno stile di vita ad alto tasso valoriale, per andare 
oltre l’ovvio, lo scontato ed allargare gli orizzonti esistenziali e ideali. 

Adulti in grado di passare dall’«io» al «noi», di decentrarsi per porsi 
a fianco, dialogare, relazionarsi con le nuove generazioni; che non abdi-
chino al loro compito di educatori per assumere quello più facile dell’a-
mico alla pari, del complice, dell’avvocato difensore o, al contrario, del 
giudice ”sputa sentenze”. I giovani hanno bisogno di adulti che si sforzino 
di cogliere cosa si nasconde dietro quella maschera di spavalderia e di 
sfrontatezza che ostentano, la solitudine che sentono per la mancanza 
di relazioni interpersonali autentiche, pur stando sempre in “branco”; di 
adulti che stiano a loro fianco, senza sostituirsi ad essi, che li guidino ed 
incoraggino a prendere in mano la loro vita e a viverla da protagonisti, 
con consapevolezza, competenza e responsabilità. Generazioni diverse, 
insieme, per cogliere nella concretezza del quotidiano il senso profondo 
dell’esistenza.

Vincenzo Lumia
Responsabile nazionale formazione del MIEAC

Editoriale



1/2017 ● Proposta Educativa ↔link 5

R&M↔AGIRE EDUCATIVO

Adulti e cambiamento,
L’IMPEGNO EDUCATIVO

Parto da un riferimento autobio-
grafico, che mi è utile per giu-
stificare lo sviluppo successivo di 
quella che definirei una testimo-
nianza, più che un articolo.

Durante la mia esperienza di amministratrice, 
fino a circa tre anni fa, alla Provincia di Bo-
logna, prima come assessore poi come presi-
dente, ho sperimentato il gusto, assieme alla 
responsabilità, di essere alle prese con persone 
e problemi concreti del territorio, appunto di 
amministrazione, e di trovarmi in genere nel-
la situazione, per funzioni e competenze, di 
poterli affrontare e tendenzialmente risolvere.
Lungo gli anni tuttavia è stata frequente la 
percezione, la constatazione che, per la pie-
na e sensata soluzione di molti problemi che 
venivano messi alla nostra attenzione, sareb-
bero stati necessari sia dei prerequisiti, delle 
condizioni previe, (qualcun altro in preceden-
za avrebbe dovuto fare qualcosa, qualcosa sa-
rebbe dovuto succedere prima…), sia dei per-
corsi di continuità, dei percorsi attuativi delle 
decisioni via via prese, che non erano nella 
disponibilità del livello di governo in cui ci 
trovavamo ad agire… Sensazione, insomma, 
che ci volesse altro – prima, di fianco, sopra, 
sotto, dopo… – per arrivare ad un esito sod-
disfacente.
Certo, uno fa la sua parte, ma perché esca il 

bene è necessario essere dentro ad un senso 
compiuto, un ordine, una finalità, ad un agire 
coerente…
Dopo qualche tempo dalla conclusione del 
mio mandato amministrativo, ho ricevuto una 
proposta: entrare nel Consiglio di un Ente di 
formazione professionale, una fondazione 
ecclesiale, di consolidata origine, che offre la 
possibilità di assolvere al diritto-dovere della 
formazione a giovani tra i 15 e i 18 anni, per 
ottenere in tre anni la qualifica professionale 
nel campo della ristorazione.
Non lavoro con i ragazzi direttamente e in 
modo sistematico, lavoro per loro assieme al 
direttore con una varietà di attività e progetti, 
che di fatto mi tengono vicina ai ragazzi. I 
quali provengono in genere da fallimenti sco-
lastici, molti in carico ai servizi sociali, con fa-
miglie vulnerabili o vulnerate, in condizione 
di fragilità e instabilità. Molti con l’intelligen-
za nelle mani, ma incapaci poi di rielaborare i 
contenuti, se non con molta fatica, in genere 
attratti dal concludere presto la formazione 
per andare a lavorare e guadagnare. Si parla 
spesso di loro come di ragazzi difficili: in re-
altà, con “dosaggi” diversi, questi sono spec-
chio e segno di una condizione adolescenziale 
e giovanile molto diffusa e nei tratti peculiari 
abbastanza normale nella società di oggi.
Quello da cui voglio prendere le mosse è la 

Beatrice Draghetti

Banalities



Proposta Educativa ● 1/2017↔link6

Agire Educativo↔R&M

condivisione della risonanza che mi è rima-
sta nettissima del primo giorno di scuola del 
IV anno (Tecnico di cucina), nel settembre di 
un paio d’anni fa. Questo quarto anno è una 
novità formativa nella direzione di mettere a 
disposizione dei giovani ulteriore competenza 
e professionalità, e fuori dall’obbligo di istru-
zione. 23 ragazzi hanno scelto liberamente 
di continuare su questa opportunità dopo la 
qualifica professionale a conclusione del terzo 
anno. Noi dell’Ente abbiamo valutato come 
una scelta di responsabilità, e quindi positiva, 
quella di volere rimanere nel circuito forma-
tivo, in qualche caso resistendo all’attrattiva 
giustificabile dell’andare a lavorare. Anche 
per difficoltà logistiche dell’Ente, abbiamo 
cercato e ottenuto di poter svolgere la parte 
relativa alle lezioni presso il Circolo Ufficiali 
dell’esercito, che ha sede in uno dei più bei 
palazzi del centro storico di Bologna, una 
sede prestigiosa: noi contenti che questi stu-
denti, con le loro caratteristiche, il loro vissu-
to potessero utilizzare “una scuola” di questo 
tipo, così fuori dal comune e dalla loro nor-
male portata.
Dicevo del primo giorno di lezione. Da subi-
to per lo meno nell’aspetto, che è quello che 
dà nell’occhio, in prima battuta, alcuni si sono 
manifestati non proprio adeguati nell’affron-
tare questo “salto qualitativo” (si sono presen-
tati in infradito, canottiera, skateboard sotto al 
braccio), sia rispetto al luogo in sé (affreschi, 
una certa frequentazione di clienti di profilo 
alto…), sia rispetto soprattutto all’accesso e 
alla permanenza in un luogo di formazione.
Non so dire se è la mia vecchiaia, se è l’esi-
to delle esperienze precedenti, fatto sta che 
in quella partenza, anche un po’ “sgarrupa-
ta”, mi si è proprio rafforzata la sensazione, la 
consapevolezza di stare nel posto giusto, dove 
si formano le persone, di essere sul “punto” 
delle questioni, al nodo, nell’ambito dove si 

generano le condizioni, perché possa più age-
volmente succedere tutto il resto nella vita di 
una persona. Lì siamo sulla leva, su cui agi-
re. Senza avere la sensazione di occuparsi di 
qualcosa di troppo piccolo, di irrisorio rispet-
to alla gravità dei problemi, che ci sono vicino 
e lontano nel mondo.
Di fronte a quella giovane umanità ho sentito 
crescere l’inquietudine del debito primario de-
gli adulti nei loro confronti e la necessità di su-
perare e abbandonare quel senso di sconfitta e 
di scoraggiamento, che spesso prende gli adulti 
nei confronti della possibilità del cambiamento 
buono delle persone e delle comunità, perché 
le cose nel mondo vadano meglio.
Deve succedere cioé, ed è bene che succeda, 
quello che esprime la frase evangelica: «Gli 
corse incontro». È la risposta. È la necessità.

di.fe88



1/2017 ● Proposta Educativa ↔link 7

R&M↔Agire Educativo

«Gli»: pronome di persona singolare, a cui 
possiamo sostituire il nome dei giovani che 
a vario titolo ci sono affidati, un tu concreto. 
Che è un mondo.
«Corse»: il soggetto è il padre, che avendo ge-
nerato ha la responsabilità di saziare la fame 
di ciò che rende possibile e bello vivere. Co-
munque, l’adulto. «Si può pensare legittima-
mente che il futuro dell’umanità sia riposto 
nelle mani di coloro che sono capaci di tra-
smettere alle generazioni di domani ragioni 
di vita e di speranza» (GS, 31).
«Corse»: urgenza del cuore e della volontà, 
tempestività dell’azione. Bisogna fare presto, 
perché è urgente. Il figlio manca ormai delle 
riserve vitali per una vita buona.
«Incontro»: andare personalmente nella dire-
zione di quel figlio, il padre non chiede prima 
di tutto soccorso ad altri, non si guarda in giro 
per vedere chi può fare qualcosa. È richiesto il 
padre, è questo il bisogno, occorre il titolare, 
non primariamente il supplente. E diretta-
mente agisce, opera sul figlio, non sul conte-
sto, con un abbraccio, facendogli spazio nella 
sua vita, anzi ricordandogli che quello spazio 
non è mai venuto meno.
È decisivo sentire come adulti di essere debi-

tori di ragioni di vita e di speranza, di essere 
interpellati e coinvolti personalmente a risco-
prire la responsabilità non solo di dare, ma 
anche di recuperare, di rimediare, perché non 
è mai troppo tardi, nella consapevolezza non 
arrogante, ma servizievole di avere a disposi-
zione una risorsa importante, come è quella 
di camminare accanto, di accompagnare, di 
educare.
Forse siamo dentro, come dice papa France-
sco, ad un eccesso diagnostico, che non sem-
pre è accompagnato da proposte risolutive e 
realmente applicabili (Evangelii Gaudium, 
50). Magari è vero che c’è un monte di studi 
e documenti sulla realtà e la condizione gio-
vanile oggi… Anche se spesso questi giovani 
li vedi ad occhio nudo come sono messi. Non 
è sempre vero però, anzi, che li conosciamo 
fino in fondo, per come effettivamente sono, 
pensano, scelgono, agiscono. La diagnosi è 
spesso carente.
Quando una trentina di anni fa mi trovai ad 
insegnare nel carcere minorile di Bologna, ri-
cordo il mio stupore nel constatare che le dure 
vicende che avevano segnato la vita di molti 
di loro erano proprio fuori anche dalla mia 
capacità di immaginazione e questo era di 

L’eccesso diagnostico

50. Prima di parlare di alcune que-
stioni fondamentali relative all’azio-
ne evangelizzatrice, conviene ricor-
dare brevemente qual è il contesto 
nel quale ci tocca vivere ed operare. 
Oggi si suole parlare di un “eccesso 
diagnostico”, che non sempre è ac-
compagnato da proposte risolutive 
e realmente applicabili. D’altra par-
te, neppure ci servirebbe uno sguar-
do puramente sociologico, che ab-
bia la pretesa di abbracciare tutta la 
realtà con la sua metodologia in una 

maniera solo ipoteticamente neutra 
ed asettica. Ciò che intendo offrire 
va piuttosto nella linea di un discer-
nimento evangelico. È lo sguardo 
del discepolo missionario che «si 
nutre della luce e della forza dello 
Spirito Santo».
51. Non è compito del Papa offri-
re un’analisi dettagliata e completa 
sulla realtà contemporanea, ma 
esorto tutte le comunità ad avere 
una «sempre vigile capacità di stu-
diare i segni dei tempi». Si tratta di 
una responsabilità grave, giacché 
alcune realtà del presente, se non 

trovano buone soluzioni, possono 
innescare processi di disumanizza-
zione da cui è poi difficile tornare 
indietro. È opportuno chiarire ciò 
che può essere un frutto del Regno 
e anche ciò che nuoce al progetto 
di Dio. Questo implica non solo ri-
conoscere e interpretare le mozioni 
dello spirito buono e dello spirito 
cattivo, ma – e qui sta la cosa deci-
siva – scegliere quelle dello spirito 
buono e respingere quelle dello spi-
rito cattivo.

Papa Francesco, 
Evangelii Gaudium



Proposta Educativa ● 1/2017↔link8

Agire Educativo↔R&M

fatto un limite per me rispetto alla possibilità 
di comprendere in loro dinamiche, atteggia-
menti, motivazioni e quindi anche le doman-
de esistenziali che sarebbero dovute essere 
davanti alla mia responsabilità educativa. Ma 
se non le incontri queste domande, anche la 
relazione educativa è monca e inefficace.
Comunque, se anche fossimo dentro ad un 
eccesso diagnostico, dobbiamo ammettere 
che la fonte del conoscere non è primariamen-
te quella dei libri e dei manuali, ma è quella 
che viene dalla relazione amorosa (pensiamo, 
grazie al cielo, alle nostre relazioni normali e 
belle, che si fondano sui “tu” che si incontra-
no in pienezza).
In quel «gli corse incontro» della Parabola del 
figliol prodigo c’è la libertà e la pedagogia dell’a-
more misericordioso di un padre (dell’adulto 
educatore) che, lontano dall’essere bloccato 
dall’offesa dell’abbandono e dal pregiudizio 
sul figlio sconfitto, vede sempre una persona 
che può “ri-nascere” e si fa carico della sua 
rigenerazione, attraverso l’accoglienza senza 
ricatto, la fiducia, un rinnovato investimento. 
Ci sarebbe tanto dire sul fatto che noi spesso 
facciamo invece la parte del fratello offeso…
Torniamo ai ragazzi, a quei ragazzi. La vita di 
molti di loro è già stata segnata dalla fatica: a 
scuola, che ancora è considerata la scelta forma-
tiva per eccellenza, che spesso li ha espulsi non 
trovandoli all’altezza o comunque non è riuscita 
a trattenerli; in casa, dentro a dinamiche spesso 
conflittuali, a problemi relazionali seri, a diffi-
coltà economiche, in una società i cui connotati 
distintivi e prevalenti non sono spesso alla loro 
portata. Si sono già misurati con sfide importan-
ti, con alcune non ce l’hanno fatta e più o meno 
consapevolmente si portano dentro il senso del 
fallimento. Anche rabbia e voglia di rivalsa. 
Hanno forse vissuto cose più grandi loro.
Sono stati vulnerati e sono vulnerabili, sono 
spesso in deficit di protezione, quella che si 

addice ai più deboli nella società. Non ci me-
ravigliamo di queste affermazioni, come se 
fossero troppo drastiche: riusciremmo one-
stamente a sostenere, per come si svolge la 
vita quotidiana e normale, per come sono le 
scelte che incidono nella vita delle persone e 
delle comunità, che tutto é in funzione dei 
più giovani? Non si fa fatica a rispondere di 
no. Non c’é armonia, non c’é giustizia attorno 
a loro, che favoriscano di per sé una buona 
crescita: rispetto ai progetti che la società fa, 
loro spesso non sono né un problema, né una 
finalità… semplicemente sembra che non esi-
stano proprio… E quando i disastri esisten-
ziali conseguenti sono perpetrati e se ne ve-
dono gli esiti nei giovani, loro da trascurati, 
da “fantasmi” ignorati vengono trasformati in 

jerdam



1/2017 ● Proposta Educativa ↔link 9

destinatari di accuse, denigrazioni, sono sca-
ricati ed espulsi. I due diversi atteggiamenti 
del padre accogliente e del fratello scandaliz-
zato della parabola sono paradigmatici di due 
culture: quella inclusiva rigenerante e quella 
escludente individualistica. L’una che si oc-
cupa delle persone con responsabilità, l’altra 
che eventualmente si preoccupa e prova fa-
stidio…
Alla vigilia del primo periodo di inserimento 
in azienda per fare le ore di stage previste dal 
progetto, abbiamo incontrato gli studenti del 
quarto anno per fare una sorta di bilancio del 
primo mese e mezzo trascorso in formazione 
e consolidare/rafforzare lo spirito e le moti-
vazioni con cui affrontare un passaggio molto 
rilevante per la loro crescita: misurarsi in un 
contesto di lavoro vero, ancorché segnato da 
chiari obiettivi formativi.
Mi ha colpito una certa qual consapevolezza 
da parte loro, anche se faticosamente espres-
sa, della posta in gioco, che si fa sul serio 
(anche se non sanno bene cosa voglia dire) 
e soprattutto ancora l’attesa di qualcosa… 
Quindi una disponibilità a prendere in con-
siderazione una novità che potrebbe fare il 
caso loro, cioè stanno vedendo una porta che 
si apre…
Quel varco lì, di attesa, di apertura, è un’op-
portunità preziosa per chi a vario titolo ha 
responsabilità educativa. Non c’è dubbio che 
una delle cose peggiori del nostro tempo sia il 
corrompere, la corruzione, che prima ancora 
di rubare soldi è far morire la fiducia e la spe-
ranza. Oggi questo succede con i più giovani 
delle nostre comunità. Da piccoli, da giovani 
c’è un’attesa di molte cose dalla vita: indica-
zioni, sostegno, felicità, orizzonti aperti, ma 
se l’aria che tira, i costumi di una generazione 
li derubano della possibilità di sperimentare 
che la vita è una cosa buona e non li si ali-
menta di questa certezza, succede che cresco-

no fino a quando questo sogno regge, ma poi 
sbattendo presto nel buio, anziché nella luce, 
invecchiano di colpo, anche se hanno solo 15, 
16, 17 anni, e la loro tristezza fa crescere la 
tristezza che sta pervadendo il mondo.
Nei varchi della vita dei più giovani è impor-
tante immettere aria fresca, rigenerante: tanti 
stanno morendo di asfissia, per mancanza di 
progetto, di “disegno”, di direzioni, del senso 
dell’alzarsi al mattino e di vivere la giornata 
nella convinzione di fare qualcosa per sé e per 
gli altri. Con l’impegno contestuale di una 
protezione liberante da parte degli adulti per 
custodire le loro potenzialità, i loro slanci, le 
aspirazioni e progressivamente dare forma ad 
una volontà che possa trasformarsi in respon-
sabilità.
C’è una pagina molto efficace nel romanzo di 
D. Pennac, Diario di scuola, nel capitolo in cui 
si racconta l’episodio delle rondini migranti 
che si schiantano sul vetro dell’abbaino e, ca-
dendo tramortite, vengono “rianimate” nelle 
mani dall’autore e dalla moglie.
A questo punto siamo in gioco moltissimo 
noi adulti
Forse non è esagerato dire che dobbiamo re-
settare il nostro sguardo nei loro confronti: il 
moto di simpatia con cui ho guardato gli stu-
denti del IV anno all’inizio del percorso deve 
certamente essere preservato da un eventuale 

R&M↔Agire Educativo

di.fe88



Proposta Educativa ● 1/2017↔link10

eccesso di emotività e commozione e deve di-
ventare il profilo strutturale del nostro sguar-
do e soprattutto della nostra azione.
Prenderei a prestito per questo un invito 
tratto da quell’indimenticabile documen-
to della CEI degli anni ’80 La Chiesa ita-
liana e le prospettive del Paese. «Conosciamo 
la complessità dei problemi che al riguardo 
occorre affrontare. Ma, innanzitutto, biso-
gna decidere di ripartire dagli “ultimi”, che 
sono il segno drammatico della crisi attua-
le… Con gli “ultimi” e con gli emarginati, 
potremo tutti recuperare un genere diverso 
di vita. Demoliremo, innanzitutto, gli idoli 
che ci siamo costruiti: denaro, potere, con-
sumo, spreco, tendenza a vivere al di sopra 
delle nostre possibilità. Riscopriremo poi i 
valori del bene comune: della tolleranza, 
della solidarietà, della giustizia sociale, del-
la corresponsabilità. Ritroveremo fiducia nel 
progettare insieme il domani… E avremo la 
forza di affrontare i sacrifici necessari, con 
un nuovo gusto di volere… Questa esigen-
za di cambiamento è ampiamente intuita tra 
la popolazione… E rivela, comunque, che è 
ormai tempo di misurarsi non sul vuoto di 

tanti discorsi, ma su progetti concreti, che 
abbiano senso (nn. 4-7).
Anche la Evangelii Gaudium di papa Fran-
cesco ci aiuta molto, essendo particolarmente 
adeguata anche in ottica laica, dentro a qual-
siasi profilo di responsabilità si eserciti nella 
società, diretta o indiretta, nei confronti dei 
giovani.
Mi rifaccio a quella parte, verso la fine 
dell’Esortazione, in cui il papa propone 4 
principi che devono orientare specificamen-
te lo sviluppo della convivenza sociale e la 
costruzione di un popolo in cui le differen-
ze si armonizzino all’interno di un progetto 
comune, per avanzare nella costruzione di 
un popolo in pace, giustizia e fraternità.
Vorrei riprenderli e riconsegnarveli, proprio 
tenendo davanti agli occhi i più giovani delle 
nostre comunità.

Il tempo è superiore allo spazio (vd. n. 223)

«Questo principio permette di la-
vorare a lunga scadenza, senza 
l’ossessione dei risultati imme-

diati. Aiuta a sopportare con pazienza situa-

Agire Educativo↔R&M

handheld heartbeatsDaniel Lobo



1/2017 ● Proposta Educativa ↔link 11

R&M↔Agire Educativo

zioni difficili e avverse, o i cambiamenti dei 
piani che il dinamismo della realtà impone. È 
un invito ad assumere la tensione tra pienezza 
e limite, assegnando priorità al tempo. Uno 
dei peccati che a volte si riscontrano nell’atti-
vità socio-politica consiste nel privilegiare gli 
spazi di potere al posto dei tempi dei processi. 
Dare priorità allo spazio porta a diventar matti 
per risolvere tutto nel momento presente, per 
tentare di prendere possesso di tutti gli spazi 
di potere e di autoaffermazione. Significa cri-
stallizzare i processi e pretendere di fermarli. 
Dare priorità al tempo significa occuparsi di 
iniziare processi più che di possedere spazi. Il 
tempo ordina gli spazi, li illumina e li trasfor-
ma in anelli di una catena in costante crescita, 
senza retromarce. Si tratta di privilegiare le 
azioni che generano nuovi dinamismi nella 
società e coinvolgono altre persone e gruppi 
che le porteranno avanti, finché fruttifichino 
in importanti avvenimenti storici. Senza an-
sietà, però con convinzioni chiare e tenaci.

L’unità prevale sul conflitto

Di fronte al conflitto, alcuni semplice-
mente lo guardano e vanno avanti come 
se nulla fosse, se ne lavano le mani per 

poter continuare con la loro vita. Altri entrano 
nel conflitto in modo tale che ne rimangono 
prigionieri, perdono l’orizzonte, proiettano 
sulle istituzioni le proprie confusioni e insod-
disfazioni e così l’unità diventa impossibile. Vi 
è però un terzo modo, il più adeguato, di porsi 
di fronte al conflitto. È accettare di sopporta-
re il conflitto, risolverlo e trasformarlo in un 
anello di collegamento di un nuovo processo. 
«Beati gli operatori di pace» (Mt 5,9).
In questo modo, si rende possibile sviluppa-
re una comunione nelle differenze, che può 
essere favorita solo da quelle nobili persone 
che hanno il coraggio di andare oltre la su-

perficie conflittuale e considerano gli altri 
nella loro dignità più profonda. Per questo 
è necessario postulare un principio che è in-
dispensabile per costruire l’amicizia sociale: 
l’unità è superiore al conflitto. La solidarie-
tà, intesa nel suo significato più profondo e 
di sfida, diventa così uno stile di costruzione 
della storia, un ambito vitale dove i conflitti, 
le tensioni e gli opposti possono raggiunge-
re una pluriforme unità che genera nuova 
vita…».

La realtà é più importante dell’idea (n. 232)

«L’idea – le elaborazioni concet-
tuali – è in funzione del coglie-
re, comprendere e dirigere la 

realtà… Vi sono politici – e anche dirigenti 
religiosi – che si domandano perché il popolo 
non li comprende e non li segue, se le loro 
proposte sono così logiche e chiare.
Probabilmente è perché si sono collocati 
nel regno delle pure idee e hanno ridotto la 
politica o la fede alla retorica. Altri hanno 
dimenticato la semplicità e hanno importa-
to dall’esterno una razionalità estranea alla 
gente».
Il tutto è superiore alla parte. «Ed è anche più 
della loro semplice somma. Dunque, non si 
dev’essere troppo ossessionati da questioni li-
mitate e particolari. Bisogna sempre allargare 
lo sguardo per riconoscere un bene più grande 
che porterà benefici a tutti noi…».
«Il modello non è la sfera… Il modello è il 
poliedro, che riflette la confluenza di tutte 
le parzialità che in esso mantengono la loro 
originalità. Sia l’azione pastorale sia l’azione 
politica cercano di raccogliere in tale polie-
dro il meglio di ciascuno. Lì sono inseriti i 
poveri, con la loro cultura, i loro progetti e le 
loro proprie potenzialità. Persino le persone 
che possono essere criticate per i loro errori, 



Proposta Educativa ● 1/2017↔link12

Agire Educativo↔R&M

Trasformare e non negare il conflitto

[...]
La dimensione conflittuale, sia nella sua versione intrapsichica che in quella interpersonale, appartiene inevi-
tabilmente all’umano. Non possiamo fare a meno di confliggere con noi stessi: se ciò non avviene trasforma la 
persona in un fanatico o in un antisociale, se ciò avviene troppo la paralizza in una sorta di dramma interiore 
perpetuo. Non possiamo fare a meno di confliggere con alcuni: la dimensione conflittuale interpersonale 
attiene alla realtà dell’umano. Il conflitto, dice Papa Francesco, «deve essere accettato» (EG 226). Per fortuna 
stiamo lasciando alle spalle la lunga stagione della negazione pedagogica del conflitto: confliggere è brutto 
e negativo sempre, usiamo dunque una pedagogia a-conflittuale per far crescere i nostri figli. Genitori vili, 
assenti o semplicemente spaesati hanno abbracciato queste forme pedagogiche disastrose. Lo stesso caos ha 
riguardato molti approcci psicoterapici alle problematiche della coppia: la conflittualità ha solo una via di usci-
ta, la fuga dalla coppia. Insomma per un certo tempo la pedagogia e la psicologia hanno rifiutato il valore del 
conflitto. E sì, il conflitto ha un valore. Per questo deve essere accettato. Accettare il conflitto significa accettare 
l’altro, anzi sentirlo importante, tanto da “lottare” con l’altro e per l’altro. Accettare il conflitto significa scoprire 
il limite. Ogni conflitto è legato alla percezione di un limite frustrante, ma pur sempre un limite. La spinta nar-
cisistica dei nostri tempi sostiene la necessità di soddisfare senza limiti i nostri bisogni e nutrire ego sempre 
più elefantiaci e tronfi. Il conflitto ci riporta inevitabilmente al tema del limite. Inoltre la presa di coscienza che 
non tutti i conflitti possono essere risolti costringe a cercare un qualcuno o un qualcosa che sia al di là dei 
contendenti. È questa la valenza trascendente del conflitto. In altri termini il conflitto esiste, dentro di noi e 
tra di noi, e svolge persino un ruolo significativo in senso positivo. Infatti il punto fondamentale è riscoprire la 
valenza evolutiva del conflitto.
[...]
Trasformare il conflitto significa molte cose, ma anche accogliere e promuovere forme di crescita umana fon-
date sul perdono e sulla riconciliazione, cioè su forme di unità profondamente nuove. Perdonare e riconciliarsi 
non significa dimenticare, ignorare le differenze, far finta di nulla, negare il male ricevuto, minimizzare, giusti-
ficare o scusare: significa innescare processi psicologici caratterizzati dalla capacità di rigenerare le relazioni 
e noi stessi. In questo senso l’unità è superiore al conflitto: lo è perché è ri-generativa, non semplicemente 
riparativa, mentre il conflitto è paralizzante e frammentante. Sul piano psicologico l’unità, intesa non come 
negazione delle differenze, ma come generatrice di nuove realtà personali e relazionali, è superiore al conflitto 
proprio perché non è un qualcosa di riparativo, di terapeutico, di ricostruito: è capace di generare un meccani-
smo profondo che genera nuova vita. Il conflitto è mortale, l’unità è vitale. Questa dimensione, che potremmo 
definire della «pacificazione delle differenze» (EG 229) ha un ambito primario: l’interiorità dell’uomo. «Con 
cuori spezzati in mille frammenti sarà difficile costruire una autentica pace sociale» (EG 229).
[...]
Ecco dunque emergere la necessità di pacificare il nostro stesso cuore, come primo atto unitario capace di 
generare la pace. Certo, se pensiamo che l’aspetto più significativo della postmodernità tecnoliquida è pro-
prio quello inerente la frammentazione dell’identità umana e la rinuncia all’unitarietà del sé, a favore di una 
molteplicità persino contraddittoria delle frammentazioni identitarie, se riflettiamo su questo allora possiamo 
cogliere il formidabile annuncio dell’EG quando ribadisce che l’unità è superiore al conflitto e proclama l’u-
nità del cuore come fondamento di un autentico percorso di pacificazione dell’uomo e della società. L’uomo 
postmoderno è immerso nella liquidità dell’esperienza umana: nulla è unitario, tutto è frammentato e la con-
traddizione non è risolvibile: si può essere dunque in un modo e poi in un modo opposto, senza che questo 
generi contraddizione, anzi il tutto è esaltato e amplificato dall’irruzione prepotente della tecnologia virtuale. 
Il cuore spezzato in mille frammenti è dunque una realtà dei nostri tempi. L’annuncio della pacificazione del 
cuore come di un processo di unitarietà attraverso la riconciliazione delle differenze è una risposta forte alla 
disgregazione interiore, fonte a sua volte di frammentazione sociale e di disarmonia. La pace sociale dunque 
non può che essere il risultato di una profonda pacificazione dell’uomo con se stesso.

T. Cantelmi, Il conflitto e le sue dimensioni, 
in festival.dottrinasociale.it/2014/09/19/

prof-tonino-cantelmi-il-conflitto-e-le-sue-dimensioni/ 



1/2017 ● Proposta Educativa ↔link 13

R&M↔Agire Educativo

hanno qualcosa da apportare che non deve 
andare perduto; è la totalità delle persone in 
una società che cerca un bene comune che 
veramente incorpora tutti».
Concludo con una battuta veloce.
A proteggere, rianimare e lanciare la vita dei 
giovani occorre la vita buona dell’adulto. E mi 
piace sottolineare in particolare un aspetto: 
una vita buona che traspira dal volto dell’a-
dulto, come sintesi espressiva di chi é persona 
in pienezza, che si sente felice di essere un’u-
manità completa, di essere viva anzitutto, di 
essere uomo e donna, di essere giovane e di 
essere vecchio, cioè felice di essere riconciliata 
con Dio e con la vita.
Mi pare che solo con questa impronta si 

possano assumere nei confronti dei giovani 
quegli atteggiamenti che ancora una volta 
il papa, nella Evangelii Gaudium suggerisce 
alla Chiesa in uscita. Prendere l’iniziativa, 
perché l’educatore, come l’apostolo, non ri-
ceve in casa, ma va incontro…, coinvolgersi, 
in un rinnovato «I care» del volto di ciascu-
no…, accompagnare, accettando le lunghe 
attese e la sopportazione…; fruttificare, 
perché non basta avere reazioni lamentose 
e allarmiste… infine, festeggiare, cogliendo 
ogni passo nella vita quotidiana di far pro-
gredire il bene (cfr. 24).
Io penso che assieme a San Paolo (Gal 6,9) 
possiamo dire e sperare che «Se non desistia-
mo, mieteremo».

Lezione di vita

[…]
Verrò ora ai motivi per cui ho sentito il dovere di scrivere la lettera incriminata. Ma vi occorrerà prima sapere 
come mai oltre che parroco io sia anche maestro. La mia è una parrocchia di montagna. Quando ci arrivai c’era 
solo una scuola elementare. Cinque classi in un’aula sola. I ragazzi uscivano dalla quinta semianalfabeti e an-
davano a lavorare. Timidi e disprezzati. Decisi allora che avrei speso la mia vita di parroco per la loro elevazione 
civile e non solo religiosa. Così da undici anni in qua, la più gran parte del mio ministero consiste in una scuo-
la. Quelli che stanno in città usano meravigliarsi del suo orario. Dodici ore al giorno. 365 giorni l’anno. Prima 
che arrivassi io i ragazzi facevano lo stesso orario (e in più tanta fatica) per procurare lana e cacio a quelli che 
stanno in città. Nessuno aveva da ridire. Ora che quell’orario glielo faccio fare a scuola dicono che li sacrifico. 
La questione appartiene a questo processo solo perché vi sarebbe difficile capire il mio modo di argomentare 
se non sapete che i ragazzi vivono praticamente con me. Riceviamo le visite insieme Leggiamo insieme: i libri, 
il giornale, la posta. Scriviamo insieme. […]
Ora io sedevo davanti ai miei ragazzi nella mia duplice veste di maestro e di sacerdote e loro mi guardavano 
sdegnati e appassionati. Un sacerdote che ingiuria un carcerato ha sempre torto. Tanto più se ingiuria chi è in 
carcere per un ideale. Non avevo bisogno di far notare queste cose ai miei ragazzi. Le avevano già intuite. E 
avevano anche intuito che ero ormai impegnato a dar loro una lezione di vita. Dovevo ben insegnare come 
il cittadino reagisce all’ingiustizia. Come ha libertà di parola e di stampa. Come il cristiano reagisce anche al 
sacerdote e perfino al vescovo che erra. Come ognuno deve sentirsi responsabile di tutto. Su una parete della 
nostra scuola c’è scritto grande «I care». È il motto intraducibile dei giovani americani migliori. «Me ne importa, 
mi sta a cuore» il contrario esatto del motto fascista «Me ne frego». Quando quel comunicato era arrivato a noi 
era già vecchio di una settimana. Si seppe che nè le autorità civili, nè quelle religiose avevano reagito. Allora 
abbiamo reagito noi. Una scuola austera come la nostra, che non conosce ricreazione ne vacanze, ha tanto 
tempo a disposizione per pensare e studiare. Ha perciò il diritto e il dovere di dire le cose che altri non dice. È 
l’unica ricreazione che concedo ai miei ragazzi.

 L. Milani, Lettera ai giudici, Barbiana, 24 ottobre 1965



Proposta Educativa ● 1/2017↔link14

R&M↔AGIRE EDUCATIVO

La riflessione che vorrei proporre 
potrebbe essere impostata su linee 
tracciate da due figure del Nove-
cento, due esponenti del mondo 
culturale e filosofico ebraico, testi-

moni che hanno parlato dietro il filo spinato 
e tra i muri di separazione del ghetto, pagan-
do con la vita la loro assunzione di responsa-
bilità. Per ridare senso all’educazione occor-
re, infatti, essenzialmente un’assunzione di 
responsabilità, un grado adulto di maturità 
umana e professionale che il nostro secolo 
edonista e narcisista respinge e nega con tut-
te le forze. La lezione di Etty Hillesum e di 
Janusz Korczak ci insegna una strada da per-
correre in tempi tristi di smarrimento e di 
incertezza.

La prima è una donna, una filosofa eclet-
tica, mente grande e pensiero libero, 
capace di scrivere nel campo di interna-

mento e di opporre all’egoismo della soprav-
vivenza la forza della moralità e della fiducia: 
«Voglio essere il cuore pensante della barac-
ca». Del resto avere il cuore vigile, secondo 
Bettelheim è l’unico vero antidoto al totalita-
rismo, alla prevalenza del male e alla sua de-
vastante banalità
Questa affermazione ha una carica educativa 
e rigenerante davvero eccezionale: bastereb-

be ripeterla nelle nostre giornate in trincea, 
nel caotico sovrapporsi delle attività, alzando 
la testa: essere il cuore pensante implica in 
primis una sana coscienza di sé, la consape-
volezza del proprio esserci, una cura per la 
vita e per il mondo che parte dal piccolo, dal 
quotidiano per tramutarsi in stile di vita e 
pratica di consapevolezza: essere qui ed ora 
il cuore pensante, richiama ad una qualità 
completa della presenza che è necessaria in 
educazione, rende sinergiche la sfera cogni-
tiva del pensiero e la sfera delle emozioni, 
della affettività.
La frase di Etty salda in un colpo solo e con 
folgorante intuizione la dicotomia insanabile 
che ha travagliato il pensiero occidentale abi-
tuato a contrapposizioni manichee e binarie: 
corpo/anima, materia/spirito. Un educatore 
non è completo finché non si riconcilia e non 
ricompone le parti separate, finché non riesce 
ad umanizzare se stesso e le persone che sono 
affidate alle proprie cure, consapevole della 
precarietà del nostro abitare la terra come casa 
comune. Non solo: il cuore pensante esprime 
in modo completo anche la funzione femmi-
nile del pensiero umano, quella di cui abbia-
mo bisogno come specie per dare un futuro 
al pianeta terra, nel rispetto delle sua varietà, 
nella tensione al superamento degli squilibri e 
delle disuguaglianze.

Giudizi e azioni
SUL NOSTRO EDUCARE

Antonella Fucecchi

Tarah



1/2017 ● Proposta Educativa ↔link 15

R&M↔Agire Educativo

Il mio cuore è come un pozzo

In una società come la nostra, in cui molti rischiano di smarrire 
il significato profondo e la direzione della propria esistenza, so-
praffatti dal richiamo a soddisfare i bisogni della vita quotidiana, 
l’edizione integrale dei Diari di Etty Hillesum pubblicata nel 2012, 
costituisce un forte invito a non interrompere il dialogo con le 
regioni più remote della propria interiorità e a recuperarlo di con-
tinuo, qualora sia stato interrotto, al fine di vivere da desti e non 
da dormienti la propria esistenza.
Ebrea olandese totalmente dedita ad un impegno intellettuale 
serio e fecondo, come emerge dai continui riferimenti alla sua 
scrivania, luogo privilegiato in cui si sviluppa il quotidiano dialogo 
con se stessa, l’Autrice vive in modo ambivalente il rapporto col 
nazismo e con la Shoah. Ad Amsterdam, la città in cui vive, infatti, 
avverte su di sé tutti gli effetti della persecuzione, che all’inizio si 
esprime nell’impossibilità per gli ebrei di entrare nei migliori ne-
gozi e in molti esercizi commerciali, nel divieto di usare le biciclet-
te, nell’uso della tessera per l’acquisto dei prodotti alimentari, ma 
che successivamente sviluppa tutta la sua forza distruttiva, fino a 
destinare anche migliaia di ebrei olandesi ai campi di sterminio.
A tale tragica sorte Etty riesce a sottrarsi perché nella fase più 
acuta delle persecuzioni, ottiene un lavoro come segretaria in un 
ufficio ebraico, che le consente di rimanere nella propria città e 
coltivare così i rapporti con i genitori, i familiari e gli amici. L’uni-
verso delle sue relazioni è attraversato da un rapporto privilegiato 
con uno psichiatra ebreo, S, con cui vive una storia d’amore che 
la realizza pienamente come donna e come intellettuale.Il dispiegarsi di tale storia, seppur tra eventi avversi o 
problematici, costituisce l’elemento portante di tutti i quaderni.
Il grande pregio di questi diari, che ne fa un testo a dir poco degno di essere letto e meditato dagli uomini e dal-
le donne del nostro tempo per trovarvi messaggi capaci di orientare la propria esistenza, è che non ci troviamo 
dinanzi a delle pagine attraversate da un biografismo grezzo, puramente descrittivo e privo di significato per 
il lettore. Al contrario, l’Autrice esprime sempre di continuo l’esigenza di mantenere, al di là dell’evolversi degli 
eventi più o meno dolorosi, una attenta relazione con se stessi, oggi si direbbe, con la propria soggettività, con 
tutta la ricchezza di significati intellettuali, spirituali, ma anche fisici, di cui essa è portatrice.
Ebrea non praticante, Etty Hillesum, lascia trasparire nelle sue pagine un’elevatissima considerazione dell’amore 
umano, che si isterilisce se viene orientato verso una sola persona e che invece, seppur con le dovute differenze, 
deve esprimersi in modo quanto più universale possibile. Si coglie, inoltre, di continuo, l’importanza che, per la 
cura della sua vita interiore, assume il quotidiano impegno intellettuale, vissuto non in modo cerebrale e sterile, 
ma in modo fecondo, tale da far dialogare voci autorevoli della cultura europea: il poeta Rainer Maria Rilke, in 
particolare, ma poi anche Dostoevskij, lo psicanalista Jung, con le pieghe più nascoste e spesso dolorose della 
propria esistenza. Colpisce inoltre il fatto che, pur essendo un’ebrea non praticante, ci sia spazio, nella vita quoti-
diana di Etty, per la meditazione della Bibbia e del libro delle Ore, a conferma del fatto che l’esperienza del divino 
si fa strada in maniera sempre più profonda nella sua vita, fino a diventare, dopo la morte del compagno, quella 
prevalente. Ma al di là di tutti gli eventi che si sviluppano intrecciandosi con l’universo interiore dell’Autrice, il 
messaggio di fondo di questi quaderni è la convinzione inconfutabile della bellezza della vita. Per lei, se non si 
cessa di ascoltare se stessi, la vita è bella da vivere, perché carica di un significato che si nutre sia dell’espressio-
ne di sé in solitudine e in relazioni gratificanti e costruttive, anche quando la storia limita gli spazi in cui ciò è 
possibile, sia della relazione col divino vissuta non come rifugio o ripiego, ma come luogo in cui lasciare vibrare 
ciò che di più intimo è in noi stessi.

A.M. Vultaggio, Etty Hillesum, Diario. L’edizione integrale di Adelfi, in www.impegnoeducativo.it



Proposta Educativa ● 1/2017↔link16

Agire Educativo↔R&M

Non ci è concesso lasciare il mondo così com’è

«I bambini non sono più sciocchi degli adulti, hanno solo meno esperienza», scriveva Korczak. Gli anni a cavallo 
tra il XIX e il XX secolo erano stati un periodo di lotta, per i diritti dell’uomo, quelli delle donne e anche quelli dei 
bambini. Korczak aveva segnalato la dipendenza del bambino dagli adulti, la sua posizione di inferiorità. Uno 
dei suoi principi era: «Il nostro livello di conoscenza del bambino deve venir costantemente approfondito». […] 
I bambini avevano la possibilità, ma non il diritto, di venire istruiti. E spesso si trattava di educazione militare per 
i ragazzi e di formazione per future donne di casa, per le bambine. La Ronikier sottolinea […]: «La posizione di 
pensiero più nota, era molto semplice: “se si danneggia il bambino, lui danneggerà, se viene umiliato, umilierà, 
se violentato, violenterà”. La stessa infanzia di Korczak fu difficile: faceva parte di quegli ebrei assimilati in Polo-
nia, nel ghetto di Varsavia. Vivendo in uno stato antisemita, sicuramente subì vessazioni. Diventando lui stesso 
un personaggio controverso: violento, arrogante, difficile nei contatti con gli altri, ma riteneva che sfogarsi fosse 
un’esigenza naturale dell’uomo. Si tende a edulcorare l’immagine di un “eroe”, ma avendolo conosciuto posso 
dire che non era un “dolce nonnino” e si sarebbe arrabbiato se avesse sentito qualcuno descriverlo in questo 
modo. D’altra parte una sua celebre frase fu: “Esisto non per essere amato e ammirato, ma per agire e per amare. 
Non è obbligo della società aiutarmi, ma è mio dovere prendermi cura del mondo e dell’ambiente”. La Rokinier 
scherza dicendo che in realtà “non lo sopportavo perché era bastian contrario come me e mi faceva scherzi che 
non mi piacevano, quando mi diceva: “quando morirai i tuoi giochi prenderanno il volo”».
«Negava l’educazione edulcorata. Era convinto bisognasse dire ai bambini della morte. Essere sinceri con loro, 
prepararli. Iniziò a gestire l’Orfanatrofio dei bimbi ebrei sotto lo Zar, con criteri di tolleranza e rispetto. Negli 
anni ’30 cominciò a pensare che fosse necessario preparare i bambini al loro destino. Leggeva scritti di Marco 
Aurelio per trovare le parole giuste per dargli coraggio… Johann Heinrich Pestalozzi, pedagogista svizzero, fu 
uno dei suoi maestri, ma guardò a tanti altri nomi. Una volta organizzò con i bambini un lavoro teatrale ispirato 
a Rabindranatah Tagore: Tagore ideò una scuola psico-fisico-mentale per i bambini».
Bisogna restituire ai bambini la loro voce. Korczak pensava che tutti i problemi pedagogici posso essere risolti 
solo grazie alla partecipazione attiva dei bambini, in quanto soggetti. Non credeva fosse possibile imporre 
loro, dall’alto, un sistema di valori. I valori dovevano maturare all’interno della persona, tramite errori e corre-
zioni. «È lo spossante lavoro della crescita e della scoperta di se stessi. Solamente quando si intraprende un 
simile sforzo si diventa qualcuno. In caso contrario si rimane una marionetta, una creatura manipolata, schiava, 
ignara di ogni stereotipo» (A. Lewin, L’uomo e la sua opera).
Nel Tribunale erano i bambini a fungere da giudici. Nel suo Codice era scritto: «Se qualcuno ha fatto qualcosa 
di male la cosa migliore è perdonarlo […], ma il tribunale deve tutelare l’ordine perché il disordine ferisce an-
zitutto la gente buona, onesta e coscienziosa». Il Tribunale aveva il diritto di giudicare anche gli adulti. Korczak 
stesso si era più volte sottomesso al suo verdetto. Il Consiglio Autogestito era composto da rappresentanti degli 
educatori e dei ragazzi. Suo compito era reagire ai problemi degli abitanti della Casa, e prendere decisioni che 
acquistavano poi potere normativo. L’istanza suprema era il Parlamento dei Bambini. Esso confermava oppure 
rifiutava le leggi decretate dal Consiglio e stabiliva le festività celebrate all’interno della Casa.
Il motivo cardine dell’azione e dell’opera di Korczak era la necessità di garantire al bambino una qualità di vita 
adeguata in tutti gli ambiti: emozionale, intellettuale, fisico e sociale. È stato uno dei primi a occuparsi della 
questione dei diritti del bambino, il più importante dei quali, secondo lui, era il diritto al rispetto. Rispettare la 
sua dignità significava vedere in lui un essere autonomo con la propria sensibilità, bisogni intellettuali e sociali 
che necessitano attenzione, approccio del tutto innovativo per i tempi. Gli altri furono enumerati in svariate 
pubblicazioni: diritto all’amore, alla non conoscenza, all’insuccesso e alle lacrime, a sbagliare, a esprimere i 
propri desideri e sentimenti, alla proprietà, a vivere nel presente, allo sviluppo, alla giustizia. […] Nelle sue 
opere di scrittore presentava il mondo dal punto di vista dei bambini: lo aiutava la sua capacità di imitare il 
linguaggio infantile, il suo senso di osservazione, la sua concretezza […]. Korczak creò per gli adulti l’imma-
gine del bambino-essere umano, mentre ai bambini mostrò come misurarsi col mondo degli adulti pieno di 
cattiverie e ingiustizie. Nel suo libro più popolare Re Matteuccio I, il re-bambino viene sconfitto nel suo tenta-
tivo di introdurre le riforme che mettano sullo stesso piano bambini e adulti, ma impara così a essere umile, a 
rispettare la vita, a perdonare.
A. Rinaldi, Janusz Korczak, «Non ci è concesso lasciare il mondo così come è», in www.piuculture.it



1/2017 ● Proposta Educativa ↔link 17

a superare un insuccesso senza compromet-
tere l’autostima, a sostare nel conflitto accet-
tandone tensioni e provocazioni,cogliendo 
in modo costruttivo le potenzialità che offre 
senza trasformarle in antagonismi armati. Un 
educatore valido ha coraggio, non può essere 
la fiaccola sotto il moggio.

Per concludere, un piccolo esercizio di 
decostruzione, L’attimo fuggente, che 
ha consegnato all’immaginario come 

esempio del buon docente il prof. Keating 
(Robin Williams); il film ripercorre l’attività 
accademica del docente di letteratura che ap-
pare da subito in vivace contrasto con la disci-
plina rigorosa e soffocante del severo college e 
spinge i suoi ragazzi con atti clamorosi a sco-
prire il valore della poesia e della libertà attra-
verso una serie di gesti eclatanti che avranno 
come conseguenza l’espulsione del docente 
alla fine dell’anno accademico.
Granieri e Blandino, due psicanalisti, invece 
mettono in evidenza i danni che il suo com-
portamento globalmente immaturo produce:
ɡɡ il professore spinge i ragazzi a compiere la 

rivolta contro il sistema che lui stesso non ha 
completato a suo tempo e li usa per una forma 
di narcisismo.
ɡɡ tale irresponsabilità comporta due effetti: il 

suicidio del più debole degli alunni che non 
regge alla pressione e la espulsione del docente 
con l’abbandono del resto della classe che resta 
sola, fragile, senza protezione e senza antidoti.
Cosa avrebbe, invece, caratterizzato l’atteg-
giamento di un docente adulto? Avrebbe in-

Il secondo testimone che orienta la rifles-
sione di questa sera è Janusz Korczak, un 
pedagogista polacco di origine ebraica 

che, nonostante la fama internazionale di cui 
godeva gli avrebbe garantito la protezione, 
non abbandona i suoi ragazzi e accetta l’in-
ternamento nel ghetto di Varsavia ove dirige 
l’unico orfanatrofio e l’unico luogo in cui per 
un bambino solo fosse possibile vivere, una 
rete stesa sull’abisso della guerra e della fame. 
Quando sarà chiaro che il ghetto verrà liqui-
dato, prepara i ragazzi ad affrontare l’ultimo 
viaggio mettendo in scena un testo del poeta 
Tagore: quel giorno il dottore salirà sul tre-
no con gli orfani il cui contegno composto e 
sereno sconcerta le stesse SS per raggiungere 
Treblinka. Dirà che i ragazzi non si possono 
lasciare soli. A Korczak viene attribuita una 
affermazione che sintetizza il suo percorso 
esistenziale ed etico: Non ci è concesso lasciare 
il mondo così com’è.
Questi testimoni additano un percorso chiaro 
e dei compiti precisi se vogliamo che il no-
stro agire educativo sia efficace in tempi di 
modernità liquida e polverizzata. Da un lato 
avere il cuore vigile e pensante, dall’altro es-
sere convinti della propria incisività sapendo 
che non si deve avere la pretesa di cambiare il 
mondo, ma di renderlo più umano. Per farlo 
abbiamo bisogno della resilienza, la capacità 
di reagire al trauma, di rimarginare le ferite, 
di curare i vuoti di senso quando si è subito 
un male. Si differenzia dalla resistenza perché 
agisce dopo, per attivare un processo di auto 
guarigione. Un buon educatore deve essere 
resiliente, saper risalire, in modo adulto dopo 
una caduta per trasformarsi in tutore di resi-
lienza per le persone affidate alle sue cure. Si 
tratta di rieducarci alla speranza, alla capacità 
di essere generativi nella società del rischio e 
della iperconnessione. Un educatore resilien-
te aiuta i suoi giovani a coltivare la fiducia, 

R&M↔Agire Educativo

U.S. Army



Proposta Educativa ● 1/2017↔link18

Agire Educativo↔R&M

Resilienza

In psicologia, la resilienza è una parola che indica la capacità di far fronte in maniera positiva a eventi trau-
matici, di riorganizzare positivamente la propria vita dinanzi alle difficoltà, di ricostruirsi restando sensibili alle 
opportunità positive che la vita offre, senza alienare la propria identità. Sono persone resilienti quelle che, im-
merse in circostanze avverse, riescono, nonostante tutto e talvolta contro ogni previsione, a fronteggiare effi-
cacemente le contrarietà, a dare nuovo slancio alla propria esistenza e perfino a raggiungere mete importanti.
Si può concepire la resilienza come una funzione psichica, che si modifica nel tempo in rapporto all’esperien-
za, al vissuto e, soprattutto, al modificarsi dei processi mentali che ad essa sottendono.
Proprio per questo troviamo capacità resilienti di tipo:
- istintivo: caratteristico dei primi anni di vita, quando i processi mentali sono dominati da egocentrismo e 
senso di onnipotenza;
- affettivo: rispecchia la maturazione affettiva, il senso dei valori, il senso di sé e la socializzazione;
- cognitivo: quando il soggetto può utilizzare le capacità intellettive simbolico-razionali.
Una resilienza adeguata è il risultato dell’integrazione di tali elementi libidico-istintivi, affettivi, emotivi e co-
gnitivi. La persona “resiliente” può essere considerata quella che ha avuto uno sviluppo psicoaffettivo e psi-
cocognitivo sufficientemente integrati, sostenuti dall’esperienza, da capacità mentali sufficientemente valide, 
dalla possibilità di giudicare sempre non solo i benefici, ma anche le interferenze emotivo-affettive che si 
realizzano nel rapporto con gli altri. […]
È una capacità che può essere appresa e che riguarda prima di tutto la qualità degli ambienti di vita, in par-
ticolare i contesti educativi, qualora sappiano promuovere l’acquisizione di comportamenti resilienti: «La re-
silienza è la capacità di un individuo di generare fattori biologici, psicologici e sociali che gli permettano di 
resistere, adattarsi e rafforzarsi, a fronte di una situazione di rischio, generando un risultato individuale, sociale 
e morale» […].
Applicato a un’intera comunità, anziché a un singolo individuo, il concetto di resilienza si sta affermando nell’a-
nalisi dei contesti sociali successivi a gravi catastrofi naturali o dovute all’azione dell’uomo quali, ad esempio, 
attentati terroristici, rivoluzioni o guerre. Vi sono processi economici e sociali che, in conseguenza del trauma 
costituito da una catastrofe, cessano di svilupparsi restando in una continua instabilità e, alle volte, addirittura 
collassano, estinguendosi; in altri casi, al contrario, sopravvivono e, anzi, proprio in conseguenza del trauma, 
trovano la forza e le risorse per una nuova fase di crescita e di affermazione.
Un esempio del primo tipo è quello della comunità del  Polesine  che, a seguito della grande  alluvio-
ne del Po del 1951, non riuscì a risollevarsi e subì una vera propria diaspora, disperdendosi nell’ambito di 
un grande processo migratorio che si spinse, tra l’altro, fino all’Australia. La città di Firenze, al contrario, pur 
avendo subito oltre 60 alluvioni dell’Arno nell’ultimo millennio, molte delle quali di intensità assolutamente 
eccezionale, ha conservato una straordinaria continuità nel tessuto economico, artistico e architettonico. I 
fattori identitari, la coesione sociale, la comunità di intenti e di valori costituiscono il fondamento essenziale 
della “comunità resiliente”.

Resilienza, in it.wikipedia.org

segnato ai ragazzi a coltivare le proprie pas-
sioni difendendoli dal sistema senza esporli al 
rischio di perdere la vita con una facile accen-
sione di sensi e di emozioni che gratificano 
lui. Avrebbe dovuto addestrarli ad una sana 
resilienza, a resistere all’interno di un sistema 
soffocante traendo il massimo del beneficio 
possibile senza soffiare sul fuoco di una rivolta 
impossibile e pericolosa.

Avrebbe dovuto cercare alleanze nel senato 
accademico per favorire una trasformazio-
ne dall’interno e non lasciarli soli. Un buon 
docente, un buon educatore resta. Sa fare il 
passo indietro e rinuncia alla propria gratifi-
cazione per affrontare con i ragazzi il percorso 
di una crescita difficile.
Ed è questa l’unica strada per ridare senso e 
sensi all’educazione: la generatività adulta.



1/2017 ● Proposta Educativa ↔link 19

La domanda del titolo è abusata, tut-
tavia rimane sempre attuale perché 
la risposta varia così come cambia 
il contesto sociale e la scuola stessa 
con tutte le sue componenti. Oc-

corre ogni volta partire dalle condizioni reali 
per poi elaborare il possibile.

Le condizioni reali  
con cui oggi dobbiamo misurarci

La scuola è oggi più che mai una mac-
china complessa appesantita dalla buro-
crazia e da una serie di vincoli che, nati 

per semplificare i processi, tendono invece a 
rallentarli e talora a falsificarli, producendo 
quella situazione critica che Weber defini-
va «trasposizione delle mete» in cui le forme 
si sostituiscono ai contenuti. In una società 
complessa, caratterizzata da innovazioni che 
si susseguono vertiginosamente, da pressio-
ni e richieste ambigue e contraddittorie, da 
individualismo prevalente e competitività, la 
scuola rimane ancora oggi l’unico luogo che 
possa offrire alternative. A condizione che ri-
esca: ad innovarsi, mantenendo la funzione di 
fondare valori umani; ad incarnare e a mostra-
re che il cambiamento è possibile e che può 
esistere un modo diverso di pensare ed agire 
nel mondo. Un modo ovviamente più giusto 

e più sano, un modo che fa crescere tutti e che 
fa nascere comunità al posto dell’individuali-
smo e dell’isolamento.

La scuola è un luogo, ma anche un tempo

Un tempo in cui dovrebbe essere possi-
bile per tutti riappropriarsi di se stessi, 
conoscersi e costruire relazioni. Ed è 

proprio questo un altro elemento su cui ri-
flettere insieme: il bombardamento di stimo-
li e di novità che investe chi vive la scuola, 
qualunque sia la componente cui appartiene, 
disorienta e stordisce, occupando il tempo e 
sottraendolo all’impegno richiesto dalla ri-
flessione e dalla ricerca. 
Gli adulti non sfuggono alla trappola, rasse-
gnandosi spesso a routines rassicuranti perché 
apparentemente efficaci rispetto allo scopo 
(ordine, funzionamento, scadenze…, da un 
lato, dall’altro compiti, interrogazioni, voti, 
percorsi di studio completati in modo più o 
meno brillante). Gli studenti, ancora in via di 
crescita, ricalcano le impronte degli adulti vi-
vendo la scuola con distacco, separandola dal-
la vita reale e imparando presto che la scuo-
la è altro e va quasi “sopportata”, cercando i 
modi migliori per sopravviverle. Non si tratta 
però, per entrambi, di reazioni connesse ai 
saperi vissuti come antiquati rispetto ad una 

R&M↔LUOGHI EDUCATIVI

A che ser ve
LA SCUOLA OGGI?

Maria Luisa Ierace

Phil Roeder



Proposta Educativa ● 1/2017↔link20

Scuola↔R&M

società in continuo cambiamento, si tratta 
piuttosto di reazioni alla sensazione di impo-
tenza, alla disgregazione e alla mancanza di 
senso che caratterizzano la nostra società: le 
«passioni tristi”, che ricorrono nel titolo di un 
testo datato 2003 (L’epoca delle passioni tristi 
di Benasayag e Schmit, a mio parere ancora 
attuale in quanto descrive la crisi della socie-
tà contemporanea riconducendola all’avvento 
dell’idea di futuro come minaccia invece che 
come promessa).
In ultima analisi, ad un sapere intellettuale 
raffinato ed esteso non si associa l’illusio-
ne dell’onnipotenza come in passato, ma si 
affianca l’ignoranza che ci rende incapaci 
di affrontare i problemi che ci inquietano e 
ruotano intorno all’assenza di senso che co-
gliamo intorno a noi. Nei ragazzi ciò diventa 
indolenza, demotivazione, assenza di desi-
derio, e senza desiderio non c’è vita reale né 
partecipazione. 

Su cosa occorre lavorare

Sulla costruzione dell’identità, già in atto 
dall’infanzia, in collaborazione con la 
famiglia e con gli altri agenti educati-

vi che intervengono nella scuola e nell’extra-
scuola. Questo vuol dire occuparsi di educa-
zione emotiva, autostima, autoaccettazione, 
riconoscimento e accettazione dell’altro, em-
patia… in una parola di soggettività, soste-
nendola e facendola crescere nella relazione 
all’interno di un processo di reciprocità. È 
compito difficile, ma si possono progetta-
re iniziative concrete in questo senso, sia 
nell’ambito delle discipline da proporre con 
una didattica diversa, che negli spazi collega-
ti, ma extracurricolari.

Per una scuola che vada incontro 
alle soggettività individuali

In concreto, cosa occorre perché la scuola si 
misuri con le singole soggettualità? In pri-
mo luogo, imparare ad osservare, ascoltare 

e dare riconoscimento; poi, dare spazio a ciò 
che caratterizza ciascuno e alla sua progettua-
lità, valorizzando entrambi; infine, guidare alla 
costruzione della relazione ed essere modello 
noi stessi di tale relazione, quindi saper co-
municare e sviluppare capacità interpersonali. 
Ovviamente tutto questo implica un insieme 
di potenzialità che vanno individuate, svilup-
pate e portate a realizzazione. Per mostrare un 
esempio di itinerari del genere, racconto due 
iniziative realizzate nella scuola in cui lavoro.
La prima è un’esperienza di peer education, 
che abbiamo chiamato Doposcuola? A scuola 
insieme, in corso da 5 anni. Si tratta di un’at-
tività in cui i ragazzi più grandi incontrano i 
compagni più piccoli offrendo loro aiuto nel-
lo svolgimento dei compiti e, in genere, nello 

Paul Steimel



1/2017 ● Proposta Educativa ↔link 21

R&M↔Scuola

Il mestiere di insegnare

Gli insegnanti, oltre ad influenzare in maniera decisiva i risultati scolastici degli alunni, innescano e alimentano 
i processi di miglioramento degli istituti scolastici presso cui operano. La necessità dunque di migliorare la loro 
formazione, sia in ingresso che nel corso della carriera, e di incentivare e promuovere la professione attraverso 
misure che ne aumentino il prestigio sociale e l’attrattività è riconosciuta a livello globale come politica priori-
taria in materia di istruzione. Sia la Commissione europea che il Consiglio dell’Unione europea hanno ribadito 
infatti più volte questi obiettivi principali richiamando all’attenzione degli Stati membri le evidenze su ciò che 
funziona e sulle politiche che permetteranno di affrontare le sfide future in termini di efficacia, efficienza e 
pertinenza dei sistemi di istruzione.
Il quaderno di Eurydice Italia, La professione docente in Europa: pratiche, percezioni e politiche (giugno 2015), è 
dedicato interamente a questa figura, osservata da tutte le possibili angolature in un’ottica di comparazione 
europea. Accoglie infatti la traduzione italiana del rapporto della rete Eurydice,  The Teaching Profession in 
Europe: Practices, Perceptions, Policies, che interessa circa 2 milioni di insegnanti europei impiegati nel livello di 
istruzione secondaria inferiore (ISCED 2) e i relativi sistemi di istruzione. Analizza le relazioni tra le politiche che 
regolano le condizioni di lavoro degli insegnanti e le pratiche e le percezioni dei docenti stessi […]. In parti-
colare, questo rapporto esamina cinque aspetti di importanza primaria per la politica europea di promozione 
e sostegno alla figura professionale dell’insegnante: (1) contesto demografico e condizioni di lavoro; (2) for-
mazione iniziale e transizione verso la professione docente; (3) sviluppo professionale continuo; (4) mobilità 
transnazionale; e (5) attrattività della professione […].
Contesto Demografico
Un problema che accomuna quasi tutti i sistemi educativi europei è quello di una popolazione insegnante sempre 
più vecchia. Se, infatti, consideriamo l’Unione europea nel suo insieme, solo il 33,6% degli insegnanti ha meno di 
40 anni. Gli unici paesi che costituiscono un’eccezione a questa tendenza sono Lussemburgo, Malta, Romania e 
Regno Unito, che, invece, hanno più del 50% degli insegnanti al di sotto dei 40 anni. L’Italia, dove la percentuale dei 
docenti con meno di 40 anni è solo del 10%, è il paese con gli insegnanti “più vecchi” d’Europa. C’è da notare, tut-
tavia, che il dato del rapporto di Eurydice si riferisce al 2013. È molto probabile, pertanto, che possa essere variato 
a favore di una percentuale maggiore di docenti più giovani, in seguito alle politiche di reclutamento di personale 
insegnante, attuate nel biennio 2015/2016 (e ancora parzialmente in fase di implementazione). Se a questo gene-
rale invecchiamento della popolazione docente si aggiunge che in UE circa il 40% degli insegnanti dell’istruzione 
secondaria inferiore andrà in pensione nei prossimi 15 anni, tenendo altresì conto dell’evoluzione demografica e 
dei flussi migratori in ogni paese, i sistemi di istruzione rischiano di dover far fronte a una grave carenza di inse-
gnanti. Per questo motivo, le politiche educative dei Paesi membri, Italia compresa, dovranno puntare molto, oltre 
che sul reclutamento di giovani (e motivati) candidati, sull’aspetto dell’attrattività della professione, sviluppando 
sempre più misure incentivanti, a partire, per esempio, da stipendi più adeguati. […]
Carico di lavoro
Oltre all’attività di docenza, gli insegnanti, si sa, devono svolgere molti altri compiti collegati alla gestione, 
all’organizzazione e alla pianificazione, alla valutazione degli studenti, ai rapporti con i genitori, gli studenti 
e gli altri soggetti interessati. Normalmente il carico di lavoro degli insegnanti si suddivide in ore di insegna-
mento, di disponibilità a scuola e di lavoro totale. Queste tre componenti non sono sempre esplicitate nei 
contratti e/o normate a livello centrale. Le ore di insegnamento vengono stabilite contrattualmente nella 
maggioranza dei sistemi educativi (per l’esattezza in 35 sistemi). La maggior parte dei paesi norma anche 
l’orario di lavoro totale degli insegnanti, che è mediamente di 39 ore settimanali. In 18 sistemi educativi, 
vengono specificate sul contratto anche le ore di disponibilità obbligatoria a scuola. Solo in Italia, e in Belgio, 
vengono indicate esclusivamente le ore di insegnamento (anche se nei contratti degli insegnanti italiani sono 
previste 80 ore all’anno di disponibilità a scuola per attività collegiali e incontri con il personale e i docenti). 
Il totale settimanale di ore di insegnamento cambia considerevolmente da paese a paese, variando da un 
minimo di 14 ore in Croazia, Polonia, Finlandia e Turchia, a un massimo di 28 ore in Germania. In media, le ore 
di insegnamento rappresentano il 44% dell’orario lavorativo totale di un insegnante. 

S. Baggiani, Il mestiere di insegnare: dati europei e contesto italiano a confronto, 
 in eurydice.indire.it



Proposta Educativa ● 1/2017↔link22

Scuola↔R&M

studio pomeridiano con chiarimenti e suppor-
to all’impegno e all’applicazione. I gruppi si 
fondono e collaborano insieme, conoscendosi 
e riconoscendosi; instaurando relazioni a più 
livelli; potenziando capacità comunicative, 
collaborative, senso di responsabilità, auto-
consapevolezza e, di conseguenza, accettazio-
ne e autoaccettazione, autostima, senso di au-
toefficacia e autocontrollo. Il gruppo di tutor 
partecipa a riunioni periodiche con i docenti 
organizzatori in cui emergono e vengono di-
scusse difficoltà, perplessità, disagi, problemi 
concreti che necessitano delle indicazioni o 
dell’intervento dell’adulto. In questi incon-
tri vengono curati: l’autoconsapevolezza, la 
capacità di osservare, ascoltare e conoscere 
l’altro, l’accoglienza, la disponibilità, la com-
prensione, il rispetto, la capacità di ipotizzare 
e progettare e di assumersi responsabilità. 
La seconda iniziativa riguarda la costruzione 
di un’alleanza tra scuola e famiglia ed è stata 
promossa dal Centro di ascolto presente nella 
scuola. Si tratta della progettazione di incontri 
pomeridiani di circa un’ora e mezza su temi di 
interesse per genitori e docenti. Il primo anno 
l’attività è rivolta ai genitori di studenti fre-
quentanti le classi prime e ai relativi docenti; il 

secondo è dedicato invece a tutti i genitori e a 
tutti i docenti. Ogni incontro ha un tema pub-
blicato sul sito della scuola e illustrato da una 
breve riflessione; viene poi affrontato in una 
discussione aperta sviluppata a partire da uno 
stimolo visivo o scritto che funge da spunto. I 
temi sono legati alle difficoltà tra adolescenti e 
adulti: l’ascolto, la comunicazione, le regole, le 
potenzialità individuali.

Le due iniziative non sono esenti da li-
miti e difficoltà, anzi hanno evidenzia-
to aspetti critici che esprimono bene la 

vera natura della crisi in cui la scuola si dibat-
te cercando di non “affogare” (mi si perdoni 
l’immagine “liquida”…).
Nella prima emergono per ora difficoltà lega-
te alla forte responsabilità che è richiesta in 
alcuni casi e alla gestione della relazione in 
genere. Attualmente anche riguardo l’utiliz-
zazione della proposta da parte degli studenti, 
ancora poco motivati a rientrare a scuola nel 
pomeriggio.
Nella seconda emerge la difficoltà di coinvol-
gere gli adulti, sia genitori che docenti, nono-
stante gli accorgimenti comunicativi.
C’è quindi ancora molto su cui lavorare… 

CC Ministerio TIC ColombiaJose Kevo CC Rafael Sato



1/2017 ● Proposta Educativa ↔link 23

ZOOM↔  La politicaR&M↔Scuola

Formare alla politica alla luce dell’esperienza 
della Scuola di Barbiana

Uno dei principi cardine, sui quali 
si fondano le democrazie liberali 
moderne, è quello della sovrani-
tà popolare. Da questo punto di 
vista, potremmo dire con Sarto-

ri che la democrazia non è solo la forma di 
governo che si fonda sul popolo, ma è anche 
la forma di governo che si basa sul consenso e 
la legittimazione del popolo stesso (Sartori, 
Homo videns. Televisione e post-pensiero). La 
conseguenza logica, di questo presupposto, è 
quella che ci porta a dire che si è veramente 
cittadini, all’interno di una qualsiasi democra-
zia, solo se tale sovranità è esercitata libera-
mente e responsabilmente.
L’esercizio di questo tipo di sovranità, però, 
non è affatto scontato; né tantomeno può 
essere considerato qualcosa di innato nella 
persona umana. Anzi, è qualcosa che va edu-
cato e fatto crescere attraverso un vero e pro-
prio cammino di formazione. Lo testimo-
niano le parole di don Lorenzo Milani nella 
Lettera ai Giudici. In essa il prete fiorentino 
denunciava che bisognava «avere il coraggio 
di dire ai giovani che essi sono tutti sovrani» 
affinché si potessero sentire «ognuno l’unico 

responsabile di tutto». Queste provocazioni 
divennero, per il priore di Barbiana, anzitut-
to un messaggio di denuncia nei confronti 
del contesto politico italiano del secondo 
dopoguerra, in cui i partiti, più che essere 
strumenti di partecipazione per gli stessi cit-
tadini, utilizzavano il popolo per garantire ai 
singoli degli spazi di potere. D’altro canto 
don Milani era consapevole che la scuola 
doveva «da un lato formare (nei ragazzi) il 
senso della legalità […], dall’altro la volontà 
di leggi migliori cioè il senso politico» (Mi-
lani, Lettera ai Giudici). Riteniamo essere 
proprio questo il fine ultimo dell’esperienza 
della scuola popolare di Barbiana. Essa era 
infatti una vera e propria esperienza di edu-
cazione alla politica attraverso quella moda-
lità, del tutto singolare, di fare scuola. Per 
cui, da quella stessa esperienza, riteniamo 
di poter ricavare degli spunti interessanti su 
modalità concrete con cui progettare e pen-
sare, nell’oggi, cammini di educazione alla 
politica. Diciamo questo, ben consapevoli 
del fatto che quella di Barbiana rimane, e 
rimarrà, un’esperienza unica, quindi non ri-
petibile almeno nei suoi aspetti formali. Ciò 
non significa tuttavia che non si possano co-
gliere, da tale esperienza, degli spunti inte-
ressanti per l’oggi.

SOVRANI

Il coraggio 
DI ESSERE

don Michele Pace

Aaron Harmon



Proposta Educativa ● 1/2017↔link24

 Zoom

Theresa Thompson

Prima però di procedere all’analisi di 
eventuali spunti di formazione alla po-
litica presenti nell’esperienza di Bar-

biana, vogliamo precisare cosa si intende per 
educazione alla politica. Parliamo di questo in 
un momento in cui, in Italia e non solo in 
Italia, assistiamo ad una vera e propria crisi 
della politica, intesa essenzialmente come per-
dita del suo significato originario. La politica, 
infatti, «da azione (complesso di azioni) volta 
a predisporre una prassi intersoggettiva che, 
proprio perché tale, dovrebbe favorire il mas-
simo possibile di libertà di tutti i membri di 
una comunità sociale (al limite, di tutti i cit-
tadini del mondo), si (é trasformata) in prassi 
che, di fatto, tende a favorire una parte sol-
tanto, indipendentemente da quale sia questa 
parte» (Bertolini, Educazione e politica). Di 
conseguenza, oggi si assiste anche ad una crisi 
della partecipazione politica, data soprattutto 
dalla svolta leaderistica a cui sono soggetti gli 
stessi partiti politici nel contesto mondiale at-
tuale. Tale situazione ci spinge ancora di più a 
ritenere essenziale, per la crescita di una per-
sona in tutte le sue dimensioni, una formazio-
ne alla politica. Tra l’altro anche il Concilio 
Vaticano II insisteva su tale necessità quando 

affermava: «Bisogna curare assiduamente la 
educazione civica e politica, oggi particolar-
mente necessaria, sia per l’insieme del popolo, 
sia soprattutto per i giovani, affinché tutti i 
cittadini possano svolgere il loro ruolo nella 
vita della comunità politica» (GS 75). Premes-
so questo, non possiamo non concordare con 
Rocco D’Ambrosio il quale afferma che, per 
una formazione alla politica, bisogna partire 
da una «formazione tout court, integrale, che 
tocca tutti gli aspetti fondamentali: antropo-
logici, etici, spirituali, relazionali e culturali». 
Da tale formazione poi «scaturisce la necessa-
ria partecipazione alla vita istituzionale. […] 
Per partecipazione, in questo caso, si intende 
una graduale e significativa introduzione alla 
responsabilità da assumere» (D’Ambrosio, 
Non come Pilato. Cattolici e politica nell’era di 
Francesco). Se a tale concetto poi vogliamo 
dare una connotazione anche religiosa, non 
possiamo non ammettere con Lazzati che «la 
formazione politica intesa quale formazio-
ne volta alla capacità di costruire e gestire la 
città dell’uomo a misura di uomo, dunque al 
servizio dell’uomo […], è considerata quale 
momento non rinunciabile per il fedele laico» 
(Lazzati, Pensare politicamente).

ateneinrivolta.org



1/2017 ● Proposta Educativa ↔link 25

 Zoom 

Se però gli obiettivi di una formazione alla 
politica sono chiari, non lo sono affatto i me-
todi, intesi come strumenti per raggiungere 
una precisa finalità. Ne è prova la moltitudi-
ne di esperienze di formazione alla politica, 
troppo spesso saltuarie o affidate all’iniziativa 
del singolo o portate avanti con metodi im-
provvisati. Per questo riteniamo sia prezioso 
analizzare l’esperienza della scuola popolare di 
Barbiana, per ricavarne alcuni filoni di azione. 
In particolare possiamo individuare tre punti 
che ci sembrano di particolare importanza per 
una formazione alla politica oggi. 

Il primo lo ricaviamo da quello che è stato il 
capo di accusa all’interno del processo subìto 
da Don Milani, legato alla questione dei cap-

pellani militari e i cui atti sono raccolti nel testo 
L’obbedienza non è più una virtù. A proposito 
di questo già Ernesto Balducci, amico fraterno 
del priore di Barbiana, ebbe a scrivere: «qui (a 
don Milani) non interessa la battaglia per l’o-
biezione di coscienza, presa come tema specifi-
co, ma la battaglia per demistificare quest’idea 
che, nella coscienza tradizionale del cattolico, 
era diventata l’idea madre, l’idea dell’obbedien-
za: come se essere davvero cattolici significasse 
essere uomini obbedienti» (Balducci, Educare 
alla mondialità). Potremmo dire ancora meglio 
con Papa Francesco a proposito della missione 
di don Milani che «quella essenziale è la cre-
scita di una coscienza libera, capace di confron-
tarsi con la realtà e di orientarsi in essa guidata 
dall’amore, dalla voglia di compromettersi con 
gli altri, di farsi carico delle loro fatiche e feri-
te, di rifuggire da ogni egoismo per servire il 
bene comune» (Francesco, Visita alla tomba 
di don Lorenzo Milani. Discorso commemorativo 
del Santo Padre).
Altre due attenzioni le ricaviamo soprattut-
to dal metodo milaniano di fare scuola, le cui 
tracce troviamo nel testo di Lettera a una profes-

soressa. Prima di tutto un’attenzione alla parola 
nella sua portata personale, sociale e politica. 
«Perché è solo la lingua che fa eguali. Eguale è 
chi sa esprimersi e intende l’espressione altrui. 
Che sia ricco povero importa meno. Basta che 
parli». Un ultimo aspetto lo si può ricavare dal 
fatto che, nella scuola di Barbiana, ad un certo 
punto i ragazzi da alunni passavano ad essere 
maestri degli altri. Lo testimoniano gli stessi 
ragazzi quando ammettono: «L’anno dopo ero 
maestro. Cioè lo ero tre mezze giornate la setti-
mana. Insegnavo geografia matematica e fran-
cese a prima media». Questo portava il ragazzo 
ad ammettere: «Poi insegnando imparavo tante 
cose. Per esempio ho imparato che il problema 
degli altri è eguale al mio. Sortirne tutti insieme 
è la politica. Sortirne da soli è l’avarizia» (Scuo-
la di Barbiana, Lettera a una professoressa).

Cittadini pienamente sovrani perché uo-
mini dalla coscienza libera, dalla parola 
appresa, criticata e confermata, perso-

ne capaci di sentire il problema di tutti come 
il proprio. Questi sono gli obiettivi di una for-
mazione alla politica che l’esperienza di Bar-
biana ci consegna. Farne tesoro per pensare e 
progettare cammini di crescita alla partecipa-
zione e alla responsabilità nella vita sociale e 
politica è un’opportunità da non perdere.

Luca Paolini



La Rete  ↔IN RICORDO

Proposta Educativa ● 1/2017↔link26

Due fatti di ordine bellico, uno 
reale, l’altro immaginario, de-
sunti dalla cronaca e dal di-
battito culturale, introducono 
al primo orizzonte: la paura 

degli attentati terroristici e il film Guerra dei 
mondi (2005) di Steven Spielberg. Nella sto-
ria del cinema il successo della fantascienza è 
dovuto alla capacità di esprimere le tensioni 
culturali e sociali dell’epoca, di rispecchiare i 
sentimenti diffusi ma anche di determinare 
l’ideologia di un periodo. Il film si rapporta 
con l’“economia della paura” e del sospetto 
o, meglio, della “cronicità” del terrorismo che 

Nodi e scenari
È POSSIBILE
Un nuovo mondo

Elio Girlanda

domina ormai nel mondo, in particolare ne-
gli Usa, più degli alieni o degli extraterrestri. 
Il regista, ispirandosi a un celebre romanzo 
inglese, riproduce psicosi, isterie, idealismi e 
smanie di interventismo del suo Paese come 
di tutto l’Occidente. Nel film si rintraccia 
anche una riscoperta della paternità come 
della famiglia, dell’istituzione e della Patria. 
Il percorso del protagonista dimostra, infatti, 
che si diventa padre quando ci si prende cura 
degli altri, si ragiona, si sopporta, si lotta e si 
rischia persino di morire. Quando si impara, 
insomma, a non vivere e a non morire invano. 
Assecondando la tradizione del cinema ame-

Ricordando Elio Girlanda

Elio Girlanda, nostro caro amico e 
collaboratore, ci ha lasciati, dopo 
una breve, ma inesorabile malattia, 
il 24 febbraio 2017. Uomo di grande 
umanità e passione civile, fin dalla 
fondazione, ha accompagnato con 
competenza, luciditá, sensibilità 
etica e pedagogica, le fasi di svilup-
po e di crescita del Mieac e della 
rivista «Proposta Educativa». È stato 
costante punto di riferimento del 
Comitato scientifico, formato da un 
gruppo di esperti in varie discipli-

ne, con il compito di elaborare un 
pensiero originale, capace di fornire 
chiavi di lettura evangelica e sapien-
ziale per rispondere in modo consa-
pevole ed efficace alle sfide della 
complessità e di un mondo in con-
tinuo cambiamento. Sapeva unire il 
rigore dell’analisi ad un linguaggio 
comprensibile, la documentazione 
quasi pignola ad una capacità di 
delineare scenari in modo chiaro e 
organico. Amava l’ironia sottile, la 
battuta pronta e sagace, il conver-
sare amichevole e sincero. È stato 
un compagno di viaggio che ha 

saputo condividere fatiche e spe-
ranze, il sogno di un nuovo mondo 
possibile, l’impegno generoso per 
una formazione personale e comu-
nitaria in grado di coniugare insie-
me il pensiero e l’azione, la fede e la 
storia, lasciandosi interpellare dalle 
domande poste dalla realtà, con i 
suoi squilibri, le disuguaglianze, le 
vecchie e nuove povertà, le diverse 
culture per una convivenza umana 
solidale e fraterna. Lo ha fatto so-
prattutto attraverso il linguaggio 
semiotico, come mezzo di discerni-
mento dei semi di vita e di speranza 

Wendelin Jacober



 In ricordo 

1/2017 ● Proposta Educativa ↔link 27

ricano classico, Spielberg ricrea l’elemento 
“restaurativo” delle priorità morali tracciando 
uno sviluppo narrativo con la riscoperta del 
sentimento e della relazione interpersona-
le nonché della difesa del più debole (figli). 
Ma quale idea di “nuovo” o quale progetto di 
futuro c’è in tale orizzonte? Pur collocandosi 
tra realtà e immaginazione, tra eventi politici 
e comunicazione mediatica, questo orizzonte 
riguarda solo quello più arcaico della paura o 
della fine di “un mondo” ovvero un’apocalis-
se tutta laicista, catastrofista quanto fittizia? 
Non c’è il rischio che la paura sia diretta pro-
prio verso il “nuovo”? Ovvero che esista una 
tentazione di misoneismo, di chiusura, di ar-
roccamento non evangelico e anticonciliare? 
Di rifiuto del nuovo, perlomeno di un suo ad-
domesticamento che porta poi al fenomeno 
dei “teocon” e di una Chiesa troppo legata al 
potere politico? 

Il nuovo tra paura e rischio 

Il terrorismo internazionale sta provocan-
do un dibattito inedito. Nella sua novità 
apparentemente imprevedibile, perché 

legato a una crisi endogena all’Occidente, il 

fenomeno è frutto paradossale di una società 
interculturale che si dice integrata. A catena 
si producono altre riflessioni su multicultu-
ralismo, tolleranza, coesistenza di religioni 
e fedi. Fino al cosiddetto scontro di civiltà. 
Anche qui sembra esserci il “nuovo” o il “già 
visto”, nel senso di un “donchisciottismo co-
gnitivo” secondo cui vediamo e riconosciamo 
solo ciò che già pensiamo, non pensando mai 
a ciò che vediamo effettivamente. Ecco un 
primo nodo educativo: come riconoscere o 
discernere il “nuovo che avanza”?
L’immaginario sociale e quello artistico sono 
sempre più attratti da sfide e risposte al nuo-
vo, che però restano ambigue. Esse discendono 
dalla condizione di un nuovo inteso in tutte le 
diverse accezioni, in quanto mutageno, can-
giante quanto ambivalente. Per esempio, la 
caduta del Muro di Berlino ha aperto lo spa-
zio geopolitico, dando inizio all’“età dei crolli”, 
mentre l’attentato alle Twin Towers ha chiuso 
quello stesso spazio producendo una reazione 
claustrofobica, in uno schema simmetrico dei 
due eventi. Là, macerie ricercate e vendute; qua, 
macerie e rovine occultate e rimosse. Scrive Bel-
politi: «Il tono è dato da una strana mescolanza 
di apocalisse e utopia, di raffigurazione di un 

presenti nella vita di oggi. Laureato 
in Filosofia e diplomato in regia al 
Centro cinematografico, autore di 
programmi radiofonici e televisivi, 
giornalista e critico cinematografi-
co, docente a Scienze della Comu-
nicazione e in alcuni Master presso 
l’Università di Roma «la Sapienza», 
l’Università Pontificia Auxilium, The 
American College of Rome dell’Uni-
versità di Charleston (USA), occu-
pandosi anche di Storia e critica 
del Cinema, Teorie e tecniche del 
linguaggio audiovisivo, Analisi del 
film, Comunicazione pubblica e 

Ricerca sociale. Molto attivo nella 
collaborazione a molte prestigio-
se riviste di settore, ma anche sul 
versante pedagogico-educativo. 
Ha pubblicato monografie bio-
grafiche, manuali universitari su 
nuove tecnologie, archeologia 
dei media e post-umano, cine-
ma digitale, psicanalisi e cinema. 
Ci ha lasciato una grande eredità. 
Egli continua a vivere nel cuore di 
quanti lo abbiamo conosciuto, ap-
prezzato e amato.

La Redazione 
di Proposta Educativa



 In ricordo

Proposta Educativa ● 1/2017↔link28

paesaggio costellato da rovine e macerie e di un 
nuovo spazio sociale e individuale determinato 
invece dalla promessa di una nuova palingene-
si. La coppia apocalisse/utopia sarebbe il segno 
sotto cui s’iscrivono le opere artistiche, letterarie 
e cinematografiche del decennio: in un mondo 
di rovine, si aggirano i nuovi “uomini” forniti di 
strabilianti tecnologie che recano con sé qual-
che sorriso “barbaro”; come se, per sorgere, il 
“nuovo” avesse bisogno di abbattere l’“antico”, 
ma soprattutto la rovina fosse la necessaria con-
dizione estetica del post human».
È difficile descrivere in modo netto que-
ste realtà o idee ma anche paure o fantasie. 
Nota l’americana Sontag: «Viviamo sotto la 
minaccia continua di due prospettive egual-
mente spaventose, anche se apparentemente 
opposte: la banalità ininterrotta, senza fine 
o senza interruzioni di sorta - non esistono 
luoghi o spazi sottratti a essa - e un terrore 
inconcepibile, nel senso che non può essere 
pensato, che arriva imprevisto». Allora la ten-
tazione può essere di ignorare gli eventi cata-
strofici, come osserva Primo Levi, in quanto 
mezzo più naturale e sicuro per non precipi-
tare nell’abisso dell’angoscia, della confusione 
e della follia, quindi rimuoverli piuttosto che 
prenderne coscienza per poi elaborare. E ri-
nasce, forte, una visione apocalittica in senso 
distruttivo. Il francese Serge Moscovici, uno 
dei padri dell’ecologismo, precisa sull’ecosi-
stema: «Circondata da iceberg tecnocratici, la 
cui parte sommersa trabocca di segreti milita-
ri o economici, la Terra è diventata un Tita-
nic cosmico, carico di energie malefiche, nu-
cleari o biologiche. E nessuno può ritrovare in 
sé l’energia benefica del senso della natura, se 
questa passione non affiora di nuovo alla sua 
coscienza». A tutto ciò possono corrispondere 
“piccole apocalissi”, psichiche e personalizza-
te per il singolo individuo, magari legate alla 
crisi economica, alla confusione dei valori, 

all’assenza della politica o alla sua corruttibi-
lità costante. 
Paradossalmente il “nuovo” come parola, al 
centro di un dibattito da cui siamo sommersi 
con definizioni e nomi nuovi, su temi multi-
prismatici e multidisciplinari, sembra vale-
re da solo come risposta rassicurativa o facile 
prefigurazione di altri paradigmi. Quali? Per 
esempio, la globalizzazione e il postumano. 
Infatti, la nostra epoca sta riportando in primo 
piano e radicalmente la questione dell’identità 
e del soggetto. L’arte o la scienza e la medici-
na (dall’ingegneria genetica alle biotecnologie, 
con promesse di felicità non illusoria), cosid-
dette postumane, stanno rimettendo in gioco, 
rispetto al “crollo” di valori e regimi, proprio 
l’identità. Come quella del corpo, in quan-
to limite o confine biologico, quindi con uno 
scenario di cambiamento continuo o di iden-
tità cangiante rispetto stasi e immobilismi del 
passato. Ecco il fascino, soprattutto presso i 
più giovani, per un’identità mutante, “liquida” 
(Bauman), nomade. In particolare, nell’arte 
dove il postumano, non solo fantascientifico, 
come “disidentificazione” (Belpoliti) diventa 
trasmigrazione verso altre forme o espressioni 
in cui il genere sessuale e la forma non defini-
scono più l’essere umano, la sua singolarità o 
appartenenza. Questo è un fatto, e insieme una 
forte provocazione culturale, antropologica e 
sociopolitica. Da qui una domanda educativa: 
occorre guardare al nuovo come vera trasfor-
mazione o semplice riadattamento? Ripensare 
e riprogettare vuol dire rimodulare da zero un 
metodo, un’attenzione, tutti completamente 
da rinnovare, o magari semplicemente ispirarsi 
a modelli forti già dati? Come per il grande in-
teresse verso testimoni o maestri del passato (la 
pubblicità con Gandhi, Mandela o Einstein).
Anche perché, di fronte alla condizione po-
stumana, dell’individuo metà umano e metà 
macchina (cyborg), può mutare la stessa con-



 In ricordo 

1/2017 ● Proposta Educativa ↔link 29

dizione del Soggetto. Citato da Belpoliti, a 
proposito di estetica che si fa etica, il criti-
co d’arte Jeffrey Deitch dichiara: «Muta l’i-
dea stessa di Io. Si avverte la sensazione che 
ognuno possa facilmente costruire il nuovo 
cui anela, libero dalle coercizioni del proprio 
passato e del proprio Io». Reinventare se stes-
si diventa un fatto comune. I progressi tec-
nologici ci costringono a sviluppare un nuovo 
codice etico, altre strutture morali che indi-
cheranno, scrive ancora Deitch, a ogni indi-
viduo come comportarsi di fronte alle scelte 
enormemente importanti che dovrà operare 
in termini di alienazione genetica e di am-
pliamento computerizzato (come l’orecchio o 
l’occhio bionico) delle facoltà cerebrali. «Do-
vremo prendere decisioni non solo riguardo 
a che cosa sembra bene; ma su cosa è bene 
e su cosa è male rispetto alla ristrutturazione 
della mente e del corpo». Ecco emergere una 
cultura artistica, ma non solo, che ripropone 
sempre più i concetti dell’ibrido, della fine 
dell’antropocentrismo e dei dualismi (l’uomo 
come soggetto autoriferito e frutto di coppie 
di opposti), dell’uomo-macchina. Sono temi 
che si riflettono sulle pratiche giovanili del 
piercing, del tatuaggio, della trasformazione e 
manipolazione fisica, tutte idee di una diver-
sità esperita.

Paradigma antropologico

Roberto Marchesini traccia il profilo di 
un paradigma, dove l’uomo non è più 
considerato come essere compiuto, 

puro, perfetto, lasciando il posto a un’imma-
gine “plurale”, frutto ibrido dell’evoluzione, 
mescolato con gli animali e i suoi strumenti, 
primo fra tutti la macchina. L’alterità animale, 
la “teriosfera”, e l’alterità tecnologica, la “tec-
nosfera”, diventano la «nuova carne dell’uomo 
in grado di modificare profondamente la per-

formità della nostra specie». Non si dimentichi 
che la nostra epoca di globalizzazione è ca-
ratterizzata dalla velocità (iper-rapidità) degli 
scambi (merci, persone, informazioni), in un 
mondo di passaggi e circolazione dove i nuo-
vi luoghi o nonluoghi (spazi del troppo pieno, 
spazi dell’eccesso e del “vuoto”, spesso nottur-
ni) non hanno più lo scopo di creare identi-
tà, produrre spazi per la vita stanziale, bensì 
consumo rapido (fine del genius loci, dice Marc 
Augé). Non ci sono più “rovine” (contro la fine 
della storia in un problematico rapporto con il 
passato) ma macerie, appunto, di cui liberarci. 
Questo fa sì che oggi, suggerisce Belpoliti, non 
si vada più dal passato al futuro transitando per 
il presente, bensì ci si muova “di incidente in 
incidente”: viviamo nel racconto del disastro (i 
tg): dall’accelerazione della storia all’accelera-
zione della realtà stessa. Una sorta di apocalis-
se laica come lettura del presente. Allo stesso 
tempo, però, i cambiamenti possono essere 
visti come potenzialità. 
Il nodo della globalizzazione con le sue rica-
dute filosofiche e pedagogiche, tra pensiero 
unico e domanda di governance, è centrale. 
Ma due fattori di criticità ci interrogano: il 
primato dell’economia e la crisi della politi-
ca rappresentativa, con l’attenzione rivolta al 
mercato e non più alla cittadinanza, rischiano 
di chiudere il tutto in un circolo vizioso tra 
paura e disagio sociale. Per uscirne, il socio-
logo tedesco Ulrich Beck abbandona la parola 
globalizzazione a favore di “cosmopolitismo” 
(mondializzazione) perché descrive in modo 
più efficace il contesto di reale interdipenden-
za in cui viviamo con le sue opportunità (con-
sumi e stili di vita) e i suoi rischi (terrorismo). 
Il cosmopolitismo ci spinge a considerare gli 
altri positivamente, aggiunge Beck, senza tut-
tavia annullare le differenze. La Londra sotto 
minaccia continua di attentati, dopo i fatti 
di luglio, si sforza di integrare ma non pre-



 In ricordo

Proposta Educativa ● 1/2017↔link30

tende di assimilare. Accetta i conflitti e cer-
ca di risolverli. Ed è così forte da accogliere 
i suoi stessi nemici. Dichiara il filosofo John 
Gray, consulente di Blair: «Il terrorismo non 
viene da fuori. Fa parte della società in cui 
viviamo». La paura anche quotidiana, privata 
(l’angoscia de La guerra dei mondi con un po-
ver’uomo in fuga con i figli), tra insicurezza 
e fondamentalismi (patriottismi e paranoie), 
produce terrorismo o guerra “umanitaria”. La 
crisi della democrazia produce una “civiltà 
degli scontri” più che uno “scontro di civiltà” 
(Appadurai). Ma il multiculturalismo e l’in-
tercultura possono andare oltre l’accoglienza 
e l’integrazione, laddove, cioè, la diversità di-
venta una risorsa? 
Un altro dato di cui prendere coscienza è la 
società post-industriale e metropolitana, se-
gnata dall’economia della conoscenza e da un 
forte bisogno di produzioni innovative (cul-
turali e creative). Oltre al fatto che il 50% 
della popolazione oggi, ma il 75% tra qualche 
anno, vive in città ovvero il progressivo invec-
chiamento della popolazione (un europeo su 
3 ha ormai più di 60 anni), insieme all’incer-
tezza del lavoro e la fine del corporativismo 
moderno, legato alla sicurezza sociale, verso 
il “workfare” che va dai nuovi poveri alle for-
me di precariato. Tutto ciò ha conseguenze 
sociali, globali e insieme individuali, psico-
logiche, microstoriche, relative, per esempio, 
all’esperienza centrale o nodale del “tempo”, 
soprattutto nei più giovani. Ecco lo scenario 
della nuova temporalità, del tempo labirinti-
co, “fuori di sesto”, come dell’identità liquida 
in una società disaggregante. Nonché un rin-
novato elogio del presente, dell’istante fuori 
dal tempo, che può essere anche prodotto 
dalla fede come da una posizione laica. Come 
indica Sozzi, stiamo passando dal Discorso 
della Montagna a S. Agostino, dal tempo 
come volontà di cambiare, di un pensare al 

dopo, all’estasi dell’attimo per dare più spes-
sore e valore al nostro tempo quotidiano. Il 
presente è sempre più vissuto in termini esta-
tici, contro ogni tipo di rapporto con le ge-
nerazioni passate. Ma siamo davvero alla fine 
del conflitto tradizionale fra le generazioni? 
O sarà necessario un nuovo patto?
E se paura, fuga dalla responsabilità e soli-
tudine diventano le coordinate a livello per-
sonale e intergenerazionale fino all’indiffe-
renza o alla paranoia, se si riscontra anche 
una sclerosi delle agenzie educative (Stato, 
partito, famiglia, scuola, parrocchia), in cri-
si di identità territoriale e di autorevolezza 
valoriale, per la trasformazione radicale dei 
nonluoghi educativi verso fortezze in rovina, 
come nel romanzo di Scurati sulla scuola, Il 
sopravvissuto, se c’è una crisi della politica 
partecipativa, come convivere con la conflit-
tualità permanente? Sapendo peraltro che 
negli adulti c’è la percezione di un futuro ste-
reotipato? Come lavorare con una nozione di 
“nontempo” che si descrive non più in quanto 
progressione razionale e commensurabile ma 
come tempo ricorsivo, soggetto a forme ritua-
li di predizione? Ovvero come recuperare in 

NTNU Vitenskapsmuseet



 In ricordo 

1/2017 ● Proposta Educativa ↔link 31

qualche modo la percezione del tempo che si 
aveva nelle culture orali, in cui il ritorno del 
tempo dava al futuro la riattualizzazione del 
passato, piuttosto che di presente ossessivo e 
sottoposto a una coazione a ripetere?

Nuovi immaginari 

L’immaginario collettivo e quello indi-
viduale sono ormai completamente 
e irrimediabilmente “gestiti” da una 

mediatizzazione del mondo come della vita 
(cf. il film The Truman Show) e da un nuovo 
fenomeno pervasivo: il “giovanimento” (Ago-
stinelli). È una risposta, questa, creata princi-
palmente dal mercato poiché è la società dei 
consumi che rilancia la categoria di giovane 
come qualità dell’essere piuttosto che come 
condizione anagrafica. Il giovanimento mette 
in atto una sorta di “addomesticamento del 
cambiamento”, cioè qualsiasi pratica culturale 
contemporanea, per quanto transitoria e mar-
ginale, non può sfuggire a un’istantanea assi-
milazione e a un riciclaggio da parte dei media 
dominanti: mercificazione, spettacolarizza-
zione della merce, normalizzazione ricorsiva 
del desiderio nei programmi televisivi come i 
reality, consumismo dei sentimenti e non solo 
nei più giovani. Persino certe situazioni di 
contestazione tendono all’autoconservazione 
della propria qualità di vita - spesso a scapito 
di altre - cioè all’allungamento della propria 
età, alla permanenza più a lungo possibile nella 
gioventù. È proprio questa la contraddizione 
del giovanimento: anche i processi critici non 
sfuggono al proprio contesto, non sfuggono al 
mercato. Il giovanimento è quindi una condi-
zione diffusa di ansia da prestazione e deside-
rio d’altrove.
Si arriva, così, a una spettacolarizzazione del 
limite come del suo superamento (paura, vio-
lenza, dolore, decadimento fisico, vecchiaia, 

morte) piuttosto che a una sua accettazione 
ed elaborazione, alla ricerca ossessiva di nuo-
vi orizzonti di “felicità” possibile, “qui e ora” 
e dell’eterna giovinezza. Se, da una parte, si 
compie il “delitto perfetto” dell’immagine sul-
la realtà e dell’illusione (simulacro) sulla vita, 
dall’altra, le nuove tecnologie di Rete stanno 
cambiando radicalmente la stessa società: ver-
so un economicismo e un consumismo tota-
lizzanti (dei beni come dei valori) che pro-
mettono “benessere, longevità e felicità” tra 
presunzione d’immortalità e nuovo welfare. I 
giovani guardano alle nuove tecnologie, sem-
pre più personalizzate e maneggevoli, per sod-
disfare passioni e desideri come “un paradigma 
della libertà di avere e di conoscere” (Sondag-
gio SWG-Nòva24, Il Sole 24 Ore, 8 dicembre 
2005).
«Il ruolo della fantasia», scrive la Sontag, «ser-
vita in razioni abbondanti dalle arti popolari, 
permette ai più di tener testa ai due spettri 
prima citati: sollevarci dall’insopportabile mo-
notonia e distrarci dalle paure - attuali o fu-
ture - con una fuga nell’esotismo di situazioni 
pericolose risolte lietamente all’ultimo minuto. 
Un’altra cosa che può fare è normalizzare ciò 
che è psicologicamente insopportabile, assue-
fandoci così ad esso. Nel primo caso la fantasia 
abbellisce il mondo, nel secondo lo neutraliz-
za». Ecco i film di fantascienza, il cui contenu-
to non è la scienza in sé e per sé, ma il disastro 
e la sua estetica: il disastro ha un grande van-
taggio: libera l’individuo da obblighi normali 
e ci porta ad essere soltanto spettatori: “guar-
diamo”. Il tutto come emblema di una “rea-
zione inadeguata” di fronte al terrore. Quale 
funzione può assumere allora la fantasia, l’im-
maginario degli individui e dei gruppi o delle 
comunità, anche nella pratica educativa, per 
promuovere una nuova comprensione degli 
eventi e delle relazioni? L’ambivalenza dell’im-
maginario vede la riaffermazione della fantasia 



 In ricordo

Proposta Educativa ● 1/2017↔link32

da un lato, come aiuto, sostegno, metodo, ri-
spetto al mondo mediatico (virtuale nel sen-
so di irreale) e, dall’altro, come una forma di 
congiura contro l’esperienza reale, soprattutto 
negli ambiti educativi. Simone Weil parla del 
nemico principale costituito appunto dall’im-
maginario, dove non c’è contraddizione, ovve-
ro l’irrealtà, il sogno, la fantasticheria. Perché 
soltanto il legame con la realtà, con le sue con-
traddizioni costitutive, con il suo misto di ne-
cessità e libertà, permette una vera pienezza di 
affetti e guarisce dalla tristezza: «La perdita del 
contatto con la realtà è il male, è la tristezza». 
Ma l’immaginario è una risposta identitaria 
(Appadurai). E se la fantasia può neutralizzare 
il mondo, può anche abbellirlo. E poi: davvero 
l’immaginario si oppone alla razionalità? O si 
può lavorare per educarsi a visioni più intuitive 
e meno strutturate, dopo il cosiddetto pensie-
ro critico? È possibile una nuova concezione 
dell’Io come capacità di ciascuno (giovane e 
adulto) di reinventarsi con e per gli altri?
Da una parte, le nuove tecnologie e la Rete, 
tra paure e curiosità, promettono una “nuova 
felicità” relazionale e “reale”; dall’altra, nei più 
giovani dominano modelli “irreali” dell’im-
maginario mediatico (la tv, centro del nuovo 

immaginario) con il trionfo di una (falsa) vita 
vissuta da “iperspettatori-voyeur” soprattutto 
davanti al reality, anche estremo come l’ingle-
se Polvere alla polvere sulla decomposizione di 
un cadavere. Quali sono le conseguenze edu-
cative? Si pensi all’identità che slitta verso la 
flessibilità e la reversibilità dell’esperienza sia 
nei giovani che negli adulti (i film Sliding Do-
ors o Melinda & Melinda). Ormai viviamo in 
un mondo fatto solo di immagini e suoni che 
isolano, di assenza di relazioni, di obbligo di li-
bertà di consumare, di sorrisi falsi, di un tempo 
scandito dai palinsesti televisivi, di un “ricono-
scere” che si sostituisce al “conoscere” e ci illu-
diamo di sfuggire alla pesantezza come limite, 
al corpo reale: il panico suscitato dalla “mucca 
pazza” o dell’influenza aviaria ha rivelato quan-
to siamo «incapaci di sopportare l’idea di non 
avere il controllo totale della nostra salute» (La 
Porta). Non spariscono solo le rughe o le luc-
ciole ma i segni del divenire, con un desiderio 
di rinvio definitivo della morte, con l’ossessio-
ne di rimanere giovani (l’ossessione della dieta, 
dice Bauman, è sostituto dell’ossessione deva-
stante della morte, l’esigenza di avere qualco-
sa su cui poter intervenire), con l’aspirazione 
all’immortalità dell’immaginario popolare e 

régine debatty Mario Antonio Pena Zapatería Tim Evanson



 In ricordo 

1/2017 ● Proposta Educativa ↔link 33

mediatico. Scompare anche l’esperienza lenta-
mente acquisita che non conferisce più a chi 
la possiede alcuna autorità. Anzi, troppa espe-
rienza accumulata può risultare controprodu-
cente perché può rendere più difficile capire il 
nuovo tipo di realtà che si ha di fronte, rende 
meno flessibili ovvero meno adatti alla modali-
tà attuale della competizione. Meglio rimanere 
“informi” per avere successo in società, scrive 
La Porta: il romanzo di formazione (ovvero la 
funzione pedagogica della letteratura) è dive-
nuto obsoleto. Insomma, il “reale” si definisce 
proprio come ciò su cui non si può intervenire. 
La “flessibilità”, portata all’esasperazione anche 
nel campo dei sentimenti, conduce all’oblio di 
quel “piacere” possibile, della condivisione di 
un destino. Fluidità, instabilità, plasmabilità 
indefinita, attitudine proteiforme: sono que-
sti i valori-guida oggi, la chiave del successo 
e dell’affermazione individuale nel lavoro e 
nell’orizzonte sociale. Ecco allora rilevata dalla 
filosofia novecentesca e dalla letteratura di fine 
secolo proprio la scomparsa dell’esperienza.
Il punto, dice La Porta, non è rifiutare la fram-
mentazione in nome di una integrità andata in 
pezzi, ma capire come la flessibilità, richiesta 
dal nuovo orizzonte come tecnica di sopravvi-
venza, sia incompatibile con qualsiasi ipotesi di 
racconto minimamente coerente della nostra 
esistenza; e come dunque ci svuoti lentamente 
di ogni affettività residua (che si alimenta di 
ricordo, di legame con il passato, di possibili-
tà di autonarrazione), regalandoci un’illusione 
di reversibilità assoluta (manipolabilità) delle 
emozioni. Se l’esperienza è esposizione al do-
lore, alla noia, al rischio, al tempo morto della 
passività e alle conseguenze irreversibili - os-
sia a tutto ciò che dà forma e conferisce senso 
al vissuto - la nostra vita quotidiana sembra 
averle preferito un surrogato artificioso, una 
simulazione meno vulnerabile. Siamo immersi 
nell’euforia dell’interazione controllata, della 

messa in sicurezza, dell’autoriferimento sen-
za pathos, della flessibilità svincolata dal caso, 
dall’atrofia dei sensi come garanzia anestetica. 
L’educazione, prima fra tutti, deve riprendere 
il valore prezioso dell’esperienza se vuole ri-
spondere in modo adeguato alle sfide o ai ri-
schi del nuovo e della mutabilità del Soggetto.
Su questo terreno si potrà vincere contro le 
forti interferenze tra finzione e realtà, tra im-
maginazione e reale: contro l`”effetto d’irreal-
tà”, secondo Slavoj Zizek, dell’Immaginario, 
del Grande Altro (come nella trilogia filmica 
di Matrix) e, allo stesso tempo, contro lo shock 
della realtà, il brusco ritorno alla realtà degli 
attentati terroristici. Così, si potrà ovviare alla 
perdita della valenza educativa del vero im-
maginario nella trasmissione dei saperi e del-
le esperienze nel rapporto intergenerazionale, 
evitando un trionfo del ludico contro l’etico e il 
condiviso. Si pensi all’inizio ritardato e dram-
matico dell’età adulta fino all’eterno adolescen-
te in film come Elephant, L’ultimo bacio, Tan-
guy, al dato che «l’adolescenza è un prodotto 
del marketing», come si dice nel film ameri-
cano Quasi famosi, e lo spostamento in avanti 
dell’età anziana con taluni che tessono un elo-
gio dell’immaturità. Per questo forse bisogne-
rà ridefinire anche la condizione dei giovani e 
degli adulti, ricomponendo, per esempio, la 
dimensione culturale della memoria, in una 
fase in cui i cambiamenti tecnologici modifi-
cano tanto rapidamente la società che il trasfe-
rimento di informazioni tra anziani e giovani 
è quasi inutile per l’intrinseca obsolescenza dei 
saperi tradizionali o di poco precedenti. Tutto 
ciò ha valenze culturali contraddittorie e con-
diziona le modalità produttive della società in-
dustriale avanzata nel senso della flessibilità e 
della precarietà, appunto. Scrive Christopher 
Lasch: «La nostra società, purtroppo, valuta 
saggezza e conoscenza in termini puramente 
strumentali, attribuendo all’evoluzione tecno-



 In ricordo

Proposta Educativa ● 1/2017↔link34

logica un ruolo costantemente anticipatorio 
rispetto alla tradizione conoscitiva, che risulta 
di conseguenza non-trasferibile». 

Nuovi sogni e speranze

Il nuovo investe soprattutto i territori etici e 
simbolici perché i codici di riferimento mo-
rale non sono più univoci. Sul piano religio-

so, la globalizzazione induce a pensarsi piut-
tosto come a “una religione fra le religioni” e 
“una chiesa fra chiese”, come precisa Melloni. 
Sempre più ci si muove per la ricerca di un’etica 
condivisa, al di là degli eccessi del moralismo e 
del relativismo. Si pensi alla riflessione bioetica 
dinanzi alle frontiere estreme (eutanasia, clo-
nazione, ricerca medica). Se da una parte regi-
striamo la fine dei fondamentalismi simbolici 
e delle Grandi Narrazioni, dall’altra nasce un 
“pluriverso” etico che pone seriamente la que-

stione della verità. Ecco formarsi il nodo o la 
novità di una laicità da ridefinire. Dalla fine del 
dogmatismo alla centralità dell’umano, forse 
bisogna recuperare una “comunione plurale” 
nella Chiesa tra sinodarietà e sussidiarietà, 
come annuncia Enzo Bianchi che parla di un 
cristianesimo finora inedito, “nuovo”, con una 
tentazione corrente definibile come “post-cri-
stiano”, perché non ha più come fondamento 
e ispirazione la parola di Dio contenuta nelle 
Scritture. È un cristianesimo che non vuole più 
essere giudicato solo essere o meno “evangelo”, 
un cristianesimo che preferisce essere declinato 
come “religione civile”, capace di fornire un’a-
nima alla società, una coesione a identità poli-
tiche, diventando così quella morale comune 
che oggi sembra deducibile solo a partire dalle 
religioni (verso un uso religioso della politica e 
un uso politico della religione). D’altronde, se 
la religione appare ormai come l’unico legame 
della tradizione nazionale, perché non usarla, 
si sostiene? Ciò che conta ed è determinante 
non è più la sequela, l’adesione a Cristo, ben-
sì il riconoscimento della civiltà cristiana, il 
saperne leggere e difendere l’eredità storica e 
culturale, l’esaltazione e la posta in rilievo dei 
suoi simboli. Si potrebbe quasi dire che, come 
il terrorismo ormai è un nemico interno, en-
dogeno all’Occidente, così oggi viviamo un 
tempo triste perché il cristianesimo appare mi-
nacciato nel suo specifico, e minacciato non da 
chi lo avversa o addirittura lo perseguita bensì, 
come sovente accade nella storia, dai credenti 
stessi.
Si guarda sempre di più alla capacità di assu-
mere il cristianesimo come identità culturale, 
un’istanza religiosa nel pluralismo delle fedi, 
una possibilità di coesione in un mondo fram-
mentario e diviso. In quest’ottica ci sono nuovi 
alleati, intellettuali o politici, “vicini alla chie-
sa”, che paiono divenuti quasi gli unici partner 
del dialogo che i cattolici dovrebbero tessere 

torbakhopper



 In ricordo 

1/2017 ● Proposta Educativa ↔link 35

con i non credenti, più affidabili di quegli au-
tentici cristiani che, con faticosa e fedele per-
severanza, cercano di tradurre il Vangelo nella 
loro vita quotidiana e nella compagnia degli 
uomini. Sono i “nuovi alleati” capaci di con-
vergere con visioni cattoliche in materia di eti-
ca, i provvidenziali difensori dei valori e delle 
tradizioni cristiane.
Ma sono loro i “nuovi” laici? È questo il nuovo 
dialogo tra Chiesa e mondo ovvero la logica 
della lobby, del gruppo di pressione, che rischia 
di offuscare la forza profetica e la trasparenza 
della Chiesa nell’essere serva del Signore? È 
forse questa, scrive ancora Bianchi, la via del 
dialogo che la Chiesa ha scelto come irrever-
sibile dopo il Concilio Vaticano II? «No. Su 
questa strada il dialogo con i laici, i non cristia-
ni, diventa una debole possibilità e, di fatto, si 
costruiscono nuovi muri e si rischia il ritorno a 
una situazione già conosciuta e che credevamo 
alle spalle per sempre: quella della contrappo-
sizione tra clericali e anticlericali, tra una parte 
dei credenti tentati dall’arroganza e quei non 
credenti che si nutrono di logiche laiciste. Si 
verificherebbe uno scontro non tra ma all’in-
terno delle grandi religioni. Il card. Ratzinger 
ha scritto che qualora si tentasse “una teolo-
gizzazione della politica, allora ci sarebbe una 
ideologizzazione della fede e la politica non si 
desume dalla fede ma dalla ragione. In que-
sto senso lo Stato dev’essere uno Stato laico, 
profano nel senso positivo”. Lo Stato deve 
essere laico e deve sapere che la società civile, 
invece, laica non è (difesa quindi della libertà 
di coscienza; coesistenza pacifica tra tutte le 
componenti; laicità di confronto, diceva Paul 
Ricoeur, che lo Stato può promuovere in un 
ruolo attivo), in un nuovo dialogo tra credenti 
e laici». Questi, si chiede infine Bianchi, sono 
disponibili ad accettare che le esperienze re-
ligiose forniscano liberamente un contributo 
specifico alla società e alla democrazia? E i cat-

tolici sono in grado di assumere questa laicità, 
di non temerla ma anzi di saperla difendere?
Ecco il rischio della religione fai-da-te (il New 
Age), addirittura un cristianesimo fai-da-te, 
spesso consacrato da autorità e istituzioni o di 
Stato, o anche una laicità fai-da-te. Si cerca, 
cioè, a tutti i costi una “nuova” struttura mo-
rale, magari d’intesa con i “nuovi” laici, non 
solo per decidere riguardo a che cosa sembra 
bene, ma su cosa è bene e su cosa è male rispet-
to alle trasformazioni di mente e corpo. Ma 
quale cristianesimo s’intende? Il dialogo tra le 
religioni, per esempio, iniziato dal Concilio, è 
stato scritto recentemente da qualcuno, sareb-
be all’origine dell’indebolimento dell’identità 
occidentale, dei nostri problemi. Invece Giu-
seppe Alberigo sostiene che senza il Concilio 
l’Occidente sarebbe più vulnerabile di fronte 
alla nuova situazione, in quanto esso è stato un 
momento di ringiovanimento della Chiesa e 
non solo (il titolo voluto per il suo libro sulla 
breve storia del Concilio era: «Per la giovinez-
za del Cristianesimo»). Ancora torna l’idea di 
novità (nuova teologia della pace e del dialogo 
tra le grandi religioni come relatività, identità 
non come appropriazione ma come apertura), 
in quanto solo identità forti non hanno biso-
gno di erigere muri e possono avere relazioni 
forti con l’altro. Ma è possibile tornare al Con-
cilio e ripensarlo come un ritorno alle origini 
dell’Occidente per un orizzonte più ampio? È 
possibile ritrovare nel primo comandamento 
dell’amore e nella professione di fede in Gesù 
il punto comune con gli altri? E la comuni-
tà, oggi, è tenuta in vita più dal conflitto o da 
princìpi condivisi? Come riformulare nuovi 
modi del dialogo interreligioso? Quale edu-
cazione per quale fede? Il discernimento del 
nuovo pone dunque, soprattutto all’educazio-
ne in quanto “governo del nuovo”, una serie di 
domande diverse per una ricerca continua di 
risposte più autentiche.




