
del Movimento di Impegno Educativo di A.C.

Quadrimestrale n. 2/17 — maggio-agosto 2017

L’EDUCATIVO
PRESENTE
Attualità e prospettive

James Jordan - flickr.com www.impegnoeducativo.it

Po
ste

 Ita
lia

ne
 S.

p.A
. –

 Sp
ed

izi
on

e i
n a

bb
on

am
en

to 
po

sta
le 

– 
D.L

. 3
53

/2
00

3 (
co

nv
. in

 L.
 27

/0
2/

20
04

 n.
 46

) a
rt.

 1,
 co

m
m

a 1
 A

ut
. G

IPA
/C

/R
M

 - 
Un

a c
op

ia 
€ 1

0,0
0 (

sp
. s

pe
diz

. in
clu

se
) 



2/2017 ● Proposta Educativa ↔link 3

Link

Proposta Educativa ● 2/2017↔link2

Indice
Da

nu
sh

ka
 Se

na
dh

ee
ra

Viviamo nella «terra-di-mezzo» in un tempo di grandi trasformazio-
ni, rese molto più complesse dall’irruzione delle nuove tecnologie e 
da una crisi economica che sta accentuando gli squilibri di un mondo 
globalizzato. Si tratta di processi di cambiamento che stanno investen-
do, sotto il profilo etico, sociale, culturale tutti gli aspetti della vita 
e richiedono l’elaborazione di altri paradigmi antropologici e di una 
nuova paideia in grado di rendere possibile la ricomprensione e la ride-
finizione di valori condivisi, assieme alla rigenerazione delle Istituzioni 
politiche ed educative. 

Da qui deriva anche quel vuoto che oggi viene sperimentato, certa-
mente imputabile al mondo degli adulti che non ha saputo trasmettere 
e testimoniare ragioni di vita e di speranza, afflitto da stanchezza e di-
simpegno, fino a dimettersi dalla responsabilità di essere padri, maestri, 
educatori credibili. Le nuove generazioni, deprivate di futuro, si sono 
appiattite nel presente, senza prospettive a lungo termine, ingabbiate 
spesso nella paura, nella rabbia improduttiva, nel disinganno generato 
da inutili tentativi di uscire da situazioni di stallo e di marginalità. Persino 
le relazioni hanno un respiro corto e si consumano più a livello virtuale 
che in presenza dell’altro. Anche gli interventi educativi rischiano di es-
sere poco efficaci per la mancanza di un progetto di uomo e di società 
verso cui far convergere la fatica della costruzione di sé e del mondo. 
I luoghi tradizionalmente preposti alla crescita della persona, della sua 
identità e delle virtù civiche ed etiche (famiglia, scuola, Istituzioni…) sono 
attraversati da una profonda crisi di autorevolezza e credibilità, tanto da 
diventare ambienti privi di significato, incapaci cioè di far maturare quelle 
esperienze che possano aiutare a crescere nella responsabilità, nella so-
cialità, nella ricerca del bene comune, nella volontà di tessere legami veri. 
La politica, per parte sua, che avrebbe dovuto costituire il collante per 
una più vitale coesione sociale, si è rivelata di corto respiro, incapace di 
dare risposte ai bisogni e alle attese, ricercando invece di favorire inte-
ressi di singoli e di gruppi, garantendo i privilegi ad alcuni a danno di altri 
e accentuando la distanza tra cittadini e Istituzioni, con ricadute negative 
nella formazione di una coscienza civile e democratica.

Se si vuole, dunque, uscire da questa pericolosa e troppo lunga 
transizione, che mette anche la vita democratica continuamente a dura 
prova, è necessario da una parte rimettere al centro la Persona, il ri-
spetto della sua dignitá, i suoi inviolabili diritti, come la formazione e il 
lavoro, assieme alla valorizzazione del territorio, dei legami sociali, già 
compromessi e disgregati; dall’altra, ricomporre una rete di mutua so-
lidarietà che riporti l’attenzione al bene comune, all’eliminazione delle 
diseguaglianze, all’integrazione delle fasce più deboli, al rispetto e all’ac-
coglienza dell’altro, anche se portatore di culture diverse, superando 
paure e facili stereotipi, entro cui si tende a cristallizzare le identità, 
nella ricerca di illusorie sicurezze.

È urgente, dunque, ricucire il tessuto sfilacciato del Paese mediante 
il recupero dei valori fondativi della Costituzione, quei valori universali, 
e cristiani, di uguaglianza, solidarietà, pace, dignità della persona, “senza 
distinzione di sesso, di razza, di lingua, di religione, di opinioni politiche, 
di condizioni personali e sociali” impegnandosi contemporaneamente 
a “rimuovere gli ostacoli di ordine economico e sociale, che, limitan-
do di fatto la libertà e l’uguaglianza dei cittadini, impediscono il pieno 
sviluppo della persona umana e l’effettiva partecipazione di tutti i lavo-
ratori all’organizzazione politica, economica e sociale del Paese” (Art. 
3, commi 1 e 2).

Percorsi nella terra di mezzoANNO XXVI
NUMERO 2/17

maggio-agosto 2017

Proposta Educativa
Quadrimestrale del Mieac

Movimento
di Impegno Educativo

di Azione Cattolica
Reg. c/o Tribunale di Roma

n. 516/89 del 13-9-1989
ISSN 1828-3632

Direttore editoriale: Matteo Truffelli
Direttore responsabile: Franco Venturella

Comitato di redazione: E. Brugè,
M. Arcamone, N. Bruno,

S. Carosi, V. Lumia, 
A. Mastantuono, M. Scirè,

D. Volpi, A. Zenga
Editore:

Azione Cattolica Italiana
Direzione e Amministrazione:

Via Aurelia, 481 – 00165 Roma – 
tel. 0693578728

Impaginazione: Nunzio Bruno

www.impegnoeducativo.it
segreteria@impegnoeducativo.it

Abbonamento annuale ordinario: € 25,00
Per versamenti: CCP n. 877001 inte-
stato ad Azione Cattolica Italiana 
Presidenza nazionale - Via della 
Conciliazione, 1 - 00193 Roma;
CCB presso Poste Italiane - Codice 
IBAN: 
IT98D0760103200000000877001
ad Azione Cattolica Italiana Presi-
denza nazionale - Via della Conci-
liazione, 1 - 00193 Roma
Una copia: € 10,00 (comprese spese 
di spedizione)
Una copia-saggio: inviare francobollo 
da € 2,00 per la spedizione

Stampa: Grafica Ripoli snc – Villa 
Adriana – Tivoli (Rm)

Foto: tratte da flickr.com e utilizzate 
sotto licenza Creative Commons

Per una lettura 
del tempo presente

(don Antonio Mastantuono)
R&M	 pag. 5

Autonomia/Eteronomia (treccani.it)	 	pag.    8

La chiave (Caparezza)	 	pag. 16

Sguardi educativi 
sulla realtà odierna

(Antonella Fucecchi)
R&M	  pag. 18

Humanitas (A. Muleriente)		 pag. 19

Il mutamento (treccani.it)		 pag. 23

Strumenti e proposte
del Mieac

(Vincenzo Lumia)
Metodi	 pag. 32

Per una certa idea di educazione 
e di educatore
(Chiara Palazzini)

R&M	  pag. 25

Ascolto e autenticità (C. Baggiani)		 pag. 28

Compimento integrale (A. Scola)		 pag. 30



2/2017 ● Proposta Educativa ↔link 5Proposta Educativa ● 2/2017↔link4

Editoriale

Autori
Franco Venturella, Pubblicista e Direttore responsabile di Proposta Educativa

don Antonio Mastantuono, Teologo pastoralista, Vice-assistente nazionale 
dell’Azione Cattolica Italiana

Antonella Fucecchi*, Docente ed esperta di Intercultura

Chiara Palazzini, Counsellor psico-educativo e Docente in ambito psico-
pedagogico Istituto Pastorale della Pontificia Università Lateranense

Vincenzo Lumia, Responsabile nazionale formazione del MIEAC

* Il testo di questa autrice è tratto da una registrazione audio e, pertanto, conserva le 
caratteristiche del linguaggio parlato.

R&M↔CONTESTO

Per una lettura
DEL TEMPO PRESENTE

Premessa

Questo intervento si colloca in 
una “terra di mezzo” complessa 
e difficile da esplorare, anche 
se è la terra che abitiamo e che 
come cristiani siamo chiamati 

ad abbracciare, nonostante resistenze e indif-
ferenze, ben sapendo che non ci sono tempi 
e spazi “sfortunati” per la fede e che, come 
sempre, il kairós della testimonianza cristiana 
è qui e adesso.

Miti del nostro tempo 

Il primo capitolo del celebre libro L’epoca 
delle passioni tristi, intitolato «La crisi nella 
crisi», segnala un radicale cambiamento di 

segno nel nostro tempo, di cui siamo testimo-
ni spaesati e inermi: «La nostra epoca sarebbe 
passata dall’onnipotenza dell’uomo costrut-
tore della storia a un altro mito simmetrico 
e speculare, quello della sua totale impoten-
za di fronte alla complessità del mondo»1. Il 
mix di complessità e impotenza sembra ormai 
diventato una miscela micidiale: è come se, 
paragonando la nostra vita a una barca sbal-
lottata dai marosi, stia venendo meno la fidu-
1 M. Benasayag-G. Schmit, L’epoca delle passioni tristi, Feltrinelli, 
Milano 20085, p. 22.

cia nell’esistenza di un porto dove dirigersi. 
Ecco la crisi nella crisi: non la minaccia di 
uno sbandamento provvisorio, ma una vita 
in stato di emergenza permanente, in cui non 
serve nemmeno gridare “Si salvi chi può!”, 
perché non c’è un posto dove scappare. Men-
tre il progresso delle tecnoscienze continua a 
promettere una libertà fondata sul dominio, 
noi ci riconosciamo sempre più «incapaci di 
far fronte alle nostre infelicità e ai problemi 
che ci minacciano»2. La sbornia consumistica 
è arrivata al capolinea. Ormai la giostra non 
gira più e un luna park a luci spente è il luogo 
più triste del mondo, dove si stenta a ritrovare 
la via di casa. Forse abbiamo addirittura di-
menticato di avere una casa. Alla fine, nello 
stallo della crisi, la difficoltà a portare da soli 
il peso dell’esistere, con il suo corredo a volte 
opprimente di conflittualità laceranti e di de-
sideri umiliati, lascia campo libero al contagio 
distruttivo dell’aggredire, dell’umiliare, del 
violentare, del ferire, sino agli estremi del la-
sciar morire e del lasciarsi morire, dell’uccide-
re e dell’uccidersi. Dal cuore della crisi emana 
un odore di morte, che attraversa le logiche 
avide di una globalizzazione fatta a colpi di 
speculazione finanziaria, come pure l’abdica-
zione della politica e la resa delle istituzioni, 
la regressione lobbystica della cosiddetta so-
2 Ivi, p. 20.

don Antonio Mastantuono

Chad Cooper

Si tratta, certamente, di un percorso paziente e faticoso di rieducazio-
ne per un Paese che sta perdendo il senso del rispetto per l’altro, dove 
persino la pietà è morta nel cuore di tanti, dove l’uomo diventa straniero 
all’uomo, anzi nemico da respingere e da rimandare nel suo inferno, lon-
tano dai nostri occhi. Costruire muri, difendere esclusivamente i propri 
interessi, chiudendosi in forme inaccettabili di egoismo e indifferenza, 
distrugge le fondamenta del vivere insieme, facendo regredire la società 
verso l’homo homini lupus, dove a dominare é la legge del più forte e i più 
deboli sono esclusi come “scarto”.

Per combattere disuguaglianze ed esclusione e dare a tutti, nessuno 
escluso, gli strumenti necessari, è indispensabile un forte investimento 
nell’educazione, anche a livello finanziario. Solo l’educazione e la for-
mazione rivestono un ruolo strategico ed essenziale non solo per lo 
sviluppo delle persone, ma anche per il futuro delle nostre democrazie, 
che rischiano di diventare scheletri vuoti senza quell’anima che solo la 
cultura può dare, risvegliando la coscienza morale e generando la voglia 
di una partecipazione dal basso, attiva e responsabile, di cittadini forma-
ti e informati, capaci di comprendere i processi di cambiamento e di 
poter esprimere un impegno coerente e costruttivo per concorrere al 
bene comune. Solo una comunità “educata” può generare un modello 
di società aperta e inclusiva, dando vita ad un progetto di futuro in grado 
di rispondere alle sfide che il domani pone all’oggi, attraverso un patto 
di corresponsabilità e di sinergia tra le diverse istituzioni. Altrimenti, ci 
ridurremo – come affermava don Lorenzo Milani – ad essere sudditi e 
non «cittadini sovrani».

Noi cristiani, come sempre, siamo pronti a fare la nostra parte, im-
pegnandoci nel campo educativo e sociale come originale servizio alla 
comunità, costruendo reti di compagnia, di competenza, di correspon-
sabilitá con quanti vogliono lavorare per promuovere la vita, il bene co-
mune, la pace, la giustizia, la solidarietà, la salvaguardia del creato, i diritti 
umani e un nuovo modello di sviluppo, a partire dagli ultimi.

Franco Venturella
Direttore responsabile di «Proposta Educativa»

Editoriale



2/2017 ● Proposta Educativa ↔link 7Proposta Educativa ● 2/2017↔link6

Contesto↔R&M

cietà civile, l’imperialismo virtuale del sistema 
mediatico, la delegittimazione sistematica di 
ogni compito educativo, la sterilità rassegnata 
della scuola. 
Per confermare la radicalità di questa sfida, 
vorrei limitarmi a segnalare tre miti, in qual-
che misura complementari in una medesima 
mitologia postmoderna, che come cristiani 
siamo invitati a demitizzare e quindi a rileg-
gere secondo l’ottica conciliare dei «segni dei 
tempi»: indifferenza, simultaneità, autonomia. 

Il mito dell’indifferenza
Vorrei iniziare a parlare di questo mito par-
tendo da un testo dell’Apocalisse: «All’ange-
lo della Chiesa di Laodicèa scrivi: Così parla 
l’Amen, il Testimone fedele e verace, il Prin-
cipio della creazione di Dio: Conosco le tue 
opere: tu non sei né freddo né caldo. Magari 
tu fossi freddo o caldo! Ma poiché sei tiepido, 
non sei cioè né freddo né caldo, sto per vomi-
tarti dalla mia bocca. Tu dici: “Sono ricco, mi 
sono arricchito; non ho bisogno di niente”, 
ma non sai di essere un infelice, un miserabi-
le, un povero, cieco e nudo».

Questa pagina forte con un linguaggio anche 
un po’ urtante e un po’ sgradevole certamente 
non denuncia l’indifferenza come un sintomo 
psicologico. Non è una pagina che ci invita ad 
avere un carattere meno remissivo. Nella per-
dita della differenza tra caldo e freddo, proba-
bilmente (almeno io lo leggo così, per me oggi 
e provo a condividerlo con voi) questa pagina 
ci mette in guardia contro la perdita delle dif-
ferenze. L’indifferenza è la perdita delle dif-
ferenze. È questo che poi porta al resto dei 
versetti, cioè al mito dell’autonomia assoluta, 
della falsa autonomia «tu dici sono ricco, mi 
sono arricchito, non ho bisogno di niente» 
che è il mito dell’autonomia (di cui parlere-
mo fra poco). La differenza tra bello e brutto, 
la differenza tra buono e cattivo, la differenza 
tra vero e falso, la differenza tra maschile e 
femminile, la differenza tra persona umana e 
un mondo biologico, mondo animale. I nostri 
ragazzi sentiranno la pressione delle ideologie 
ambientaliste e animaliste - come noi forse 
abbiamo sentito la pressione delle ideologie 
marxiste e sociali - la perdita della differenza 
tra persona umana e mondo animale, la per-

dita della differenza 
tra finito e infini-
to. Non è “L’ospi-
te inquietante” di 
Galimberti in tutta 
la sua aggressiva 
manifestazione: nei 
decenni precedenti 
si è manifestato in 
forme titaniche, vi-
stose, celebrando il 
mito della libertà; 
oggi si manifesta 
in forme polivalen-
ti, morbide, meno 
aggressive, ma non 
meno insinuanti. 

R&M↔Contesto

L’indifferenza alle differenze sembra essere, 
alla fine, l’anestetico con cui l’epoca contem-
poranea cerca di neutralizzare le conseguen-
ze traumatiche del passaggio postmoderno 
da una ragione troppo “forte” a una ragione 
troppo “debole”. 

Il mito della simultaneità
In stretto rapporto con l’illusione nell’indiffe-
renza, si esprime nella forma di una idolatria 
dell’immediato, in cui convergono non solo 
la sfiducia nella capacità razionale di mediare 
le differenze, ma anche la celebrazione di un 
narcisismo viziato da un consumo ossessivo 
del virtuale. Nel passaggio dal paradigma an-
tico del carpe diem al paradigma contempo-
raneo del life is now c’è qualcosa di più per-
vasivo e inquietante: oltre le promesse di un 
edonismo a buon mercato, che sogna di abo-
lire l’ultimo diaframma sulla via della simul-
taneità, rappresentato dalla distanza spazio-
temporale, l’onnipotenza virtuale rinforza il 
nichilismo. Torniamo all’Epoca delle passioni 
tristi: «Se tutto sembra possibile, allora più 
niente è reale»3. Lo afferma anche Borges con 
accenti analoghi: «Un attributo dell’inferna-
le è l’irrealtà, attributo che sembra mitigare 
i suoi terrori e forse li aggrava»4. Non è vero 
che alla contrazione delle distanze corrispon-
da automaticamente un avvicinamento delle 
persone: una dinamica sociale che sembra 
egemonica tende ad andare nella direzione 
opposta. Quanto si perde in profondità non 
sempre si recupera in estensione: aumentano 
i contatti, diminuiscono le relazioni, si sciol-
gono i legami. È la «trappola dell’antropocen-
trismo», secondo Taylor, che, «abolendo tutti 
gli orizzonti di significato, fa gravare su di noi 
la minaccia di una perdita di senso, e pertanto 
di una banalizzazione della nostra condizio-
3 Ivi, p. 23.
4 J.L. Borges, L’Aleph, Feltrinelli, Milano 2008, p. 60.

ne. A un certo punto, la nostra situazione ci 
appare in termini di solenne tragedia: siamo 
soli in un universo muto, privo di qualunque 
significato intrinseco, e condannati a creare 
valori»5. L’amicizia, nell’era dei social net-
works, è fatta di profili (spesso anonimi) più 
che di volti, e si può accendere e spegnere a 
seconda di epidermiche reazioni occasionali. 
Secondo Sennett, che ha denunciato il “tra-
monto dell’uomo pubblico” come risultato di 
un assorbimento narcisistico in se stessi, all’o-
rigine di quella «ideologia intimista» che è «il 
tratto distintivo di una società incivile»6, il 
problema della società odierna è «il duro dato 
di fatto della divisione», a cui corrisponde un 
aumento del tribalismo, che «abbina la soli-
darietà per l’altro simile a me con l’aggressi-
vità contro il diverso da me»7. Anche secondo 
Baumann, se si dovesse riscrivere oggi L’uomo 
senza qualità di Musil, il titolo potrebbe suo-
nare così: L’uomo senza parentela8.

Il mito dell’autonomia
Costruito attorno ad una cattiva concezione 
del senso di autoaffermazione, che vorrebbe 
sciogliersi da qualsiasi vincolo eteronomo; in 
questo modo la giusta rivendicazione di au-
tonomia morale del soggetto, fondata sulla 
possibilità di una partecipazione responsabile 
all’ordine del bene, si assolutizza, trasforman-
dosi in autonomia ontologica. Se il diritto di 
proprietà sul proprio corpo viene estremiz-
zato in senso libertario, anche la dimensione 
politica decade da forma elettiva di promo-
zione del bene comune a mera supervisione 
dei diritti individuali, atomisticamente intesi. 

5 Ch.Taylor, Il disagio della modernità, Laterza, Bari 1994, p. 80. 
6 R. Sennett, Il declino dell’uomo pubblico, Bruno Mondadori, 
Milano 2006, p. 416.
7 Ivi, p. 14.
8 Cf. Z. Baumann, La società individualizzata: come cambia la 
nostra esperienza, Il Mulino, Bologna 2002.Hernán Piñera



2/2017 ● Proposta Educativa ↔link 9Proposta Educativa ● 2/2017↔link8

Contesto↔R&M

Secondo Gauchet, «l’avvenimento più im-
portante della nostra epoca» è «la contestuale 
relativizzazione delle figure dell’autonomia e 
dell’eteronomia», in cui «l’eteronomia non è 
più in grado di fornire un adeguato contenu-
to politico»9, mentre l’ideale dell’autonomia 
s’impoverisce e si banalizza. Proprio questo 
fenomeno sarebbe all’origine della neutra-
lizzazione dello Stato, per cui «da un lato, la 
sfera pubblica non ha altra consistenza se non 
quella fornita dagli individui […]; dall’altro, 
però, la scelta di quale specifico contenuto 
darle non può che dividere gli individui»10. 
Questo esito è denunciato ad esempio nel li-
bro Il complesso di Telemaco di Massimo Recal-
cati, dove si oppone alla figura psicanalitica di 
Edipo (che incarna la tragedia della trasgres-
sione della Legge) e a quella di Narciso (in 
cui il figlio è sterilmente fissato sulla propria 
immagine, in un mondo che non riconosce la 
differenza tra le generazioni), la figura di Te-
lemaco, che «si emancipa dalla violenza par-
ricida di Edipo; egli cerca il padre non come 
un rivale, ma come un augurio, una speranza, 
9 M. Gauchet, La religione nella democrazia, Dedalo, Bari 2009, 
p. 89.
10 Ivi, p. 93.

come la possibilità di riportare la Legge della 
parola sulla propria terra»11. In altre parole, 
non si può neutralizzare la relazione, costitu-
iva della nostra identità: «Ogni essere umano 
viene dall’Altro, abita il linguaggio, è in una 
relazione di debito simbolico con l’altro da 
cui proviene»12. Una tesi da cui discende un 
giudizio molto severo sulla nostra epoca: «La 
retorica del divenire genitori di se stessi di 
cui il nostro tempo è uno sponsor allucinato 
trascura che nessuna vita umana si costitui-
sce da sé»13. L’autonomia che si autoafferma, 
affrancandosi dal riconoscimento e dall’attesa 
dell’Altro, misconosce la differenza e la di-
stanza: in questo modo il cerchio si chiude. 

Un Concilio in “seconda lettura” 

Forse è ora di dire che siamo stanchi della 
stanchezza postmoderna e che dobbiamo tor-
nare a guardare con occhi nuovi il tempo e lo 
spazio in cui ci è data la grazia di annunciare 
e testimoniare la Parola che rigenera la vita. 
11 M. Recalcati, Il complesso di Telemaco. Genitori e figli dopo il 
tramonto del padre, Feltrinelli, Milano 2013, p. 12. 
12 Ivi, pp. 135s.
13 Ivi, p. 57.

Rispetto a questo scenario, il Concilio c’invita 
a percorrere un sentiero stretto, evitando una 
doppia tentazione: da un lato, la tentazione 
del catastrofismo, «in cui spesso si mescolano, 
per reazione contro il punto di vista contrario 
– ha scritto Mounier –, una concezione avara 
della storia e complessi disadattamenti 
personali»14, dall’altro, dobbiamo evitare però 
anche la tentazione della consuetudine e 
dell’indifferenza, guardando dall’alto in basso 
le vicende della storia “profana” in nome di 
un immobilismo che s’illude di autoimmu-
nizzarsi nella celebrazione atemporale dei 
propri riti e delle proprie certezze. Queste 
due tentazioni hanno ricadute pastorali e cul-
turali molto diverse, anche se sembrano na-
scere da un medesimo equivoco: l’equivoco – 
non nuovo, anzi insidiosamente ricorrente in 
ogni epoca di trasformazione – di una fede 
che per essere pura dev’essere disincarnata, 
quindi esonerata dai “pericoli” di una incar-
nazione nella storia. La denuncia angosciata 
dei «profeti di sventura» (ben rilevata da Gio-
vanni XXIII) e l’apatico aggrapparsi a una 
routine abitudinaria possono essere due facce 
di una medesima reazione di fastidio nei con-
fronti di ogni evento conciliare e, più in gene-

14 E. Mounier, La paura dell’artificiale. Progresso, catastrofe, an-
goscia, Città Aperta, Troina 2007, p. 81.

rale, della sinodalità come forma ecclesiale 
qualificante: ogni esercizio di discernimento 
comunitario, a qualsiasi livello, aprirebbe cre-
pe pericolose nella compattezza monolitica 
del corpo ecclesiale, finendo per contaminar-
ne la purezza. Allora possiamo diventare lau-
datores temporis acti, sognando una cristianità 
esemplare, forse mai esistita, oppure conti-
nuare a oliare e potenziare la macchina orga-
nizzativa (trasformando inavvertitamente la 
complessità culturale esterna in complessità 
pastorale interna), in nome di un rassicurante 
anything goes. Il Concilio ci chiama invece a 
riscoprire una fede capace di fare i conti con la 
storia, scrutando incessantemente i «segni dei 
tempi» per poterli interpretare alla luce del 
vangelo. Anche – e soprattutto – se questi se-
gni sembrano molto diversi da quelli che i pa-
dri conciliari avevano davanti, espressioni di 
una società che, dopo la tragedia di due guer-
re mondiali, sperava di dar vita a un nuovo 
modello di convivenza e di sviluppo, sempli-
cemente intercettando un umanesimo impli-
cito e liberandolo dalla camicia di forza di 
ideologie contrapposte. Ma oggi, in un tempo 
in cui l’antropocentrismo ha svelato il volto 
nichilistico di una volontà di potenza astuta-

R&M↔Contesto

nomi, ma – come avrebbe detto 
Kant di lì a poco – sono eterono-
mi. La coppia concettuale auto-
nomia/eteronomia entra infatti 
nel linguaggio filosofico grazie a 
Kant, che influenzato dal pensiero 
di Rousseau ne riprende il concet-
to di autonomia e ne fa il fonda-
mento della morale. «L’autonomia 
della volontà – scrive Kant nella 
Critica della ragion pratica (1788, 
I, § 8) – è l’unico principio di tut-
te le leggi morali e dei doveri che 
loro corrispondono: invece ogni 
eteronomia del libero arbitrio, 

non solo non è la base di alcun 
obbligo, ma piuttosto è contraria 
al principio di questo e alla mo-
ralità della volontà». La moralità 
consiste nella capacità della vo-
lontà, che è libera, di seguire la 
legge dettata dalla ragione (inte-
sa come facoltà dell’incondizio-
nato, dell’assoluto), sottraendosi 
ai condizionamenti della legge 
naturale (la sfera sensibile, con i 
suoi impulsi, i suoi interessi, le sue 
passioni) o a quelli di una legge di 
tipo superiore ma esterna (la leg-
ge divina). Nel primo caso la vo-

lontà sarebbe mossa dalla ricerca 
di un vantaggio, nel secondo dal 
timore di una pena: in entrambe 
le circostanze sarebbe dunque 
eteronoma e non autonoma. Ma 
l’azione è morale soltanto quan-
do, lottando contro l’inclinazione 
al proprio vantaggio, obbedisce a 
quella legge universale che la ra-
gione indica a ciascuno in modo 
assoluto e perentorio e che ogni 
uomo, nel suo intimo, conosce da 
sempre.

da Dizionario di filosofia 
(2009), www.treccani.it

Autonomia/Eteronomia

Coppia di termini, dei quali il pri-
mo (dal gr. αυτός «stesso», e νόμος 
«legge») indica la capacità di un 
soggetto (individuale o colletti-
vo) di dare a sé stesso le leggi che 
ne regolano il comportamento, 
mentre il secondo (dal gr. έτερος 
«diverso») indica la circostanza 
contraria, ossia il fatto di ricevere 
le leggi dall’esterno, da qualcun 
altro. Per Rousseau l’autonomia 
coincide con la libertà, giacché 
si è veramente liberi, secondo 

il pensatore ginevrino, soltanto 
quando si obbedisce alla legge 
che ci si è dati. Questo concetto 
di libertà, che informava di sé la 
morale stoica e che è assimilabile 
alla nozione di «padronanza di sé 
stessi» (l’uomo è libero quando è 
padrone di sé stesso, ossia quan-
do segue la sua ragione e non è 
schiavo delle passioni), viene ap-
plicato da Rousseau alla sfera po-
litica. Nella democrazia teorizzata 
dal pensatore ginevrino il popo-
lo è sovrano e suddito al tempo 
stesso: è sovrano perché prende 

parte, direttamente e collettiva-
mente, all’assemblea incaricata di 
fare le leggi, ed è suddito perché 
obbedisce a quelle stesse leggi. 
Obbedendo alla propria volontà 
il popolo è libero: la volontà, dice 
infatti Rousseau, o è propria o non 
è. Di qui la critica al sistema rap-
presentativo, dove si riproduce la 
distinzione tra governanti e go-
vernati: in un sistema siffatto i go-
vernati, secondo Rousseau, non 
obbediscono alla propria volontà, 
ma a quella dei deputati, e quindi 
non sono liberi. Non sono auto-



2/2017 ● Proposta Educativa ↔link 11Proposta Educativa ● 2/2017↔link10

mente brandita anche dai poteri forti, come 
passare da una mera ripetizione dell’impianto 
conciliare a una sua nuova attualizzazione? 
Può continuare a scorrere il fiume del Conci-
lio in un letto così diverso da quello che i pa-
dri conciliari avevano immaginato? Ecco il 
compito di fedeltà creativa che viene richiesto 
alla comunità ecclesiale tutta intera: assumere 
la metodologia di approccio alla storia alla 
luce della fede, delineata soprattutto in Gau-
dium et spes, provando a scorporarla dalla con-
creta applicazione che ne veniva fatta in que-
gli anni e mettendola alla prova delle nuove 
sfide. Su questo terreno si può misurare la 
profezia di un Concilio in “seconda lettura”, 
che deve prendere le distanze sia da quanti 
vorrebbero archiviarne il messaggio, declas-
sandolo come un ingenuo esercizio pastorale 
ormai datato, o al contrario assumendolo, in 
modo altrettanto unilaterale, come un atto di 
rottura profonda con la tradizione, da assu-
mere solo nella sua interezza15. La memoria 
15 In tale prospettiva si potrebbe rileggere l’invito di Benedetto 
XVI a superare la dicotomia tra ermeneutica della continuità 
e della discontinuità. Opponendo un’interpretazione del Con-
cilio in chiave di «discontinuità», che «rischia di finire in una 
rottura tra Chiesa preconciliare e Chiesa postconciliare», papa 

conciliare ci offre le coordinate di fondo, che 
interessano trasversalmente la vita personale, 
il costume sociale e la dinamica ecclesiale, en-
tro le quali questo esercizio di discernimento 
può essere praticato, aggiornato e condiviso, 
coerentemente con l’invito a non pensare la 
comunità cristiana come un corpo impermea-
bile e separato: non la Chiesa e il mondo, ma 
la Chiesa nel mondo. Per svolgere il proprio 
compito, che è quello di «continuare, sotto la 
guida dello Spirito, l’opera stessa di Cristo, il 
quale è venuto nel mondo a rendere testimo-
nianza alla verità, a salvare e non a condanna-
re, a servire e non ad essere servito» (GS, 3), 
secondo il Concilio «è dovere permanente 
della Chiesa di scrutare i segni dei tempi e di 
interpretarli alla luce del vangelo» (GS, 4). 
Questa figura evangelica dei “segni dei tempi” 
è al centro del messaggio conciliare (e non a 
caso dei due pontefici del Concilio, Giovanni 
XXIII e Paolo VI: basterebbe ricordare, ri-
spettivamente, le encicliche Pacem in terris ed 
Ecclesiam suam). «Ascoltare attentamente, di-
Benedetto invitava a una più corretta «ermeneutica della rifor-
ma», che consiste in un «insieme di continuità e discontinuità 
a livelli diversi» (vd. Benedetto XVI, Discorso alla Curia romana, 
22 dicembre 2005).

R&M↔ContestoContesto↔R&M

scernere e interpretare i vari linguaggi del no-
stro tempo, e saperli giudicare alla luce della 
parola di Dio» è, secondo Gaudium et spes, 
«dovere di tutto il popolo di Dio, soprattutto 
dei pastori e dei teologi» (GS, 44). Sempre 
secondo i padri conciliari, infatti, «il popolo 
di Dio, mosso dalla fede con cui crede di es-
sere condotto dallo Spirito del Signore che 
riempie l’universo, cerca di discernere negli 
avvenimenti, nelle richieste e nelle aspirazio-
ni, cui prende parte insieme con gli altri uo-
mini del nostro tempo, quali siano i veri segni 
della presenza o del disegno di Dio» (GS, 11). 
La presenza di Cristo nella Chiesa e nella sto-
ria è già di per sé un segno, anzi il segno, che 
dev’essere messo in dialogo con tutte quelle 
forme che cooperano o semplicemente aspi-
rano alla edificazione di un mondo più uma-
no, a partire dal riconoscimento della «legitti-
ma autonomia delle realtà terrene» (GS, 36)16. 
Solo su questa base si può instaurare «un dia-
logo che sia ispirato dal solo amore della veri-
tà e condotto con la opportuna prudenza»; un 
dialogo, quindi, che «non esclude nessuno: né 
coloro che hanno il culto di alti valori umani, 
benché non ne riconoscano ancora l’autore, 
né coloro che si oppongono alla Chiesa e la 
perseguitano in diverse maniere» (GS 92). 
«Leggere i “segni dei tempi” – secondo Theo-
bald –, vuol quindi dire individuare e ammi-
rare nell’altro, spesso in chi non si pensereb-
be, il segno messianico per eccellenza che è la 
“fede” come coraggio di progettare il futuro. 
Ogni volta che ciò avviene, è un “avvenimen-
to” che si osserva a partire dal suo irraggia-
16 Un’affermazione ulteriormente esplicitata in Apostolicam 
Acuositatem: «Tutte le realtà che costituiscono l’ordine tem-
porale, cioè i beni della vita, della famiglia, la cultura, l’econo-
mia, le arti e le professioni, le istituzioni della comunità politica, 
le relazioni internazionali e così via, come pure il loro evolversi 
e progredire, non soltanto sono mezzi con cui l’uomo può 
raggiungere il suo fine ultimo, ma hanno un ‘valore’ proprio, 
riposto in esse da Dio, sia considerate in se stesse, sia conside-
rate come parti di tutto l’ordine temporale» (AA, 7).

mento e dal “contagio” che provoca»17. Non si 
tratta dunque di sovrapporre a una ricogni-
zione “positiva” dei fatti storici (di per sé im-
possibile, senza un qualche orientamento in-
terpretativo) una contro-ermeneutica, 
dominata da finalità edificanti che giustifichi-
no una lettura strumentale di tali fatti. Si trat-
ta di qualcosa di diverso e molto più comples-
so: non un atto episodico e strumentale, né 
una competenza delegabile a qualche “agen-
zia specializzata”, ma un esercizio permanen-
te di discernimento, capace di coniugare in-
terpretazione e profezia, come forma 
costitutiva dell’essere Chiesa. Ecclesiologia di 
comunione, costituita intorno alla cifra teolo-
gica del “popolo di Dio” (al centro di Lumen 
gentium), e attenzione cordiale e dialogica 
della Chiesa alla condizione dell’uomo con-
temporaneo (al centro di Gaudium et spes) qui 
convergono con straordinaria coerenza. In 
questo spazio d’interlocuzione e di coopera-
zione i credenti debbono non limitarsi a una 
funzione di retroguardia assistenziale, ma es-
sere avanguardia profetica, in quanto capaci 
17 C. Theobald, Trasmettere un Vangelo di libertà, EDB, Bologna 
2010, p. 121.

manhhai

manhhai



2/2017 ● Proposta Educativa ↔link 13Proposta Educativa ● 2/2017↔link12

R&M↔ContestoContesto↔R&M

che, prima di tradursi in procedure e strutture 
organizzative, nutre i sensi e ristruttura gli 
strumenti attraverso i quali io leggo il senso 
della storia e i suoi singoli avvenimenti19. È 
un discernimento che porta in questo modo 
tutti i componenti del popolo di Dio, insieme 
anche se con modalità diversificate, a percepi-
re le priorità e gli indirizzi delle azioni e dei 
gesti che sono chiamati a compiere, proprio 
per continuare a essere quel popolo che Dio 
sta conducendo dentro la storia, vivendo così 
quella testimonianza senza la quale nessuna 
riforma riuscirà a rilanciare un corpo stanco e 
alla ricerca di motivazioni (si veda come 
esempio EG 198: l’opzione preferenziale per 
i poveri è la scelta che ci permette di restare 
connessi allo Spirito che guida il popolo di 
Dio nella storia, evitando l’isolamento frutto 
della logica del mondo [il consumismo triste 
di EG 2], che avrebbe il risultato di renderci 
ciechi e sordi, non più capaci di cogliere la 
presenza di Dio e la sua guida). Il discerni-
mento comunitario si attua attraverso un pro-
cesso complesso e difficile che esige fiducia 
nella dinamica sinodale come pure umiltà, 
competenza e finezza nell’identificare il sen-
so, il metodo e gli ambiti del “consigliare” 
nella Chiesa. La mancanza di questa sintesi, 
che rappresenta di per sé un’alternativa co-
munitaria al verticismo e all’assemblearismo, 
ha di fatto prodotto una combinazione equi-
voca proprio di questi due atteggiamenti: un 
sostanziale verticismo decisionale, giustifica-
to da un assemblearismo inconcludente. Ma 
c’è forse anche un nodo antropologico ancora 
più radicale, che si riflette in una generale ne-
gligenza nei confronti di ogni esercizio di di-
scernimento personale: ne sono sintomi pre-
occupanti la difficoltà a concepire e articolare 
l’esistenza come cammino e risposta a una 
19 Come spiega S. Fausti, Occasione o tentazione? Arte di discer-
nere e decidere, Ancora, Milano 1997.

vocazione, la sostanziale delegittimazione del 
compito educativo come missione e come ac-
compagnamento, il tentativo di coprire il 
vuoto di ideali e di progettualità con un «pe-
dagoghese» ridotto a un mix di retorica mora-
listica e di surrogati mediatici. In questa pro-
spettiva si apre il campo di una nuova 
demitizzazione e di una nuova semina. Anzi-
tutto dobbiamo scongelare l’indifferenza con-
temporanea raccontando di un’eredità infini-
ta che ci attende. La vera eredità, ci ricorda 
anche Recalcati, non è una rendita che conse-
gue automaticamente dalla nascita biologica, 
come «Cristo prova a spiegare a un Nicode-
mo esterrefatto»: «la seconda nascita, quella 
che investe il problema dell’ereditare, è una 
conquista della soggettività. Questo significa 
che la prima nascita, quella della carne e del 

di intercettare le res umane, mostrando la 
possibilità di rileggerle come signa alla luce di 
una Parola di Dio restituita al suo primato 
nella celebrazione, nella formazione e nella 
capacità d’illuminare ogni passo della vita 
quotidiana. Rileggere i miti alienanti della 
nostra epoca in tale prospettiva significa quin-
di per noi, oggi, demitizzarne il carattere 
d’innocuo consumo estetico-emozionale e 
demistificarne la patologia nichilistica sotto-
stante. Discernere significa, prima di tutto, 
passare al setaccio l’intero volume di doman-
de implicite, aspirazioni interrotte, speranze 
tradite, ma anche di testimonianze apprezza-
bili, risposte incoraggianti, buone pratiche di 
vita; riconoscendo in tutto questo il segno di 
una nostalgia di bene e di futuro che dev’esse-
re liberata da ogni mistificazione, si possono 
sperimentare narrazioni alternative. Imparare 
a leggere per imparare a scrivere. Dobbiamo 
però lasciarci interpellare dal deficit di discer-
nimento che caratterizza la nostra epoca, 
come un fenomeno che trascende la prassi pa-
storale18. Per poter vivere la capacità di ade-
renza al reale in un momento di così forte 
18 Dovremmo interrogarci sui risultati deludenti del convegno 
ecclesiale nazionale di Palermo (1995), che aveva rilanciato 
in modo convinto la priorità del discernimento comunitario 
tanto da indicarne nel documento la metodologia: «Come 
espressione dinamica della comunione ecclesiale e metodo di 
formazione spirituale, di lettura della storia e di progettazio-
ne pastorale, a Palermo è stato fortemente raccomandato il 
discernimento comunitario. Perché esso sia autentico, deve 
comprendere i seguenti elementi: docilità allo Spirito e umile 
ricerca della volontà di Dio; ascolto fedele della Parola; in-
terpretazione dei segni dei tempi alla luce del Vangelo; valo-
rizzazione dei carismi nel dialogo fraterno; creatività spiritua-
le, missionaria, culturale e sociale; obbedienza ai pastori, cui 
spetta disciplinare la ricerca e dare l'approvazione definitiva. 
Così inteso, il discernimento comunitario diventa una scuola 
di vita cristiana, una via per sviluppare l'amore reciproco, la 
corresponsabilità, l'inserimento nel mondo a cominciare dal 
proprio territorio. Edifica la Chiesa come comunità di fratelli 
e di sorelle, di pari dignità, ma con doni e compiti diversi, 
plasmandone una figura, che senza deviare in impropri demo-
craticismi e sociologismi, risulta credibile nell'odierna società 
democratica» (Episcopato italiano, Con il dono della carità den-
tro la storia, 1996, n. 21).

trasformazione papa Francesco consiglia di 
assumere lo strumento del discernimento. In 
Evangelii Gaudium lo raccomanda ben nove 
volte, precisandolo a seconda dei contesti 
come discernimento pastorale o evangelico. 
Suggerendolo comunque come lo strumento 
più adatto per aiutare un corpo ecclesiale in 
più di un caso disorientato dall’ampiezza del-
le trasformazioni subite e richieste. Per di-
scernimento non si intende una semplice ri-
organizzazione funzionale (secondo la logica 
democratica o burocratica) dei processi di co-
struzione delle scelte e delle loro attuazioni. Il 
discernimento cristiano è molto di più: è l’e-
sperienza di un popolo che nella preghiera si 
sente unito dallo Spirito e riesce a sentire la 
presenza di Dio che lo guida nella storia (EG 
119: papa Francesco chiama questa esperien-
za «l’istinto della fede»). Il popolo di Dio fa 
così esperienza della sua identità, che è dina-
mica, tipica di chi è in cammino dentro la 
storia e continuamente percepisce in modo 
del tutto naturale (spesso precritico) la mano 
di Dio che lo accompagna e lo guida. È di 
conseguenza una esperienza antropologica 

Bro. Jeffrey Pioquinto, SJ

Bro. Jeffrey Pioquinto, SJ



2/2017 ● Proposta Educativa ↔link 15Proposta Educativa ● 2/2017↔link14

R&M↔ContestoContesto↔R&M

sangue, non è mai sufficiente a rendere una 
vita umana»20. L’invito a rinascere dall’alto ri-
guarda tutti, credenti e non credenti, che ri-
trovano su questo terreno il senso di una fra-
ternità originaria; in particolare, è rivolta 
anche a noi, sicuri di possedere il copyright del 
vangelo e sempre pronti a chiedere: «Come 
può accadere questo?», la domanda severa di 
Gesù a Nicodemo: «Tu sei maestro d’Israele e 
non conosci queste cose?» (Gv 3,9-10). Mo-
rire per rinascere, dunque, come condizione 
per accreditare una narrazione alternativa 
all’odore di morte che ci assedia, resa possibi-
le da un nuovo elogio della differenza: soprat-
tutto la differenza fra finito e infinito, che non 
ci è esterna, ma ci costituisce come l’irriduci-
bile enigma antropologico che noi siamo a 
noi stessi. Per questo dobbiamo anche ricon-
ciliarci con la distanza, come forma costituti-
va di una condizione umana che non diventa 
disumana quando ne riconosciamo la fragili-
tà: nell’ordine dello spirito possiamo, abbrac-
ciandola, riscattare la nostra finitezza. Occor-
re per questo saper rileggere nel mito della 
simultaneità la ricerca di un modo altro di 
vivere la successione temporale, di cogliere un 
senso in pienezza che non si rassegna alla 
mortificazione della distanza e non si ricono-
sce in un contenitore caotico di biografie 
spezzate. Riconciliarci con la distanza signifi-
ca reintrodurre nel lessico dell’immediatezza 
la sintassi alternativa del progettare, che passa 
attraverso la capacità di mediare dell’intelli-
genza, la pazienza di tessere relazioni, la fati-
ca del cooperare in vista del bene comune, 
l’audacia di ripensare i modelli – culturali ed 
educativi, prima ancora che economici e poli-
tici – della convivenza. Come condizione es-
senziale per mediare la distanza, infine, oc-
corre tornare, in una società “scucita”, a farci 
carico, tutti insieme, della manutenzione del 
20 M. Recalcati, Il complesso di Telemaco, p. 122.

pavimento etico della nostra società, che a 
volte sembra ridotto a un tappeto, nobile e 
glorioso, abbellito da ricami preziosi, sopra il 
quale camminiamo tutti, di cui più nessuno 
però si prende cura, mentre singoli e gruppi 
cercano di accaparrarsene spazi sempre più 
ampi. Anche noi cristiani siamo toccati da 
questo fenomeno: non è forse vero che il tap-
peto della Chiesa postconciliare è stato talora 
occupato – in qualche caso addirittura lottiz-
zato – da gruppi che, in nome della loro di-
versità («O Dio, ti ringrazio perché non sono 
come gli altri»: Lc 18,11), si sono interessati 
solo alla propria piccola porzione, trascuran-
do la cura delle cuciture che accomunano? 
Occorre insomma imparare a scucire per ricu-
cire: avere il coraggio e la saggezza di tagliare, 
di liberarsi dalla zavorra che accompagna 
sempre l’ambivalenza della storia personale e 
collettiva, per dar vita a nuove cuciture e nuo-
ve stagioni di semina. In un’epoca in cui si ha 
l’impressione che nessuno voglia più seminare 
se non è sicuro di mietere e che anzi aumenti 
costantemente, soprattutto nella politica, la 
pretesa di mietere là dove non si è nemmeno 
seminato, abbiamo tutti bisogno di ritrovare 
attitudini cooperative e generative. Nelle 
epoche di radicale transizione, i cattolici si 
sono ritrovati puntualmente dinanzi a un di-
lemma: o assecondare la tribalizzazione stri-
sciante, che guarda alla storia di tutti come 
una terra di nessuno, oppure togliere la trave 
dal proprio occhio prima di concentrarsi sulla 
pagliuzza nell’occhio del fratello.

I quattro principi della Evangelii gaudium

Nel quarto capitolo della Evangelii Gau-
dium (EG) Papa Francesco enuncia 
quattro criteri (cf. nn. 221-237) che 

possono fare da pratico e prezioso punto di 
riferimento per orizzontarsi nel cammino del 

discernimento, quasi l’indicazione di quattro 
punti cardinali per identificare dove siamo e 
dove vogliamo andare.

Primo principio:
il tempo è superiore allo spazio
Questo principio cerca di ragionare sulla ten-
sione fra controllo e possesso, da una parte, 
e azione e produzione di processi, dall’altra. 
«Dare priorità allo spazio - scrive papa Fran-
cesco - porta a diventar matti per risolvere 
tutto nel momento presente, per tentare di 
prendere possesso di tutti gli spazi di potere 
e di autoaffermazione. Significa cristallizzare 
i processi e pretendere di fermarli» (EG223). 
Dare priorità al tempo significa occuparsi di 
iniziare processi più che di possedere spazi. Il 
tempo ordina gli spazi, li illumina e li trasfor-
ma in anelli di una catena in costante crescita, 
senza retromarce.
Di qui la necessità di un cambiamento: piut-
tosto che spendersi nel catalogare le cose pre-
senti, schedarle e dominarle con la mia cono-
scenza, è preferibile impegnarsi nel dare inizio 
a processi storici che segnino positivamente la 
storia delle persone. I tempi di Dio non sono i 
nostri, mille anni per noi corrispondono a un 
giorno solo per Dio e noi dobbiamo abitare il 
tempo nella prospettiva di Dio. Dare inizio a 
trasformazioni è un atteggiamento diverso e 
più proficuo per la salvezza che occupare spa-
zi di potere. «Si tratta di privilegiare le azioni 
che generano nuovi dinamismi nella società e 
coinvolgono altre persone e gruppi che le por-
teranno avanti, finché fruttifichino in impor-
tanti avvenimenti storici. Senza ansietà, però 
con convinzioni chiare e tenaci» (EG 223).

Secondo principio:
l’unità prevale sul conflitto
In questo secondo principio ciò che viene 
messa in evidenza è la tensione fra somiglian-

za e differenza. Il principio che l’unità pre-
valga sul conflitto non significa assumere una 
prospettiva armonizzante che neghi la con-
trapposizione o il conflitto, quanto piuttosto 
riconoscere la necessità di partire dalla situa-
zione di contrapposizione così come si pre-
senta, per riuscire poi a superarla e giungere 
ad una situazione di accordo che tenga conto 
di tutte le persone e i gruppi.
Tra chi fa finta che il conflitto non ci sia, igno-
randolo o dissimulandolo, e chi si impegna nel 
conflitto restandone prigioniero, diventando 
così conflittuale e polemico, il papa indica «un 
terzo modo, il più adeguato, di porsi di fronte 
al conflitto. È accettare di sopportare il con-
flitto, risolverlo e trasformarlo in un anello di 
collegamento di un nuovo processo. “Beati gli 
operatori di pace” (Mt 5,9)» (EG 227).
La differenza va accolta, ma è punto di parten-
za per un dialogo profondo: «la diversità è bella 
quando accetta di entrare costantemente in un 
processo di riconciliazione, fino a sigillare una 
specie di patto culturale che faccia emergere 
una “diversità riconciliata”» (EG 230).

Terzo principio:
la realtà è più importante dell’idea
Questo principio rimanda al contrasto fra reale 
e ideale. Il papa mette energicamente in guar-
dia dal costruire mappe concettuali della realtà 
che non si confrontino in un giudizio serrato 
con essa, dando il primato all’eleganza forma-
le o alla completezza logica di una visione del 
mondo, piuttosto che alla sua capacità di giun-
gere ad una conoscenza della reale concretezza 
della vita e del bene. In un discorso a Buenos 
Aires Bergoglio diceva: «La riflessione astrat-
ta corre il rischio di perdersi in elucubrazioni 
su oggetti astratti o avulsi, impegnata in una 
ricerca asettica della verità, dimenticando che 
l’obiettivo di ogni riflessione umana è l’essere 
reale in quanto tale». Se si separa la dinamica 



2/2017 ● Proposta Educativa ↔link 17Proposta Educativa ● 2/2017↔link16

La chiave (da Prisoner 709)

Ti riconosco dai capelli, crespi come 
cipressi, da come cammini, come ti 
vesti, dagli occhi spalancati come i 
libri di fumetti che leggi, da come 
pensi che hai più difetti che pregi, 
dall’invisibile che indossi tutte le 
mattine, dagli incisivi con cui mor-
di tutte le matite, le spalle curve 
per il peso delle aspettative come 
le portassi nelle buste della spesa 
all’Iper, e dalla timidezza che non ti 
nasconde perché ha il velo corto, da 
come diventi rosso e ti ripari dall’im-

barazzo che sta piovendo addosso 
con un sorriso che allarghi come un 
ombrello rotto. Potessi abbattere lo 
schermo degli anni ti donerei l’in-
consistenza dello scherno degli altri, 
so che siamo tanto presenti quanto 
distanti, so bene come ti senti e so 
quanto ti sbagli, credimi.

No, non è vero che non sei capace, 
che non c’è una chiave.

Sguardo basso, cerchi il motivo per 
un altro passo, ma dietro c’è l’unci-
no e davanti lo squalo bianco e ti fai 

solitario quando tutti fanno bran-
co, ti senti libero ma intanto ti stai 
ancorando. Tutti bardati, cavalli da 
condottieri, tu maglioni slabbrati, 
pacchiani, ben poco seri. Sei nato 
nel Mezzogiorno però purtroppo 
vedi solo neve e freddo tutt’intorno 
come un uomo Yeti. La vita è un ci-
nema tanto che taci, le tue bottiglie 
non hanno messaggi. Chi dice che il 
mondo è meraviglioso non ha visto 
quello che ti stai creando per restar-
ci. Rimani zitto, niente pareri. Il tuo 
soffitto: stelle e pianeti. A capofitto 
nel tuo limbo in preda a pensieri 

procedi nel tuo un labirinto senza 
pareti.

No, non è vero che non sei capace, 
che non c’è una chiave.

Noi siamo tali e quali, facciamo 
viaggi astrali con i crani tra le mani. 
Abbiamo planetari tra le ossa parie-
tali, siamo la stessa cosa mica siamo 
imparentati, ci separano solo i ca-
lendari. Vai tallone sinistro verso l’in-
terno Caronte diritto verso l’inferno, 
lunghe corse, unghie morse, lune 
storte, qualche notte svanita in un 

sonno incerto poi l’incendio. Potessi 
apparirti come uno spettro lo farei 
adesso ma ti spaventerei perché 
sarei lo spettro di me stesso e mi di-
resti: «Guarda tutto a posto, da quel 
che vedo invece tu l’opposto. Sono 
sopravvissuto al bosco ed ho battu-
to l’orco. Lasciami stare fa uno sforzo 
e prenditi il cosmo. E non aver paura 
che…».

No, non è vero che non sei capace, 
che non c’è una chiave. Una chiave, 
una chiave, una chiave…

da www.caparezza.com

Contesto↔R&M

della verità da quella della bontà e della bel-
lezza, «l’essere si frattura, si idealizza, diventa 
un’idea, non è reale». Non è una presa di posi-
zione contro la riflessione, il pensiero filosofi-
co o scientifico, tutt’altro. Da un lato si tratta 
di riflettere sul senso del conoscere umano da 
una posizione di realismo critico, per la quale 
il soggetto non si limita a collegare tra loro in 
modelli idee astratte, ma riconosce il dinami-
smo della coscienza. «… non mettere in prati-
ca, non condurre la Parola alla realtà, significa 
costruire sulla sabbia, rimanere nella pura idea 
e degenerare in intimismi e gnosticismi che 
non danno frutto, che rendono sterile il suo 
dinamismo» (EG 233).
Possiamo lamentarci che i giovani sono vitti-
me e attori dei miti di oggi… Solo un «cuo-
re che vede» (Benedetto XVI) la loro vita e 
le loro storie consente di avviare percorsi di 
cambiamento o di maturazione; solo un ascol-
to attento della vita ci darà la possibilità di 
tracciare itinerari, avviare sperimentazioni… 
e cogliere così il nuovo. Non puoi far cresce-
re un fiore se prima non conosci il terreno in 
vuoi seminarlo! Il criterio che deve accom-
pagnarci è quello dell’incarnazione. Quando 
parliamo dell’umanità di Gesù si riferiamo ad 

una realtà concreta: una terra, un popolo, una 
lingua, dei tratti somatici, delle tradizioni… 
Cristo è venuto nella carne ed è la carne di 
Cristo che noi valorizziamo, è la carne di una 
comunità, la carne di ragazzi che noi curiamo.

Quarto principio:
il tutto è superiore alla parte
Questo principio invita a cogliere la tensio-
ne che c’è tra globale e locale. Uno dei miti a 
cui abbiamo fatto riferimento è quello della 
simultaneità frutto anche della “despazializ-
zazione”. L’incapacità a governare gli avveni-
menti porta a tentazioni di chiusura, di eri-
gere muri e barriere, a sbarrare le finestre e a 
rinchiuderci in casa, seguendo lo slogan «pic-
colo è bello!». Questa chiusura nel particolare 
è presente anche nelle realtà pastorali, ad essa 
diamo il nome di campanilismo: la mia par-
rocchia, il mio gruppo… pensando che i con-
fini del mondo e della chiesa coincidano con 
i confini della nostra parrocchia o del nostro 
gruppo. 
Con un tono quasi lirico papa Francesco 
scrive: «Bisogna prestare attenzione alla di-
mensione globale per non cadere in una me-
schinità quotidiana. Al tempo stesso, non è 

R&M↔Contesto

opportuno perdere di vista ciò che è locale, 
che ci fa camminare con i piedi per terra. Le 
due cose unite impediscono di cadere in uno 
di questi due estremi: l’uno, che i cittadini 
vivano in un universalismo astratto e globa-
lizzante, passeggeri mimetizzati del vagone 
di coda, che ammirano i fuochi artificiali del 
mondo, che è di altri, con la bocca aperta e 
applausi programmati; l’altro, che diventino 
un museo folkloristico di eremiti localisti, 
condannati a ripetere sempre le stesse cose, 
incapaci di lasciarsi interpellare da ciò che è 
diverso e di apprezzare la bellezza che Dio 
diffonde fuori dai loro confini» (EG 234).

Il superamento di questa bipolarità si può re-
alizzare solamente se si tiene conto di ogni 
persona, e ciascuno può svilupparsi solamente 
assieme agli altri, mai da solo. La persona si ri-
trova solamente negli altri, il tutto e la parte si 
ritrovano l’uno nell’altra. Se il bene comune è 
l’insieme delle condizioni che permettono alla 
persona di fiorire, allora è solamente nel con-
testo di un bene comune che il soggetto può 
diventare davvero ciò che è. Il soggetto è indi-
viduo in relazione, e il bene della comunità, del 
gruppo o del popolo non sono somma dei beni 
individuali, ma sono il complesso delle relazio-
ni, sono il suo bene comune, che è indivisibile. 
Per questo l’immagine del poliedro – così cara 
a papa Francesco – diventa rilevante. Se non 
si guarda a quel tutto non si riesce a capire la 
persona (e in quel tutto c’è anche e soprattutto 
Dio, senza lo sguardo su di lui e a partire da lui 
non possiamo capirci fino in fondo!). È pro-
prio perché la persona sta al centro – per co-
glierne la verità profonda, per permettere che 
si sviluppi per quanto possibile, per coglierne 
la collocazione nell’universo – che dobbiamo 
vedere il contesto relazionale in cui essa si tro-
va, che dobbiamo guardare al tutto. In questo 
senso il tutto è superiore alla parte.



2/2017 ● Proposta Educativa ↔link 19Proposta Educativa ● 2/2017↔link18

R&M↔Sguardi Educativi
R&M↔SGUARDI EDUCATIVI

L’articolo precedente ha tocca-
to i nodi principali del tema 
di questo numero di Proposta 
Educativa e ha anche antici-
pato e definito il perimetro 

all’interno del quale si svilupperà il mio in-
tervento che proverà ad offrire alcune decli-
nazioni particolari delle criticità emerse per 
indicarne la ricaduta educativa.
Occorre ripartire anche dai germi di speran-
za e di generatività che la severità del quadro 
proposto non deve occultare, anche perché è 
evidente che non possiamo rassegnarci a quel-
lo che Franco Arminio descrive come un «ro-
sario dello sconforto». È forte la tentazione di 
cedere ad una certa rassegnazione di fronte ad 
una polverizzazione e frantumazione del reale 
che può disorientare, sconcertare, spaesare.
Allo spaesamento Arminio contrappone la 
paesologia, il ritrovare all’interno dei nuclei di 
quell’Italia dismessa, che è l’Italia appennini-
ca, riserve di humanitas per arginare l’erosio-
ne degli spazi di socialità necessari, nell’epoca 
dei social, per ritrovarsi. 
Nel momento in cui estremizziamo quei 
miti di cui scrive don Antonio noi abbiamo 
già perso, abbiamo già operato una selezio-
ne violenta di alcune dimensioni che vanno 
invece pienamente recuperate: la fragilità, la 
vulnerabilità connaturate, congenite. Per far-

lo abbiamo bisogno di compiere una salutare 
opera di decostruzione del mito principale, da 
cui gli altri derivano: il mito della espansione 
illimitata del sé, alimentato dalla fiducia in-
condizionata e illimitata nella tecnologia.
Occorre il recupero del senso del limite: ac-
cettare di avere confini e limiti ontologici, 
parapetti che ci consentono e ci obbligano a 
guardare non aldilà, ma aldiquà.
Aldiquà del limite c’è molto da fare, c’è il no-
stro campo di intervento all’interno dei nostri 
confini, non il punto in cui finiamo, ma quel-
lo da cui cominciamo ad esistere e a differen-
ziarci.
Occorre accettare di essere al tempo stesso 
complessi e, in parte, impotenti. La com-
plessità emerge anche dai nostri punti di vi-
sta, dal modo in cui sentiamo la vita e c’è un 
vistoso bisogno di recuperare luoghi e spazi 
di ascolto, di relazione, in una dimensione 
però anche legata proprio a una sensorialità: 
percepire, toccare, sentire… danno nella loro 
corporeità il senso dell’esserci, perché siamo 
ormai smaterializzati, virtualizzati, che vuol 
dire però sostanzialmente correre il rischio di 
disperdersi. Il pregio delle nostre scuole se-
condo me è quello invece di essere in fondo 
poco tecnologizzate e alla fine poco connesse 
con l’esterno, ma ancora abbastanza in grado 
di far sentire la corporeità: le aule, i muri, l’o-

Sguardi educativi
SULLA REALTÀ ODIERNA

Antonella Fucecchi

catherine

rologio, la campanella… abbiamo, cioè, una 
qualità della presenza che tra un po’ risulterà 
preziosa e poi, una volta perduta, si tenterà di 
rivitalizzarla con modalità vintage.
Ma il cuore di ogni esperienza educativa è 
soprattutto guardarsi negli occhi, la modali-
tà che abbiamo scelto noi: avremmo potuto 
organizzare alla fine un seminario online, un 
webinar, ma avremmo perso anche la fatica 
della sintesi e la complessità e l’impotenza 
alle volte di arrivare perché abbiamo i tempi 
ristretti, ma all’interno di questi limiti possia-
mo fare un’esperienza di Humanitas impor-
tante.
In questo scambio, con la pazienza che richie-
de, sperimentiamo e recuperiamo come valori 
la fragilità, e la vulnerabilità: in questa ottica 
la certezza della morte ci costringe a riuma-
nizzarci, ci rende più veri perché quello è un 

confine che possiamo illuderci di scantonare, 
di procrastinare, di dilazionare, mentre invece 
è l’appuntamento fondamentale, quello che 
proietta una luce di senso sul resto. 
Riconsiderare con altri occhi la malattia, la 
non produttività, la vecchiaia decostruisce 
l’altro mito, quello dell’eterna giovinezza, 
della tecnologia, della sicurezza; è chiaro che 
li abbiamo dentro, probabilmente non riu-
sciremo a guarire, però, aprire gli occhi sulla 
realtà nuda è necessario. Una delle definizio-
ni di Humanitas più complete viene proprio 
dal mito greco ed è la risposta all’indovinello 
della Sfinge: esso contiene l’idea dell’uomo, di 
un essere non descritto in base alle sue facoltà 
razionali o a ciò di cui è dotato in più rispetto 
ad altri, ma alla inesausta volontà di muoversi 
costantemente, di farlo in uno spazio-tempo 
che va dall’alba al tramonto, a quattro zampe, 

Humanitas

La parola humanitas è vaga ed elogiativa al tempo stesso; indica gli esseri umani che sono degni del nome 
di uomo perché non sono né barbari né inumani, né incolti. Humanitas vuol dire cultura letteraria, virtù di 
umanità e stato di civiltà. Tutti gli uomini appartengono al genere umano ma alcuni sono più umani degli 
altri; l’humanitas è dunque un merito piuttosto che un tratto universale. Humanitas corrisponde a ciò che noi 
chiamiamo civilizzazione: una modificazione interna all’uomo e insieme un’estensione dell’azione umana sul 
mondo esterno. Il concetto di humanitas nasce dalla rielaborazione originale di materiale greco e dal contri-
buto dello stoicismo. Nella diffusione dell’ideale di humanitas gli storici romani videro lo scopo e la missione 
civilizzatrice del loro impero. Soprattutto in Terenzio troviamo quella che è universalmente considerata la 
migliore sintesi del concetto di humanitas, cioè la celebre massima: «Homo sum: humani nhihil a me alienum 
puto» («Sono un uomo: tutto ciò che è umano non lo ritengo a me estraneo»). In tale formulazione l’huma-
nitas è proclamata come un valore universale e onnicomprensivo. L’uomo rivendica il diritto-dovere di inte-
ressarsi ai problemi degli altri uomini con un atteggiamento di solidarietà e condivisione. A Cicerone invece 
si deve lo sviluppo del significato come cultura enciclopedica, soprattutto letteraria ma non solo. Per secoli 
a partire dall’età umanistica fino alla prima metà del Novecento il concetto di humanitas è stato considerato 
come uno dei più preziosi valori universali che la nostra cultura è riuscita a elaborare, ma secondo Veyne non 
è così; infatti esordisce dicendo «il lettore si rassicuri: l’autore diffida quanto lui della parola humanitas». Infatti 
sotto la copertura di parole come pedeia e humanitas Greci e Romani costruirono regimi dispotici, dall’impero 
ateniese a quello romano. Il limite principale del concetto antico di humanitas per Veyne sarebbe la sua non 
ancora completa universalità; per i moderni l’universalismo stoico rimane timido (infatti l’humanitas romana 
non è riuscita a spingersi oltre i confini dell’impero: per raggiungere una dimensione pienamente universale 
si dovette attendere l’umanesimo cristiano). Il pensiero moderno nega l’esistenza di una natura umana uni-
versale. Ma c’è il rischio di arrivare a svuotare completamente l’universalità del concetto di humanitas intro-
ducendo l’idea erronea che la natura umana sarebbe variabile a piacere secondo diverse epoche e società.

di A. Muleriente, in tesionline.it



2/2017 ● Proposta Educativa ↔link 21Proposta Educativa ● 2/2017↔link20

Elena Pulcini nel suo testo La cura del mondo. 
Paura e responsabilità nell’età globale addita 
un ulteriore passo avanti: la paura contiene 
in sé anche l’idea di una preoccupazione, che 
può essere la paura di qualcuno o la paura per 
qualcuno, cioè l’«atteggiamento di cura»: io 
ho paura per qualcuno e mi responsabilizzo, 
mi attivo, per una protezione per una cura. 
Il termine cura è ambivalente perché in latino 
vuol dire chiaramente anche preoccupazione, 
affanno che ne rappresenta il lato ansioso, ma 
in sé la cura è la modalità relazionale che ab-
biamo di prenderci in carico l’uno con l’altro e 
non c’è dubbio che il bambino a quattro zam-
pe diventa bipede se qualcuno lo accudisce e 
veglia sulla sua evoluzione. 
Arriviamo ad avere l’età senile delle tre zampe 
se abbiamo avuto modo di nutrire, curare la 
nostra vita, se abbiamo superato delle malat-
tie e se abbiamo avuto la forza di rialzarci, la 
resilienza.
Le mani della cura sono mani femminili, ma 
non è un compito esclusivamente femminile 
perché anche questo è un altro grosso equi-
voco.
Invece dell’atteggiamento di cura abbiamo 
bisogno tutti, il pianeta in primis, con una 

pio, ne porta dietro tante altre, come l’idea 
che l’uomo non è un albero e quindi relativiz-
za la retorica delle radici.
Abbiamo piedi e non radici: assumere il mo-
vimento come modo di essere connaturato 
all’umanità permette di impostare anche la 
questione dello ius migrandi: il diritto di muo-
versi, perché non siamo piantati a terra. Amin 
Maalouf, autore cristiano libanese, ha scritto 
Origini, un testo sulla complessa storia della 
sua famiglia; prezioso volume che va a deco-
struire proprio l’albero: io ho dei piedi, non 
ho delle radici ed è fondamentale perché le 
radici ti vincolano al riscatto, se ti liberi muori 
e non è così: io se mi muovo, non muoio; se 
mi muovo però evolvo e conosco attraverso 
questo processo.
Naturalmente è chiaro che poi l’albero si 
porta dietro la dinamica della verticalità e 
allora il filologo classico Bettini suggerisce 
per l’identità metafore orizzontali, inclusive, 
come il fiume.
L’idea dell’identità fatta fiume è molto più 
ricca perché il fiume è una massa liquida che 
si arricchisce di altre acque rimanendo se stes-
so, è vivo nella misura in cui si muove, rimane 
con quel nome, con quel letto, con quelle ca-
ratteristiche, aumenta la fecondità al suo in-
terno attraverso questi innesti fecondi. 
I frutti puri impazziscono: abbiamo bisogno 
di scambi e fecondità per arricchire il nostro 
sguardo e trovare insieme approcci alternativi. 
L’innesto fecondo non teme la contaminazio-
ne, il contagio; il culto della purezza appare, 
invece, con tutto quello che sappiamo essere il 
repertorio quando abbiamo paura, altro gran-
de tema dei nostri tempi incerti e liquidi.
L’insicurezza, angoscia primordiale, può ali-
mentare la spirale del terrore, ma può anche 
evolvere positivamente come dimostra effi-
cacemente un’ altra espressione del pensiero 
femminile.

R&M↔Sguardi EducativiSguardi Educativi↔R&M

a due, a tre. In tutte le dimensioni del suo es-
sere, l’uomo non rinuncia ad evolvere (l’edu-
cazione è un’evoluzione continua e costante).
L’enigma della specie umana include neces-
sariamente anche le icone deboli: il bambino, 
che ancora non può e non sa camminare e che 
però è titolare di diritti; il vecchio curvo che 
arranca faticosamente e vive la sua ultima sta-
gione.
Evidentemente queste immagini fragili ri-
chiamano il principio della responsabilità sul-
la vita nel suo complesso, cioè, questioni di 
bioetica di una complessità che noi possiamo 
qui soltanto delineare.
Basti pensare, per esempio, al destino degli 
embrioni congelati nei laboratori e che qual-
cuno un giorno dovrà decidere se potranno 
continuare la loro evoluzione o se verranno 
distrutti.
Sono responsabilità che una volta l’uomo non 
aveva, semplicemente perché la tecnologia 
non lo portava fino a questo punto e quindi 
l’aumento di controllo sulla realtà è, quindi, 
un aumento di responsabilità… il caso del 
piccolo Charlie: la natura avrebbe deciso e 
una volta avremmo accompagnato il bambi-
no, che non aveva le possibilità, alla conclu-
sione di questo suo percorso esistenziale. 
Ma c’è anche l’uomo a tre zampe: cioè, l’anzia-
no che avanza col bastone! Ce lo siamo persi 
evidentemente, perché l’abbiamo in qualche 
modo eliminato dalla fascia produttiva. 
Occorre allora decostruire anche alcune raf-
figurazioni saldamente presenti nel nostro 
immaginario: siamo troppo legati all’uomo 
vitruviano, che è un uomo meridiano: ma-
schio, adulto, libero e sostanzialmente diritto, 
totalmente autosufficiente, letteralmente in-
flessibile.
Abbiamo bisogno di valorizzare anche per-
corsi alternativi, un certo tipo di pensiero 
al femminile o di riflessione filosofica come 

quella di Adriana Cavarero, che ha scritto un 
libro interessante: Inclinazioni. Critica della 
rettitudine, Raffaello Cortina Editore, 2014.
Audacemente l’autrice tesse l’elogio del pen-
siero curvo, dell’inclinazione, dimostrando 
che questo tipo di uomo leonardesco è un 
uomo che non si sa guardare intorno, avanza 
verso un obiettivo fuori, estraneo, non si gira, 
non si sa piegare, non assume la postura curva, 
non sa – in buona sostanza – prendersi cura. 
Quindi, avanza ponendosi di fronte esclusiva-
mente l’obiettivo che vuole raggiungere. 
Da un punto di vista educativo, invece, abbia-
mo bisogno di un pensiero curvo, inclinato e 
l’autrice ribalta il luogo comune per il quale 
ciò che è storto è anche errato, in quanto non 
retto.
Nella curva c’è la cura: ci curviamo sulle per-
sone che amiamo, quando vogliamo occupar-
ci di qualcosa; prestare attenzione esige che 
noi perdiamo una verticalità sia pure in modo 
momentaneo e questo è fondamentale.
La Cavarero contrappone a questa immagi-
ne di uomo che abbiamo interiorizzato quel-
la della Madonna di Leonardo che, invece, si 
inclina portando le braccia in avanti per con-
sentire al bambino di tenersi in piedi.
In quella postura lei ravvisa una figura ellittica 
a due fuochi: madre e bambino interagiscono 
in una reciprocità asimmetrica, ma dotata di 
spazio vitale per entrambi.
La madre si inclina, nel farlo non cade, non 
perde l’equilibrio, ma consente all’altro di es-
sere e lo fa senza chiuderlo in un abbraccio 
concentrico e circolare.
Del resto in educazione pensiamo anche per 
icone, simboli: manipoliamo immagini che 
non sono mai neutre, non è mai innocuo il 
ricorso ad una similitudine. Occorre fare at-
tenzione anche ai tipi di metafora alle quali 
facciamo riferimento: scegliere come icona di 
Humanitas l’uomo che cammina, per esem-

Mario Micklisch



2/2017 ● Proposta Educativa ↔link 23Proposta Educativa ● 2/2017↔link22

Il mutamento

La sociologia del mutamento socio-
culturale odierna definisce la socie-
tà stessa come un reticolo, una rete 
interconnessa, plasmabile, di azioni 
sociali; il mutamento, alla luce di 
questo, appare essere una differen-
za di variazione del sistema causata 
da azioni sociali, una variazione che 
avviene in un campo, o ambito, de-
finibile e distinguibile.
Altro aspetto da tener presente è che 
la portata del cambiamento, il suo 
impatto, possono, naturalmente, va-

riare: esistono mutamenti parziali, di 
portata limitata, che causano trasfor-
mazioni in ambiti ben precisi; in altri 
casi, invece, l’impatto è ben più ampio 
e può portare a variazioni globali, a 
cambiamenti dell’intera organizzazio-
ne del sistema sociale. Per analizzare 
il mutamento di un ambito sociocul-
turale è opportuno, quindi, sottoli-
neare le differenze tra gli stati osser-
vati, proporre eventuali azioni-causa, 
eventi che possono aver facilitato o 
stimolato la trasformazione, e definire 
la portata del mutamento stesso, de-
scrivendo l’eventuale impatto globale 

che ne è derivato, oppure descriven-
do l’influenza del cambiamento, o dei 
cambiamenti, che hanno causato il 
mutamento nell’ambito definito.
[…] È semplice comprendere l’im-
portanza dell’attenzione […] da de-
dicare ai movimenti rivoluzionari, alle 
contestazioni, e alle azioni che volu-
tamente cercano di portare al cam-
biamento, ma, allo stesso tempo, è 
necessario osservare le semplici azio-
ni, non intenzionalmente compiute a 
questo scopo, che causano o facilita-
no la trasformazione.

da wikipedia.it

R&M↔Sguardi EducativiSguardi Educativi↔R&M

l’uomo fatto di terra, di humus, sarà in vita, 
egli apparterrà alla dea Cura che avrà un pa-
trocinio particolare su questo essere venuto al 
mondo. 
Abbiamo toccato tanti punti che richiamano 
l’educatore al principio responsabilità e alla 
assunzione di un principio di adultità. Per 
educare occorre avere il coraggio di essere 
adulti.
In fondo adulto è colui che rinuncia ad un ap-
pagamento infinito e lo sa fare per un altro, e 
non si può essere adulti se non si è portato a 
termine un processo relazionale che ci vede 
non più destinatari di cure, di attenzioni, ma 
erogatori di attenzione per l’altro.
L’adultità oggi fa fatica ad emergere perché 
siamo anche nell’epoca dell’adolescenza infi-
nita. Adulto è un participio passato, partici-
pio perfetto del verbo adolesco che vuol dire 
cresco; adolescente, adulto sono due participi. 
In buona sostanza nel primo l’azione è ancora 
in corso, nell’adulto l’azione è completa e noi 
non riusciamo a completare, non riusciamo a 
chiudere questo cerchio. In questo caso ci può 
soccorrere anche il ricorso ad un altro mito, 
rivitalizzato da Recalcati, quello di Ulisse e 
Telemaco.
La linea Laerte-Ulisse-Telemaco in qualche 
modo rimette in sesto proprio la relazione 
intergenerazionale che è collassata, perché 
nel momento in cui si considera l’ infante 
non titolare di diritti e il vecchio un peso da 
sopprimere si è distrutto il passaggio delle 
consegne, che invece è fondamentale, a cui 
dovremmo tenere, perché è evidente che 
nessuno è onnipotente e può esaurire il bi-
sogno di senso.
Evangelicamente l’idea del servo inutile in 
fondo alla fine ci riconforta: possiamo fare 
fino a un certo punto, ma quel poco, nel mo-
mento in cui ci siamo, quello sarà il nostro 
personale contributo. 

precisazione per rispondere a don Antonio: 
è vero che c’è il rischio di un ambientalismo 
settario, ma questo rischio si annulla se si 
adotta il pensiero delle connessioni, non il 
pensiero della connessione virtuale del web, 
ma il pensiero che connette gli approcci e i 
punti di vista, che unifica e armonizza le stra-
tegie. Visto che i problemi globali sono ormai 
tutti interdipendenti e interconnessi, non si 
possono risolvere con un pensiero unico. 
Il pensiero delle connessione riattiva le celle 
chiuse, va a riscoprire i nessi mancanti, e li 
mette insieme in modo sinergico; le siner-
gie sono necessarie perché occorre, dopo la 
parcellizzazione e l’analisi, la sintesi che va 
concepita come una tessitura e in questo la 
funzione femminile del pensiero umano è 
individuata come una delle facoltà razionali 
della persona umana nel suo insieme, senza 
alcuna conflittualità di genere.
 Il pensiero della cura è quello di cui attual-
mente noi abbiamo bisogno per il manteni-
mento in vita della specie umana e attraverso 
il mantenimento della specie umana dell’inte-
ro ecosistema planetario.
Il mito della cura è molto interessante perché 
ha a che fare con la nascita dell’uomo, come 
appare nella narrazione di Igino : la dea Cura 
passando vede sul greto di un fiume della cre-
ta e inizia a plasmarla e ne ricava una figura; 
poi passerà Giove a cui la Cura chiede di in-
fondere in qualche modo la vita. Anche Gio-
ve è interessato e inizia una disputa tra loro su 
chi dovrà dare il nome. 
Nella disputa entra anche la Terra che recla-
ma la sua parte perché ha dato la sostanza; al-
lora viene convocato Saturno, Crono, il quale 
dovrà decidere chi avrà il potere su questo 
essere. Il dio del Tempo stabilisce che dopo 
la morte ciascuno riprenderà quello che aveva 
donato: Giove, il respiro vitale che aveva in-
fuso alla creatura, la Terra la creta, ma finché 

E ora, in conclusione, occorre ridefinire il 
compito e il ruolo del formatore e dell’edu-
catore: dietro Telemaco c’è anche Mento-
re (mi sembra che Recalcati non abbia dato 
importanza a questa figura) e il risveglio di 
Telemaco avviene attraverso un intervento di 
questo amico del padre che va a trovarlo ad 
Itaca. Mentore è Athena che assume sem-
bianze maschili e che interviene a interrom-
pere questo rapporto infinito che Telemaco 
ha con Penelope. 
In fondo Telemaco è un Edipo che non ha 
dovuto vivere il dramma dell’uccisione del pa-
dre perché il padre si è eliminato da solo, ma 
questa relazione Penelope-Telemaco è deva-
stante per il figlio che non trova una via di 
uscita perché non ha una figura maschile di 
riferimento. 
I Proci sono figure rapaci, gli altri sono vec-
chi, o sono bambini, o sono ancelle, o sono 
donne e quindi un’appendice del materno. 
Quando interviene, Mentore recide il cordo-
ne ombelicale. 
In quanto educatori noi siamo chiamati a 
questo, a risvegliare la coscienza: Mentore in 
poche parole chiede a Telemaco che cosa in-
tenda fare.

Non è più il tempo di comportarsi da bambini 
(come pure nota San Paolo), ma occorre una 
decisione, smuoversi dall’inerzia dell’attesa 
vuota: partire, dunque muoversi alla ricerca 
del padre per verificare se sia vivo o morto. Se 
non fosse più in vita, il primo passo sarebbe 
liberarsi dal vincolo materno e poi decidere 
come gestire l’eredità.
Questo passaggio è assolutamente fonda-
mentale e il fatto che Mentore sia un uomo-
donna-uomo ci richiama anche la necessità 
che l’educatore sappia affrontare proprio nei 
nostri tempi anche un’altra complessità: l’illu-
sione di poter cancellare le differenze ci pone 
di fronte a questioni educative assolutamente 
emergenti, esempio la questione del gender, 
che è stata liquidata in modo un po’ superfi-
ciale e su cui una riflessione andrebbe affron-
tata seriamente.
Un educatore che si confronta con delle realtà 
mutanti lo deve fare senza giudicare, in classe 
si è l’insegnante di tutti. Anche il bambino 
che ha due padri necessita di cura educativa, 
non si può dire di no.
Gli educatori sono in prima linea in una si-
tuazione assolutamente inedita in cui non esi-
stono ricette, strategie, soluzioni: è un lavoro 



2/2017 ● Proposta Educativa ↔link 25Proposta Educativa ● 2/2017↔link24

Sguardi Educativi↔R&M

Il senso dell’educare

E ducare è un servizio alla perso-
na, un progetto di accompagna-
mento; educare significa saper 
costruire e gestire relazioni sta-
bili, significative, oblative, lungo 

un processo di sviluppo in cui la persona 
conquista la consapevolezza delle proprie 
potenzialità, un progressivo incremento 
delle capacità di autonomia e di decisione 
e matura modalità nuove nelle relazioni, 
nella partecipazione affettiva, nella socia-
lizzazione. Presupposto fondamentale della 
relazione educativa è la capacità di accogliere 
l’altro, gettando un ponte per favorire la co-
struzione dell’identità soggettiva, persona-
le e originale: la relazione si costruisce con 
l’altro e per l’altro e si traduce in un ascol-
to partecipato che pone istanze di accogli-
mento, stima, rispetto, amore.
La asimmetria nella relazione educativa non 
si manifesta assolutamente in una condizio-
ne di superiorità gerarchica ma come genera-
trice della responsabilità dell’altro; la relazione 
è così orientata alla dialogicità, l’io e il tu si 
appartengono e si comprendono. La dialogi-
cità si incarna in una responsabilità che sol-
lecita a mettersi in discussione e ad accettare 
il pensiero divergente. 

L’impegno educativo richiede capacità di de-
dizione, coerenza e credibilità. All’educatore 
viene richiesta una buona propensione comu-
nicativa e una consapevole e accogliente affet-
tività; per l’instaurarsi di una corretta relazio-
ne educativa è necessario quindi un positivo 
legame affettivo tra educatore e soggetto in 
formazione. Inoltre, è indispensabile che chi 
opera in campo educativo impari a gestire la 
qualità affettiva delle relazioni, sintonizzan-
dosi con il mondo interiore dell’altro e dispo-
nendosi affinché la persona possa riconoscere 
ed esprimere le proprie emozioni. Lo scarso 
equilibrio psicologico dell’educatore mette in 
serio pericolo la relazione educativa.
Ci sono almeno altre due parole-chiave, nel-
la costruzione di una relazione educativa au-
tentica: gratuità e reciprocità. Gratuità come 
dimensione oblativa della relazione e recipro-
cità come disponibilità dell’educatore a edu-
carsi mentre educa, che è la condizione che gli 
consente di essere un testimone credibile dei 
valori, delle esperienze, delle idee e della fede 
che tessono il senso del suo essere nel mondo.
Papa Francesco ci ha ricordato che i pilastri 
dell’educazione sono «trasmettere conoscen-
za, trasmettere modi di fare, trasmettere valo-
ri. Attraverso questi si trasmette la fede» e che 
«l’educatore deve essere all’altezza delle per-
sone che educa, deve interrogarsi su come an-

R&M↔EDUCAZIONE/EDUCATORE

Per una certa idea di educazione
E DI EDUCATORE

Chiara Palazzini

Phil Roeder

di ricostruzione-decostruzione continua e il 
buon Mentore fa questo.
Un altro punto fondamentale con cui chiude-
rò ritorna alla fragilità, alla debolezza e ad una 
domanda di senso angosciosa, ma ineludibile: 
che fare dei vecchi? Che fare delle malattie 
degenerative? Dove le mettiamo queste vite 
che abbiamo prolungato all’infinito che, però, 
non sono più tanto efficienti e hanno bisogno 
di una serie di cure? 
Il modo in cui Ulisse tratta il padre Laerte 
è indicativo. Quando Ulisse rientra si deve 
fare riconoscere; i riconoscimenti sono tut-
ti funzionali al bisogno di recuperare una 
sovranità e ognuno riconosce a modo suo. 
Euriclea perché sente la cicatrice causata 
dal cinghiale: il tatto, quindi, la corporeità: 
senza occhi, senza orecchie riconosce quella 
ferita sul ginocchio. 
Penelope ha bisogno del riconoscimento più 
complesso: c’è l’enigma del letto che è dupli-
ce: lui teme che lei l’abbia fatto tagliare, tra-
dendolo e lei teme che lui non si ricordi più 
della passata intimità. Per lui è importante 
che la moglie lo riconosca perché altrimenti 
lui non sarebbe mai veramente tornato, quin-
di è l’occhio femminile che concede il ricono-
scimento. 
L’unico riconoscimento gratuito è quello 
che avviene quando incontra il padre, per-
ché lui lì ha recuperato la sua sovranità. Il 
congedo vero da Edipo, avviene quando 
cioè Ulisse vede questo vecchio che arranca 
nell’orto, e piange, si ferma. Il pianto è il 
congedo dalla immagine del padre diviniz-
zata, demonizzata, esaltata; quello che lui 
vede è un vecchio che forse casualmente gli 
ha passato la vita, al quale però è legato da 
un vincolo di gratitudine, c’è quella che si 
chiama la restituzione.
Uno psicanalista, Stoppa, ha scritto un libro 
molto interessante: La restituzione. Perché si 

è rotto il patto tra le generazioni. Restituire le 
cure ricevute: la riconoscenza. Ulisse si av-
vicina al padre e lo riavvicina progressiva-
mente alla realtà. Non gli si può presentare 
in maniera improvvisa: perché il vecchio è 
stordito, e occorre tutta la pazienza e la len-
tezza: piano piano lo riconduce dalle nebbie 
dell’insensatezza in cui si trova e lo riporta 
lentamente alla realtà fino al momento in cui 
quel vecchio confuso ricorda di essere Laer-
te e di aver avuto un figlio, una volta, tanto 
tempo prima. Rientra nei suoi panni, il pa-
dre piange. Allora Ulisse gli dice: papà sono 
io, sono tornato. 
Il padre non gli crede e quello è il passo ul-
teriore: vuole un segno anche lui, ma qua-
le? C’è un segreto che tiene insieme questa 
loro relazione che si ravviva, ed era l’amore 
per l’orto, l’amore per la terra, l’amore per 
le coltivazioni. Allora lì Ulisse trova l’aggan-
cio giusto e lo prende per mano… ti ricordi 
quando ero piccolo e tu mi avevi promesso 
questi peri, questi filari di vite, questo albe-
ro… ti ricordi?
In quel momento il vecchio ritorna il padre 
che era e questo estraneo si rifà bambino; è 
nel lampo dello sguardo tra i due che avviene 
il riconoscimento, quando cioè si ritrovano 
nel momento in cui quel rapporto ebbe senso 
in cui si radicò; i due si guardano, si abbrac-
ciano a lungo.
Io penso che tutto questo sta all’interno di 
una riumanizzazione di cui abbiamo bisogno. 
C’è una gran sapienza anche nei testi che ci 
sono stati consegnati, che però rigenerati, re-
cuperati, rappresentano per noi uno scrigno 
da cui possiamo tirare fuori molto.
In questo momento è necessario riconoscer-
ci umani e ritornare nei confini che abbiamo 
chiaramente, drammaticamente perso. È qui 
che noi possiamo e dobbiamo lavorare, qui che 
possiamo trovare l’unico vero senso della vita.



2/2017 ● Proposta Educativa ↔link 27Proposta Educativa ● 2/2017↔link26

R&M↔Educazione/EducatoreEducazione/Educatore↔R&M

e come donne, sicuri nella loro vocazione a 
generare al senso della vita. 
La sfida è scommettere ancora sulla possibili-
tà di un dialogo educativo, ricordando che «… 
educare è un atto d’amore, è dare vita. E l’amo-
re è esigente, chiede di impegnare le migliori 
risorse, di risvegliare la passione e mettersi in 
cammino con pazienza insieme ai giovani. 
… Stare in mezzo ai giovani con stile pedago-
gico, per promuovere la loro crescita umana e 
spirituale. I giovani hanno bisogno di quali-
tà dell’insegnamento e insieme di valori, non 
solo enunciati, ma testimoniati. La coerenza è 
un fattore indispensabile nell’educazione dei 
giovani.  Coerenza! Non si può far crescere, 
non si può educare senza coerenza: coerenza, 
testimonianza»4.
Il cammino educativo è dunque un luogo pri-
vilegiato di confronto, di comunicazione, di 
dialogo. «… La comunità evangelizzatrice 
si dispone ad “accompagnare”. Accompagna 
l’umanità in tutti i suoi processi, per quanto 
duri e prolungati possano essere. Conosce le 
lunghe attese e la sopportazione apostolica. 
L’evangelizzazione usa molta pazienza, ed 
evita di tenere conto dei limiti»5.
L’educazione e l’evangelizzazione, in quanto 
pratiche relazionali e comunicative, abitano lo 
stesso luogo di umanità autentica. 
È necessario riappropriarci del senso profon-
do dell’educazione, ritrovando le motivazioni 
di fondo dell’educare, altrimenti rischiamo 
che l’educazione si risolva in una limitata co-
municazione di un sapere prevalentemente 
tecnico. Una società che voglia essere educan-
te non può accontentarsi di questo, ma deve 
tendere alla condivisione del senso di ciò che 
viene vissuto, prima ancora che del contenuto.
4 Francesco, Discorso ai partecipanti alla plenaria della Congre-
gazione per l'educazione cattolica, Sala Clementina, 13 febbraio 
2014.
5 Id., Evangelii gaudium. Esortazione apostolica sull’annuncio del 
Vangelo nel mondo attuale, LEV, Città del Vaticano 2013, p. 9.

L’educatore autentico

Il processo educativo è vissuto nella logica 
di un cammino di crescita, di un’esperien-
za di generazione, rappresentando un per-

corso di ricerca in cui la persona è chiamata ed 
è aiutata a diventare sempre di più se stessa. 
L’educatore è la persona che intuisce con 
amore le necessità e le sofferenze di chi ha 
accanto, costruendo relazioni autentiche e 
abbattendo le barriere di diffidenza di questo 
nostro tempo in cui il senso di appartenenza 
e il principio di solidarietà sono spesso svuo-
tati di significato; allora il dialogo educativo 
si riempie della consapevolezza della comune 
appartenenza all’umanità ed è per questo che 
si dice che educare significa anzitutto essere 
esperti in umanità.
È vero che educare non è mai stato facile6, ma 
è necessario superare la crisi di comunicazio-
ne tra le generazioni che impedisce di dialo-
gare; la fatica nel rapporto tra le generazio-
ni e la difficoltà degli adulti a trasmettere ai 
più giovani un patrimonio di senso richiede 
un’attenzione qualificata e propone una sfida 
interessante.
L’educazione ha bisogno di vicinanza, di fi-
ducia, di scambio; solo in questo modo le 
giovani generazioni possono ricevere dagli 
adulti il patrimonio di senso, di valori, di idee 
che li aiutano ad orientarsi nella vita; solo in 
questo modo gli adulti possono accogliere i 
dubbi, le domande, le inquietudini dei più 
giovani, accompagnandoli nel cammino della 
loro crescita. Per tutto questo ci vogliono spa-
zio e tempo dedicati, occorre che gli educa-
tori sappiano essere punti di riferimento per 
le giovani generazioni che, a loro volta, sono 
disorientate da un’apparente libertà senza 
6 Cf. Benedetto XVI, Lettera alla Diocesi e alla città di Roma sul 
compito urgente dell’educazione, 21 gennaio 2008.

nunciare Gesù Cristo a una generazione che 
cambia», ribadendo che «il compito educativo 
oggi è una missione chiave!»1.
Di fronte alla crisi di fiducia nella vita di 
tante persone del nostro tempo, è necessario 
recuperare l’orizzonte etico e antropologico, 
sviluppando la qualità e l’intensità dell’espe-
rienza personale, poiché l’evento educativo è 
sempre il risultato di una speranza, di una fi-
ducia profonda e tenace nella persona umana, 
creata a immagine di Dio.  Educare è, dun-
que, progettare e guardare al futuro.
L’educazione è l’utopia necessaria per impa-
rare a vivere nel villaggio globale, ha scritto 
Jacques Delors, per creare un mondo mi-
gliore nella direzione di uno sviluppo soste-
nibile, di una reciproca comprensione tra i 
popoli e per insegnare a superare alcune forti 
tensioni, esistenti tra il globale e il locale, 
l’universale e l’individuale, la tradizione e 
la modernità, il bisogno di competizione e 
la preoccupazione della solidarietà, l’espan-
sione straordinaria delle conoscenze e la ca-
pacità di assimilarle, i valori trascendenti e 
quelli materiali. Un’educazione che per es-

1 Francesco, Conversazione con l'assemblea dell'Unione Superio-
ri Generali degli Istituti religiosi maschili, Aula nuova del Sinodo 
in Vaticano, 29 novembre 2013.

sere idonea ad assolvere questi compiti deve 
basarsi su quattro fondamenti: «Imparare a 
conoscere, cioè acquisire gli strumenti della 
comprensione; imparare a fare, in modo tale 
da essere capaci di agire creativamente nel 
proprio ambiente; imparare a vivere insieme, 
in modo tale da partecipare e collaborare con 
gli altri in tutte le attività umane, imparare 
ad essere, un progresso essenziale che deriva 
dai tre precedenti»2. 
L’educazione è co-essenziale alla vita, scri-
veva un grande pedagogista italiano, Mario 
Mencarelli.
Guardando alla nostra attuale situazione, 
vediamo un contesto sociale segnato gene-
ralmente da un profondo senso di fallimento 
nell’esperienza educativa.
Il quadro attuale dell’educazione va colloca-
to sullo sfondo dei grandi cambiamenti che 
stanno interessando il mondo, partendo dalle 
complesse differenze culturali e quindi da una 
profonda eterogeneità nella trasmissione di 
valori, comportamenti e stili di vita.
Con il potente modificarsi della società anche 
i modelli di riferimento sono entrati in crisi, 
comprendendo in questa crisi anche i percorsi 
educativi stessi.
Non sappiamo con certezza dove condurran-
no e come si evolveranno le difficoltà di que-
sto momento, ma sicuramente il riconosci-
mento di un’emergenza educativa ha messo a 
fuoco la complessità e le esigenze del processo 
di crescita di una persona3; ci auguriamo che 
l’esito positivo di questo periodo di transizio-
ne possa offrire ai nostri ragazzi l’opportunità 
di maturare portando a compimento scelte di 
vita personali e offrendo agli adulti la possi-
bilità di realizzarsi pienamente come uomini 
2 J. Delors, Nell’educazione un tesoro: rapporto all’UNESCO del-
la Commissione Internazionale sull’Educazione per il XXI secolo, 
Armando, Roma 1997, p. 79.
3 Cf. C. Palazzini, Oltre l’emergenza, educare ancora, Cittadella, 
Assisi 2011.

Bill Strain



2/2017 ● Proposta Educativa ↔link 29Proposta Educativa ● 2/2017↔link28

R&M↔Educazione/EducatoreEducazione/Educatore↔R&M

confini che spesso produce manifestazioni di 
disagio e di sofferenza interiore, perché non si 
riesce a collocare la propria vita in una cornice 
di senso e significato e non si hanno riferi-
menti valoriali che aiutino in questo.
Spesso gli adulti non riescono a raccontare la 
bellezza della vita e a testimoniare per cosa 
valga davvero la pena vivere.
Educare significa consegnare ciascuno alla 
libertà delle sue scelte, alla sua vita, alla sua 
originalità, alla sua storia; stiamo vivendo una 
crisi della vocazione educativa, come probabi-
le esito di un modello di civiltà che ha portato 
allo svuotamento delle coscienze e ad un af-

fanno di vivere che riguarda prima di tutto gli 
adulti, spesso smarriti e ripiegati su se stessi e 
che lascia i giovani troppo soli ad affrontare le 
scelte e le responsabilità della vita.
Un educatore deve poter essere credibile, au-
tentico, coerente nel suo dire e nel suo fare, 
in una parola deve essere un buon testimone, 
nel fluire della quotidianità, ogni giorno, in-
carnando concretamente la realtà e l’eviden-
za del suo essere educatore; vale più un buon 
esempio che un lungo discorso e quello che 
rimarrà impresso nei bambini e nei ragazzi 
che accompagniamo sarà il nostro compor-
tamento piuttosto che le belle parole. Anche 
l’apprendimento più coinvolgente sarà quello 
che attinge dall’esperienza, dai vissuti concre-
ti visti agire dalle figure adulte di riferimento.
Dunque, autenticità, coerenza e testimonian-
za descrivono l’educatore e gli conferiscono 
autorevolezza; il processo educativo si delinea 
fortemente nel solco di un impegno costrutti-
vo e anche faticoso, ma questa fatica non deve 
offuscare la meraviglia dell’incontro nel cam-
mino esistenziale e la possibilità di lasciare un 
segno importante nella vita di una persona.
L’arte di educare è un intervento delicato e 
complesso che richiede non solo conoscenze 
tecniche ma soprattutto attenzione, sensibi-
lità, capacità creativa; educare è fare in modo 
che possa emergere la personalità dell’edu-
cando, rispettando le sue caratteristiche, per-
mettendogli di attraversare le esperienze po-
sitive e negative della vita con fiducia, come 
persona libera e responsabile insieme, solida-
le, aperta agli altri e a Dio.
Educare significa saper ascoltare e saper re-
lazionarsi positivamente7, fare in modo che 
l’educando viva in modo conforme alla sua età 
e al suo sviluppo, per far sì che venga facilita-
to, promosso e favorito il naturale movimento di 
7 Cf. M. Pellerey, Educare: manuale di pedagogia pratico – 
progettuale, LAS, Roma 1999.

crescita verso la maturità morale, che aderisce 
armonicamente al processo altrettanto natu-
rale di crescita fisica, psichica e sociale.
Costruire la relazione è un obiettivo educati-
vo fondamentale, caratterizzato dalla volontà 
di fondare un rapporto di reciprocità signi-
ficativo e dalla disponibilità a percorrere un 
cammino con l’altro in cui non si possono 
predeterminare risultati e tempi. 
Crescere nella relazionalità significa esercita-
re accoglienza, ascolto, attenzione e ricordare 
che «la fraternità è una dimensione essenziale 
dell’uomo, il quale è un essere relazionale»8 
e che la relazione cambia nel tempo: la sua 
processualità implica dinamismi e mutamenti 
in ognuno dei partecipanti.
Per ogni costruzione relazionale è fondamenta-
le possedere un buon bagaglio di competenze 
relazionali e sensibili capacità per utilizzare e 
gestire le abilità di comunicazione, come l’at-
titudine all’ascolto, saper leggere e interpretare 
il linguaggio non verbale, mantenere alta l’at-
tenzione all’altro.
Ogni relazione sana è facilitata da alcune pro
pensioni personali che contribuiscono alla 
costruzione di una relazione positiva: l’eser-
cizio dell’autenticità (che si esprime nell’esse-
re sempre se stessi, in contatto con il proprio 
mondo interno ed esterno, con i propri senti-
menti e la propria personalità), l’accettazione 
incondizionata (che si manifesta nella capa-
cità di entrare in relazione sospendendo il giu-
dizio e mantenendo una disposizione positiva 
verso la persona), la comprensione empatica 
(che è la competenza nel cogliere la situazione 
personale dell’altro, lasciandosi emotivamen-
te coinvolgere, mantenendo quella che viene 
definita la giusta distanza relazionale)9.
8 Francesco, Messaggio per la Giornata mondiale della pace, 1° 
gennaio 2014: Fraternità, fondamento e via per la pace, LEV, 
Città del Vaticano 2013, n. 5.
9 Cf. C. Palazzini, Introduzione, in C. Palazzini (ed.), Le relazioni 
che curano, Lateran University Press, Città del Vaticano 2013.

La relazione educativa è un sapiente e pazien-
te esercizio di accompagnamento e una forte 
esperienza di prossimità, a cui ci esorta forte-
mente papa Francesco: «Più che mai abbiamo 
bisogno di uomini e donne che, a partire dalla 
loro esperienza di accompagnamento, cono-
scano il modo di procedere, dove spiccano la 
prudenza, la capacità di comprensione, l’arte 
di aspettare…
Abbiamo bisogno di esercitarci nell’arte di 
ascoltare, che è più che sentire. La prima 
cosa, nella comunicazione con l’altro, è la ca-
pacità del cuore che rende possibile la prossi-
mità, senza la quale non esiste un vero incon-
tro spirituale. L’ascolto ci aiuta ad individuare 
il gesto e la parola opportuna che ci smuove 
dalla tranquilla condizione di spettatori. Solo 
a partire da questo ascolto rispettoso e capa-

Ascolto e autenticità

«L’incapacità  dell’uomo  di  comunicare  è il  risul-
tato della sua incapacità di ascoltare davvero ciò 
che viene detto». 
«La maggior parte degli errori che faccio nelle rela-
zioni interpersonali, la maggior parte dei fallimenti 
cui sono andato incontro nella mia professione, si 
possono spiegare col fatto che, per qualche motivo 
di difesa, mi sono comportato in un modo, men-
tre in realtà sentivo in un modo del tutto diverso». 
«La nostra prima  reazione  di fronte all’afferma-
zione di un altro è una valutazione o un giudizio, 
anziché uno sforzo di comprensione. Quando 
qualcuno esprime un sentimento o un atteggia-
mento o un opinione  tendiamo subito a pensa-
re “è  ingiusto”, “è stupido”, “è anormale”, “è irra-
gionevole”, “è scorretto”, “non è gentile”. Molto 
di rado ci permettiamo di “capire” esattamente 
quale sia per lui il significato dell’affermazione».
«Sulla base delle mie esperienze, ho notato che 
se posso contribuire a creare un clima contrasse-
gnato da genuinita’, apprezzamento e compren-
sione, allora avvengono cose molto stimolanti. 
Gruppi e persone si muovono, in un clima si-
mile, dalla rigidità verso la flessibilita’, da un 
esistere statico a un vivere dinamico, dalla di-
pendenza verso l’autonomia, dalla difensivita’ 
verso l’autoaccettazione, da un essere ovvio e 
scontato verso una creativita’ imprevedibile. 
Diventano in tal modo una prova vivente di una 
tendenza alla realizzazione».

Carl Rogers

Rosenfeld Media



2/2017 ● Proposta Educativa ↔link 31Proposta Educativa ● 2/2017↔link30

Compimento integrale

Lo stesso fatto per cui l’uomo non 
può far fronte ai propri bisogni, se 
non con la mediazione di una cul-
tura del bisogno, una cultura innan-
zitutto pratica, quella cioè della sua 
prassi ideativa e lavorativa, indica 
che il sistema dei bisogni umani 
dev’essere pensato come un siste-
ma aperto oltre se stesso […]
In altri termini, è necessario riconsi-
derare la plasticità dei bisogni uma-
ni come espressione di una istanza 
antropologica che implica una du-

plice apertura dei soggetti umani 
a partire dai bisogni stessi. Da una 
parte, l’apertura di un’intelligenza 
inventiva, che in qualche modo do-
mina, manipola, trasforma in conti-
nuazione i profili e i contenuti dei 
bisogni; dall’altra, l’apertura di una 
dimensione che possiamo chiama-
re di desiderio, che esprime la capa-
cità di riformulare continuamente i 
bisogni. Qui il proprio dell’uomo si 
manifesta come facoltà di porsi, col 
desiderio appunto, al di là dell’ordi-
ne stesso dei bisogni, puntando a 
una condizione in cui tra l’essere nel 

bisogno e l’elaborazione dei bisogni 
vi sia un’ideale armonia, una con-
dizione di pacificazione dinamica. 
Infatti ciò che muove l’uomo (e solo 
l’uomo) nell’affrontare i suoi bisogni 
è l’ideale di vivere in un modo equi-
librato, integrato, giusto, pacifico.
È perciò evidente, a questo punto, 
che la soddisfazione umana impli-
ca l’apertura ad una prospettiva di 
compimento integrale dell’esisten-
za, che non può essere affrontata 
con una misura puramente quan-
titativa.

card. Angelo Scola

R&M↔Educazione/EducatoreEducazione/Educatore↔R&M

ce di compatire si possono trovare le vie per 
un’autentica crescita, si può risvegliare il desi-
derio dell’ideale cristiano, l’ansia di risponde
re pienamente all’amore di Dio e l’anelito di 
sviluppare il meglio di quanto Dio ha semina-
to nella propria vita.
… Da qui la necessità di “una pedagogia che 
introduca le persone, passo dopo passo, alla 
piena appropriazione del mistero”. Per giun-
gere ad un punto di maturità, cioè perché le 
persone siano capaci di decisioni veramente 
libere e responsabili, è indispensabile dare 
tempo, con una immensa pazienza»10. 
Educare è una comunicazione vitale, relazio-
ne profonda tra educatore ed educando, che 
fa partecipi entrambi alla verità e all’amore, 
traguardo ultimo a cui è chiamato ogni essere 
umano da parte di Dio, e li rende costruttori 
della civiltà dell’amore.
Se noi adulti siamo maestri (e non dobbiamo 
temere di esserlo) sulla base del nostro passato 
di esperienze, di conoscenze, di studi, i giovani 
possono essere a loro volta maestri, in quanto 
rappresentano il futuro e noi dobbiamo cerca-
re di «indovinare nei loro occhi ‒ come diceva 
don Lorenzo Milani ‒ le cose belle che essi ve-
10 Francesco, Evangelii gaudium, op. cit., n. 171.

dranno chiare domani e che noi vediamo solo 
in confuso». Non di lasciar fare si tratta, ma di 
lasciar essere, rispettando fino in fondo la perso-
na che è in noi e che è nell’altro. 
In un cammino di fede, educare è anche «gui-
dare a vivere nella verità e nell’amore»11 e l’e-
ducazione presuppone contemporaneamente 
l’essere e il divenire, l’identità, la trasforma-
zione, la differenza, si traduce in costruzione 
dell’io, la cui realizzazione postula risposte 
alle domande di significato e di senso.
All’educatore cristiano si impone il compito 
dell’educazione alla verità (intesa come aper-
tura ad un orizzonte che va oltre il tempo, 
all’ulteriorità) anzi all’amore della verità, che 
è inesauribile fonte di gioia spirituale, da te-
stimoniare e proporre. Si tratta di un com-
pito faticoso ma irrinunciabile per chi voglia 
esprimersi con coerenza con la propria fede, 
ben sapendo che non si educa per fede e che 
ogni azione educativa si configura come una 
proposta (diretta o più frequentemente indi-
retta) che mira sempre a promuovere capaci-
tà e volontà di autoeducazione12.
11 L. Macario, Educare: guidare a vivere nella verità e nell’amore, 
Logos, Roma, 2003. 
12 Cf. S.S. Macchietti, La formazione degli educatori nella pro-
spettiva della cultura degli anni Novanta, in La formazione degli 

L’educatore è, quindi, impegnato in un pro-
cesso singolare nel quale la reciproca comu-
nione delle persone, che trova il suo fonda-
mento nella comunicazione e nella relazione, 
è carica di grandi significati. L’educatore è 
una persona che genera in senso spirituale e 
guida allo sviluppo dell’umanità di ogni gio-
vane. Ecco perché l’educazione può essere 
vista come un vero e proprio apostolato e 
come «formazione della persona per renderla 
capace di vivere in pienezza e dare il proprio 
contributo al bene della comunità»13.

Concludendo …

Nella complessità dell’epoca contem-
poranea, con le sue pressanti urgenze 
ed emergenze, diventa indispensabile 

interpretare la vita e il mondo che cambia: 
è necessario cercare le motivazioni comuni 
e autentiche a servizio della promozione e 
della crescita della persona orientata ai va-
lori cristiani, verso quella vita buona animata 
dall’amore per il bello, il bene, il vero, l’eter-
no, in modo che la gioia del Vangelo riempia 
il cuore e la vita intera14.
Chiunque abbia una responsabilità educati-
va deve lavorare insieme, cooperando e col-
laborando alla costruzione dell’appartenenza 
comunitaria, del sentimento del noi. 
Ogni comunità umana è deputata a rappre-
sentare il dialogo, l’apertura, l’incontro, la so-
lidarietà, per costruire una rete di corresponsa
bilità in cui non si è più soli; se ci pensiamo 
bene, la comunità è l’antidoto più efficace alla 
gran parte del disagio esistenziale e all’indif-
ferenza che sperimentiamo spesso oggi.

educatori nella prospettiva della cultura degli anni Novanta, La 
scuola, Brescia 1995.
13 Benedetto XVI, Discorso al convegno ecclesiale della Diocesi di 
Roma, 11 giugno 2007.
14 Francesco, Evangelii gaudium, op. cit., n. 1.

Dunque occorre riassegnare senso e impor-
tanza a valori spesso trascurati e indicare 
linee e strategie educative efficaci e di am-
pio respiro, per cooperare alla ricostruzione 
dell’unità e alla ricomposizione dell’inte-
gralità della persona, per costituire un con-
testo comunitario che orienti gli elementi 
della propria complessità nel rispetto del 
pieno significato dell’esperienza umana, in-
dividuale e sociale; un’esperienza  che deve 
articolare il proprio percorso secondo la di-
rezione fondamentale del migliorare l’uomo,  
appellandosi alle strutture portanti dell’e-
ducazione stessa.
C’è una trama fertile che attraversa i processi 
dello sviluppo umano e dello sviluppo cristia-
no, che nella complessità dell’epoca contem-
poranea si presentano piuttosto difficoltosi. 
Le particolarità di questo tempo, della cultura 
in cui siamo immersi, delle sfide che il mondo 
ci propone oggi, ci mettono davanti alla re-
sponsabilità di provare almeno a comprende-
re (questa complessità) e ci obbligano a sem-
pre nuove riflessioni soprattutto nell’ambito 
della formazione. 
Allora, una comunità educante deve mettere a 
fuoco i nuovi bisogni che sfidano ogni progetto 
formativo, in particolare la comunità cristia-
na deve saper accogliere l’invito fatto anche 
da papa Francesco quando esorta «ad essere 
audaci e creativi nel compito di ripensare gli 
obiettivi, le strutture e i metodi evangelizza-
tori delle proprie comunità»15.
Questa nostra epoca rappresenta, anche per 
l’orizzonte cristiano, una novità e un segno 
dei tempi: ci viene chiesto di essere veramen-
te protagonisti della costruzione del mondo 
nuovo e di prendercene cura. 

15 Francesco, Evangelii gaudium, op. cit., n. 33.



 Metodi La Rete  ↔METODI

2/2017 ● Proposta Educativa ↔link 33Proposta Educativa ● 2/2017↔link32

Osservatorio Educativo

L’idea della costituzione di un Osserva-
torio Educativo (OE) scaturisce dalla 
convinzione che l’efficacia di ogni azio-

ne educativa dipenda fortemente dalla capacità 
che questa ha di incrociare le istanze e le sfide 
che le provengono dalle reali situazioni di vita 
dei ragazzi e dai loro contesti esistenziali e so-
ciali. 
È esperienza comune, infatti, constatare che 
tante iniziative – pur valide e significative – ri-
sultano alla prova dei fatti inadeguate rispetto 
alle risorse impiegate e alle attese riposte, perché 
non rispondenti alla concretezza dei casi. L’OE 
risponde, pertanto, a questa duplice finalità: da 
un lato, acquisire una conoscenza quanto più 
obiettiva delle situazioni e dei fenomeni; dall’al-
tro, suscitare attenzione su quelli poco avvertiti, 
sottovalutati o addirittura ignorati; in modo da 
far emergere le priorità educative sulle quali è 
necessario intervenire.
Un primo compito dell’OE sarà, quindi, quello 
di monitorare tutto ciò che nel territorio, in po-
sitivo e in negativo, attiene all’educazione: 
–– progetti elaborati dalle principali comunità 

educanti (famiglia, scuola, parrocchia, associa-
zioni, movimenti…); 
–– ricerche, studi, dati statistici; 

del Mieac
E PROPOSTE

Strumenti

Vincenzo Lumia

–– iniziative e percorsi portati avanti sul versante 
della prevenzione e del recupero nei confronti 
dei cosiddetti «soggetti a rischio» dagli Enti lo-
cali, dagli operatori dello sport e del tempo libe-
ro, dal volontariato; 
–– modelli e messaggi educativi e diseducativi 

veicolati dai diversi media: carta stampata, radio, 
televisione, cinema, internet, social network;
–– valori e disvalori presenti nei luoghi di aggre-

gazione, soprattutto giovanili; 
–– fenomeni di disagio, disadattamento, man-

cata integrazione (bullismo, violenza, suicidi, 
dispersione e mortalità scolastica, consumo di 
sostanze stupefacenti, alcolici, sigarette…); 
–– impostazione pedagogica e modalità organiz-

zative delle strutture di accoglienza e di incontro 
promosse dalla comunità ecclesiale e dalla socie-
tà civile; 
–– qualità dei rapporti che intercorrono tra gli 

adulti e le nuove generazioni all’interno di un 
dato ambiente. 
L’altro compito dell’OE, di conseguenza, sarà 
quello di rappresentare alla comunità educante 
gli elementi su cui investire in campo educativo 
e formativo per prevenire, recuperare, intensi-
ficare quantitativamente e qualitativamente le 
azioni in atto, interagendo con i principali sog-
getti che operano nei diversi ambiti, affinché i 
servizi offerti siano più calibrati e si possa in-

tervenire su quelle problematiche o situazioni 
ancora scoperte. 
Proprio per questo l’OE si struttura come sup-
porto e stimolo per tutti gli operatori presenti in 
un dato territorio; inoltre, è bene sottolinearlo, 
esso non è un centro di ricerca asettico e di ela-
borazione di dati statistici; è piuttosto un grup-
po di educatori che, con l’ausilio di strumenti 
idonei, individua, raccoglie, ordina, analizza… 
in modo rigoroso gli aspetti più significativi che 
nel territorio presentano ricadute educative e li 
mette a disposizione di tutti coloro che hanno 
responsabilità sul versante dell’educazione per 
una progettualità puntuale e pertinente. Un OE 
così definito si caratterizza per la peculiarità di 
stile e di metodo. 

Stile 

L’osservazione educativa sarà mirata e 
partecipata. Mirata in quanto dovrà 
puntare su di un «fenomeno» preciso, 

ben circoscritto, se si vuole conoscere e capire in 
profondità; partecipata perché promossa e resa 
operativa da persone che «osservano» e «proget-
tano» non con distacco e freddezza, ma a partire 
dalla propria esperienza e dalla volontà di met-
tersi in gioco in favore delle nuove generazioni.

Metodo 

Per attivare una osservazione attenta è 
necessario: 
•• scegliere un contenuto quanto più 

possibile definito; 
•• approfondire tale contenuto attraverso studi 

e contributi di persone esperte; 
•• definire ulteriormente il contenuto alla luce 

dell’approfondimento svolto; 
•• stabilire con puntualità gli strumenti da ado-

perare (sondaggio, questionario, intervista…) 
e i criteri con cui valutare i dati ricavati; 

•• mettere in atto le diverse fasi del processo di 
indagine; 
•• predisporre gli eventi comunicativi (conve-

gni, mostre, pubblicazioni...) idonei per socia-
lizzare l’osservazione effettuata. 

Metodologia 

La «metodologia» utilizzata per l’analisi 
del contesto è quella classica della ricer-
ca/azione: 

•• la scelta del campione di indagine; 
•• la raccolta dei dati attraverso l’intervista e i 

questionari, appositamente predisposti e tarati; 
•• l’analisi dei dati; 
•• la sistemazione dei dati (con una relazione 

descrittiva); 
•• la presentazione dei risultati. 

È utile scegliere un responsabile della ricerca, 
col compito di farsi carico di preparare ade-
guatamente gli operatori per le interviste e la 
somministrazione dei questionari. È anche op-
portuno consultare un esperto di «Metodologia 
della ricerca» per l’impostazione dell’indagine 
e per procedere successivamente all’analisi e 
all’interpretazione degli elementi raccolti. È in-
dispensabile l’uso di strumenti informatici per 
la tabulazione delle informazioni. Il materiale 
raccolto dall’OE e i conseguenti risultati delle 
analisi saranno un prezioso materiale che potrà 
essere utilizzato sia nel formulare piani di inter-
vento educativo nel territorio ed eventuali spe-
rimentazioni, sia nella programmazione della 
Scuola di Comunicazione Educativa. 
Ultimata l’indagine bisognerà: 
•• promuovere la conoscenza e la divulgazione 

delle notizie raccolte, delle analisi e delle rifles-
sioni servendosi di tutti i mezzi a disposizione 
(stampa, radio, TV, siti internet… ), in modo 
da rendere un servizio efficace per la progetta-
zione di interventi educativi e didattici mirati; 
•• animare il dibattito culturale anche mediante 

mitch huang



 Metodi  Metodi

2/2017 ● Proposta Educativa ↔link 35Proposta Educativa ● 2/2017↔link34

opportune iniziative pubbliche (convegni, semi-
nari), destinate a sensibilizzare il territorio sui 
risvolti e sulle ricadute, a livello educativo, dei 
risultati delle analisi e delle ricerche effettuate; 
•• aiutare le diverse realtà educative, enti, isti-

tuzioni ad elaborare progetti chiari, articolati e 
condivisi nei diversi ambienti per la promozio-
ne dello sviluppo integrale delle persone, deli-
neando strategie di prevenzione e di recupero 
efficaci, oltre la logica dell’intervento occasio-
nale ed estemporaneo.

Scuola

di Comunicazione Educativa

La Scuola di Comunicazione Educativa 
(SCE) vuole essere uno strumento a servi-
zio di quanti sono educatori a vario titolo 

e desiderano ampliare le proprie conoscenze e 
competenze su tematiche e problematiche che 
interessano la loro azione educativa, attraver-
so un’interazione sinergica tra tutti coloro che 
sono coinvolti nel processo educativo: operatori, 
esperti, responsabili delle diverse agenzie educa-
tive ed istituzioni presenti nel territorio.

Destinatari

La SCE, pertanto, dovrà rivolgersi ad 
adulti e giovani che intendano acquisire 
e sviluppare consapevolezza, intenziona-

lità e competenza sul versante educativo: geni-
tori, nonni, zii, insegnanti, catechisti, operatori 
nel sociale, animatori del tempo libero e delle 
varie realtà associative, volontari, specialisti… 
senza preclusioni, mantenendo tuttavia un ri-
ferimento privilegiato alla centralità della per-
sona e una ispirazione cristiana. 
La Scuola potrebbe anche prevedere cicli di in-
contri o corsi specifici per soli insegnanti, ge-
nitori, operatori sociali… Tuttavia si avrà cura 

che questa distinzione non sia permanente e 
non escluda a priori altre categorie di educatori 
che potrebbero essere comunque coinvolte per 
i risvolti e le connessioni educative delle pro-
blematiche eventualmente affrontate.
La SCE avrà, comunque, un carattere popola-
re con contenuti e linguaggio semplici e acces-
sibili, pur se rigorosi.

Finalità 

In particolare, essa si configura come un luo-
go di comunicazione e di confronto per gli 
educatori, a qualsiasi orientamento e ambito 

appartengano, dove fare innanzitutto esperien-
za di dialogo e di interazione educativa per: 
• affinare le proprie capacità in ordine alla re-
lazione interpersonale tra adulti e tra essi e le 
nuove generazioni;
• sviluppare le “competenze per la vita” o “life 
skills”, sul versante emotivo, sociale, cognitivo;
• stimolare, far esercitare e accrescere il senso 
critico dei partecipanti e attivare dinamiche 
che aiutino gli educatori a pensare itinerari che 
curino in special modo la maturazione nelle 
nuove generazioni della capacità di discerni-
mento e dell’autonomia di giudizio.
• approfondire e sperimentare e riversare 
nell’ambito educativo, in termini concreti e 
operativi, le conoscenze e le consapevolezze 
acquisite; 
• fornire ai partecipanti conoscenze, metodo-
logie, tecniche, strumenti che rendano efficace 
in termini pedagogici e di coeducazione l’opera 
educativa delle varie categorie di educatori.
• strutturare dei “micro-progetti” che creino 
motivazioni, consapevolezze, principi e conte-
nuti comuni tra educatori e tra agenzie educa-
tive, per il perseguimento di un progetto edu-
cativo condiviso e sistemico; 
La SCE, comunque, più che dare tecniche do-
vrà mirare a formare una mentalità, uno stile 

comunicativo, relazionale fondato sul dialogo. 
Dialogo come compagnia; come voglia di co-
struire insieme e di operare ciascuno secondo 
le proprie capacità, confrontandosi e proget-
tando a partire dal concreto dei problemi. 
La Scuola, inoltre, avrà cura di far fare espe-
rienza di condivisione ai partecipanti, median-
te il coinvolgimento attivo e la partecipazione 
di ciascuno, il metodo del lavoro di gruppo, i 
laboratori e di far acquisire uno stile di condi-
visione e di interazione con i destinatari dell’o-
pera educativa. 
La SCE, oltre che dare un bagaglio di cono-
scenze, tenderà a far maturare nei partecipanti 
una forte tensione innovativa che possa concre-
tizzarsi in una buona capacità di intravedere e 
progettare il futuro, di innestarlo nel presente, 
in un interscambio generazionale che non neghi 
la memoria, ma che la valorizzi per una consa-
pevole partecipazione al presente in modo da 
costruire un futuro sempre più a misura d’uomo.
Scuola di Comunicazione Educativa, quindi, 
come scuola di formazione al pensiero strate-
gico che sappia formulare itinerari pedagogici 
percorribili, adeguati ed efficaci. Pertanto non 
solo nozioni astratte e generiche, ma percorsi 
di ideazione, programmazione, sperimenta-
zione e verifica che indichino validità e consi-
stenza delle intuizioni elaborate insieme.

Contenuti 

Per quel che riguarda i contenuti, essi an-
dranno articolati a partire dalla realtà e 
dalle esigenze educative del territorio.

L’attuale situazione comunicativa ci chiede di 
impostare la Scuola secondo un metodo teorico-
pratico che abbini alla riflessione teorica una pos-
sibilità di sperimentazione e di verifica. Quindi, 
a partire da tale riflessione, la Scuola potrebbe 
essere strutturata su varie ipotesi di modelli, tut-
te comunque imperniate sul valore dell’esperien-

za. Partire, dunque, dal concreto del fare o di 
ciò che già si fa o si sperimenta sul campo, per 
- in seguito - illuminare l’esperienza fatta (o in 
corso) con i principi e i contenuti teorici. 
In tale prospettiva, nella strutturazione dei con-
tenuti avrà la precedenza il dato antropologico-
fenomenologico, seguito da quello teoretico che 
verifichi, critichi, illumini il dato fenomenico e 
che ispiri l’approfondimento psico-pedagogico 
in termini propositivi e progettuali.

Metodo 

Il metodo teorico-pratico può avere varie 
forme di attuazione. In ogni caso, occorre 
garantire una certa stabilità del gruppo dei 

partecipanti perché si assicuri lo spazio per una 
vera e propria sperimentazione in un clima di 
collaborazione educativa. La sperimentazione 
potrebbe riguardare anche itinerari e processi 
educativi che coinvolgano giovani o ragazzi, 
secondo dinamiche che privilegino la coedu-
cazione.
Alla luce di quanto detto la Scuola non potrà 
essere una semplice serie di incontri forma-
tivi, convegni e riunioni estemporanee. Essa 
contiene in sé la prospettiva di un servizio alla 
comunità qualificato, organicamente pensato e 
strutturato; richiede uno sforzo di progettazio-
ne e di realizzazione che non si può improv-
visare e i vari tentativi iniziali devono essere 
verificati con cura ed eventualmente modificati 
e riverificati. Parecchia attenzione va posta, 
dunque, ai destinatari della Scuola e al loro 
contesto di vita e di azione. 
Dall’esperienza della Scuola potrà germinare 
il Consultorio per l’educazione: una struttura 
permanente al servizio di casi particolari di dif-
ficoltà o di sperimentazioni educative. 
Una realtà che potrà essere progettata e realiz-
zata in collaborazione con altre realtà educati-
ve e associative del territorio.




