
2/2016 ● Proposta Educativa ↔link 31Proposta Educativa ● 2/2016↔link30

 Zoom ZOOM↔  L’Integrazione

Sarà per questo che non amo l’uso del termi-
ne “intercultura” come sostantivo. Non me ne 
piace il suono e non capisco effettivamente 
cosa voglia dire. Il suffisso inter- lo trovo ple-
onastico se la cultura, come credo, è frutto di 
processi che sono generativi in quanto relazio-
nali, oppure non sono. Ma in fin dei conti non 
mi convince l’idea, che a torto o a ragione ne 
inferisco, di un repertorio condiviso di conte-
nuti e valori, quando quel che credo ci occorra 
è una più attrezzata disposizione esplorativa.
La storia dell’innovazione educativa è lastri-
cata di idee nuove e feconde che hanno ge-
nerato formule e slogan dirompenti alla stes-
sa velocità con cui noi operatori le abbiamo, 
almeno in parte, adattate alle nostre antiche 
abitudini, accettandone selettivamente le in-
terpretazioni che meglio ci confermavano nei 
nostri habitus. Di fronte alle dinamiche inter-
culturali che in questi anni hanno messo in 
tensione i nostri ambiti di esperienza profes-
sionale non ci è mancato il conforto della Pe-
dagogia. Ma in che misura le buone idee che 
pure sono sortite dagli incontri più virtuosi fra 
ricerca teorica e pratica professionale ci han-
no indotto a mettere in discussione davvero 
le nostre posture? Temo che la razione di cui 
largamente ci siamo contentati nelle scuole 
consista in un florilegio di risposte pronte de-
clinate più all’insegna della tolleranza passiva 
che della curiosità dialogica, adatte semmai a 
sopire le dissonanze che, nell’esperienza della 
scuola multiculturale, sembrano minacciare le 
nostre certezze consolidate. Eppure è proprio 
lo spiazzamento la condizione che, interroga-
ta con metodo, più ci consente di imparare 
dalle dinamiche interculturali.
Quello delle competenze interculturali è un 
cantiere aperto: alcune esperienze sono do-
cumentate in libri, riviste e fonti web, altre 
percorrono il multiverso scolastico senza es-
sere forse raccontate a sufficienza, ma stan-

no potenziando la nostra capacità di risposta 
proattiva ai cambiamenti in corso.

Quando si parla di integrazione 
spesso si immagina un mondo 
più bello e più vario, un mon-
do in cui tutti siamo insieme e 
riusciamo a costruire ponti su 

ponti abbattendo tutti i muri. Nella realtà de-
gli spazi di accoglienza (aule scolastiche, cen-
tri di ospitalità, sedi e locali di associazioni) 
si sperimenta come sia difficile concretizzare 
un’integrazione che passi dall’accettazione 
reciproca e dal dialogo. Avviare un discorso 
sull’integrazione significa spesso scoperchiare 
il vaso di Pandora: lo scenario che si apre è 
quello del caos che si genera dalla dialettica 
fra visioni del mondo differenti. Sulla que-
stione delle migrazioni si confrontano posi-
zioni radicali che non sono semplici opinioni 
ma, piuttosto, reazioni che hanno la loro ori-
gine in paure ancestrali e retaggi culturali e 
che sono capaci di generare quello che Georg 
Simmel chiamava «odio sociale» (1998). La 
questione non è quindi da sottovalutare.
Le posizioni sono varie ed eterogenee, ma pos-
sono essere ricondotte a due canovacci fonda-
mentali: da un lato troveremo tutti coloro che 
si identificheranno con una icona di straniero 
vittima di un sistema globale violento (J. Gal-
tung parla di violenza strutturale) e che, seppur 
animati da buona volontà e ispirati dai valori 

dell’uguaglianza e della tolleranza, di fatto non 
hanno mai avuto l’opportunità o, in alcuni casi 
la spinta motivazionale per entrare in contat-
to con l’altro. Per la maggior parte di costo-
ro l’idea di integrazione evocherà un paradiso 
terrestre. Spesso questa visione ha a che fare 
con una conoscenza stereotipata e generaliz-
zata dell’altro: ad esempio quando ci si ritrova 
a discutere se alle prostitute nigeriane va data 
una nuova opportunità o se le donne tunisine 
vanno liberate da mariti oppressivi e autoritari.
Nello stesso insieme potremo trovare coloro 
che immaginano tutti gli altri come talmente 
lontani da sé da non riuscire a sopportare l’i-
dea di dover interagire con loro: per tutti que-
sti cittadini gli altri sono una massa uniforme 
che costituiscono un pericolo. 

L’integrazione in questi casi assume le 
sfumature dell’assimilazione, della 
normalizzazione: l’altro deve esse-

re, in queste visioni, facilmente classificabile 
e definibile e soprattutto deve essere sempre 
uguale nel tempo. Émile Durkheim, nella 
sua visione funzionalista e organicista della 
società, connetteva direttamente la normati-
vità alla normalità: se un soggetto si adattava 
completamente alle regole del contesto allora 
sarebbe riuscito a vivere bene e a stare bene. 

ESPERIENZA

Operatori di frontiera e 
SAPERI DELL’

Tiziana Tarsia

verkeorg

Bibliografia

Bennett M.J. (a cura di), Principi di comunicazione in-
terculturale. Paradigmi e pratiche, Franco Angeli, 
Milano 2002.

Debord G., La société du spectacle, Buchet Chastel, 
Paris 1967.

Elia A., Rifugiati in Calabria. Risposte locali a disu-
guaglianze globali, Rubbettino, Soveria Mannelli 
2014.

Giglioli D., Critica della vittima. Un esperimento con 
l’etica, Nottetempo, Roma 2014.

Leogrande A., La frontiera, Feltrinelli, Milano 2015.
Rastello L., I buoni, Chiarelettere, Milano 2014.
Sclavi M., Arte di ascoltare e mondi possibili. Come 

si esce dalle cornici di cui siamo parte, Bruno 
Mondadori, Milano 2003 [2001].

Sclavi M.-Giornelli G., La scuola e l’arte di ascoltare. 
Gli ingredienti delle scuole felici, Feltrinelli, Mila-
no 2014.

Kat Martin



2/2016 ● Proposta Educativa ↔link 33Proposta Educativa ● 2/2016↔link32

 Zoom  Zoom 

I principi alla base della scuola interculturale italiana

Universalismo
L’assunzione di criteri universalistici per il riconoscimento dei diritti dei minori è stata introdotta fin dagli anni 
novanta a partire da due elementi valoriali forti:
• l’applicazione alla realtà italiana delle norme previste dalla Convenzione internazionale dei diritti dell’infanzia, 
approvata in sede ONU nel 1989, ratificata dall’Italia nel 1991 e confermata nelle normative di quegli anni sulla 
tutela dell’infanzia e dell’adolescenza;
• la tradizione della scuola italiana messa a punto già negli anni settanta nei confronti delle varie forme di 
diversità.
Ciò ha significato riconoscere che:
a) l’istruzione è un diritto di ogni bambino – quindi anche di quello che non ha la cittadinanza italiana – 
considerato portatore di diritti non solo come “figlio” data la sua minore età, ma anche come individuo in sé, 
indipendentemente dalla posizione dei genitori e anche indipendentemente dalla presenza dei genitori sul 
nostro territorio;
b) l’istruzione scolastica è parallelamente un dovere che gli adulti devono rispettare e tutelare, in particolare 
per quanto riguarda la scuola dell’obbligo;
c) tutti devono poter contare su pari opportunità in materia di accesso, di riuscita scolastica e di orientamento.
Questa prospettiva è adottata dall’Unione Europea, espressa nelle sue dichiarazioni e direttive. Il riferimento 
alle pari opportunità supporta la possibilità di alcune azioni specifiche (“politiche selettive”) per i minori immi-
grati, aventi come obiettivo l’innalzamento del livello di parità e la riduzione dei rischi di esclusione.

Scuola comune
La scuola italiana si è orientata fin da subito a inserire gli alunni di cittadinanza non italiana nella scuola comu-
ne, all’interno delle normali classi scolastiche ed evitando la costruzione di luoghi di apprendimento separati, 
differentemente da quanto previsto in altri Paesi e in continuità con precedenti scelte della scuola italiana per 
l’accoglienza di varie forme di diversità (differenze di genere, diversamente abili, eterogeneità di provenienza 
sociale). Si tratta dell’applicazione concreta del più generale principio dell’Universalismo, ma anche del ricono-
scimento di una valenza positiva alla socializzazione tra pari e al confronto quotidiano con la diversità.
Tale scelta non è messa in discussione da pratiche concrete di divisione in gruppi, in genere per brevi periodi e 
per specifici apprendimenti, principalmente legati allo studio della lingua italiana. Questo principio deve oggi 
fare i conti con i fenomeni di concentrazione/segregazione che si stanno verificando in vari contesti e livelli 
di scuola e con la richiesta di scuole differenziate da parte delle famiglie. Resta essenziale il riferimento alla 
Legge n. 62/2000 secondo la quale le scuole paritarie che rientrano nel sistema pubblico di istruzione devono 
essere improntate ai principi di libertà stabiliti dalla Costituzione e accettare l’iscrizione alla scuola per tutti gli 
studenti i cui genitori ne facciano richiesta, purché in possesso di un titolo di studio valido per l’iscrizione alla 
classe che essi intendono frequentare.

Centralità della persona in relazione con l’altro
La pedagogia contemporanea, sia pure con varie sfumature, è orientata alla valorizzazione della persona e alla 
costruzione di progetti educativi che si fondino sull’unicità biografica e relazionale dello studente. Tale impo-
stazione caratterizza il quadro normativo della scuola italiana, è presente sia nella Legge n.30/2000 di riforma 
del sistema scolastico che nella Legge di riforma n.53/2003 ed è confermato nelle Nuove Indicazioni nazionali 
per la scuola dell’infanzia e per il primo ciclo dell’istruzione. Si tratta di un principio valido per tutti gli alunni, 
particolarmente significativo nel caso dei minori di origine immigrata, in quanto rende centrale l’attenzione 
alla diversità e riduce i rischi di omologazione e assimilazione. Contemporaneamente, l’attenzione al carattere 
relazionale della persona, può evitare le derive di un’impostazione individualistica esasperata e aiutare la scuo-
la a riconoscere il contesto di vita dello studente, la sua biografia familiare e sociale.

Intercultura
La scuola italiana sceglie di adottare la prospettiva interculturale – ovvero la promozione del dialogo e del 
confronto tra le culture – per tutti gli alunni e a tutti i livelli: insegnamento, curricoli, didattica, discipline, rela-

Non è un pensiero estraneo a molti di coloro 
che dimenticandosi della persona, riflettono, 
ad esempio, sulla grande categoria della di-
versità. Il rischio di reificazione, così come lo 
definisce A. Honneth, è sempre in agguato. 
Ci dimentichiamo della persona e ragioniamo 
sulla categoria, sull’immagine stereotipata, 
perdendo di vista la necessità che ogni esse-
re umano ha di sentirsi soggetto di una «cura 
esistenziale» (Honneth, 2007, p. 39).

Alcuni si domanderanno: ma l’integra-
zione allora cos’è? Come arrivarci? 
Milton Bennett (2002) direbbe che 

un primo passo per l’integrazione è quello di 
interiorizzare la Regola di platino («Fai agli 
altri ciò che gli altri vorrebbero venisse fatto 
loro») piuttosto che utilizzare la Regola d’oro 
(«Fai agli altri ciò che vorresti venisse fatto 
a te») come chiave di lettura delle dinamiche 
proprie della nostra realtà sociale. Presuppor-
re la regola di platino nella relazione con l’al-
tro significa prima di tutto assumere la diver-
sità, quindi spostare l’attenzione da sé stessi 
per concentrarsi su punti di vista ed esistenze 
anche molto differenti dalle proprie. Maria-
nella Sclavi (2003) sostiene che il modo mi-
gliore per capire il proprio punto di vista sia 
quello di cambiare punto di vista. Per capire 
esistenze molto diverse dalle proprie è neces-
sario attivare un ascolto profondo.
Tutto ciò a molti potrebbe sembrare ovvio e 
scontato e costoro, rileggendo i propri com-
portamenti, potrebbero anche ritenere di non 
avere alcuna difficoltà ad accettare i migran-
ti, i detenuti, i disabili e di riuscire in questo 
atteggiamento con un fare spontaneo e sce-
vro da pregiudizi. Questa è la trappola in cui 
spesso si rischia di cadere. Conoscere l’altro e 
incontrarlo realmente non è mai facile, chi lo 
ha sperimentato difficilmente lo ricorda come 
un atto naturale e spontaneo. La conoscenza 

zioni, vita della classe. Scegliere l’ottica intercultu-
rale significa, quindi, non limitarsi a mere strategie 
di integrazione degli alunni immigrati, né a misure 
compensatorie di carattere speciale. Si tratta, inve-
ce, di assumere la diversità come paradigma dell’i-
dentità stessa della scuola nel pluralismo, come 
occasione per aprire l’intero sistema a tutte le diffe-
renze (di provenienza, genere, livello sociale, storia 
scolastica). Tale approccio si basa su una concezio-
ne dinamica della cultura, che evita sia la chiusura 
degli alunni/studenti in una prigione culturale, sia 
gli stereotipi o la folklorizzazione. Prendere coscien-
za della relatività delle culture, infatti, non significa 
approdare ad un relativismo assoluto, che postula 
la neutralità nei loro confronti e ne impedisce, quin-
di, le relazioni. Le strategie interculturali evitano di 
separare gli individui in mondi culturali autonomi 
ed impermeabili, promuovendo invece il confronto, 
il dialogo ed anche la reciproca trasformazione, per 
rendere possibile la convivenza ed affrontare i con-
flitti che ne derivano.
La via italiana all’intercultura unisce alla capacità 
di conoscere ed apprezzare le differenze la ricerca 
della coesione sociale, in una nuova visione di cit-
tadinanza adatta al pluralismo attuale, in cui si dia 
particolare attenzione a costruire la convergenza 
verso valori comuni.

Osservatorio nazionale per l’integrazione degli 
alunni stranieri e per l’educazione interculturale, 

La via italiana per la scuola interculturale e 
l’integrazione degli alunni stranieri

nel tempo della complessità (ottobre 2007) 

Sosialistisk Ungdom (SU)



2/2016 ● Proposta Educativa ↔link 35Proposta Educativa ● 2/2016↔link34

 Zoom  Zoom 

Un aiuto importante in questa direzione è la 
supervisione costante e l’accompagnamento 
degli operatori nelle situazioni di rischio per 
il proprio benessere psichico e fisico nonché 
di fatica, spiazzamento, conflitto e incom-
prensione.

Un’adeguata formazione iniziale, l’ac-
quisizione di uno stile di lavoro fon-
dato sulla capacità di analisi, di studio 

e di ricerca, l’aggiornamento costante, situato 
e desiderato, il mantenimento di incontri pe-
riodici in èquipe e di una supervisione esterna 
potrebbero facilitare il lavoro degli operatori 
e degli educatori permettendo loro di imma-
ginarsi come soggetti in evoluzione in quel 
determinato contesto lavorativo evitando 
quindi di rimanere schiacciati dalle emergen-
ze educative, sociali e sanitarie di coloro che 
accolgono.

e la comprensione dell’altro, soprattutto se 
molto diverso da noi, passa per un’attenzione 
e uno sforzo di concentrazione che attiva tutte 
le risorse (cognitive ed emotive) della persona 
(Tarsia, 2010). La comprensione è frutto di un 
lavoro che è attraversato da uno studio scrupo-
loso di sé stessi, degli altri e del contesto.

Ognuno di noi usa gli stereotipi per 
orientarsi nella realtà sociale e in 
molti casi quando ci sono situazioni 

che ci viene difficile comprendere o che, peg-
gio ancora, ci intimoriscono questi stereotipi 
si radicano e assumono le sembianze di pre-
giudizi, cioè generalizzazioni che facilitano e 
velocizzano la comprensione della realtà so-
ciale, ma che tendono ad assolutizzarla e sem-
plificarla (ad esempio generano immaginari 
in cui i marocchini sono furbi e non ti puoi 
fidare; gli zingari rubano; i musulmani sono 
fondamentalisti pericolosi).
Erving Goffman (1983) distingueva l’identità 
personale da quella sociale virtuale sottoline-
ando come la prima fosse il frutto della crescita 
e dell’evoluzione del singolo, della sintesi tra il 
proprio sé e le proprie relazioni con l’esterno 
mentre la seconda fosse, per lo più, il risultato 

di un etichettamento esterno (labelling appro-
ach) (Santambrogio, 2003). Il desiderio di nor-
malizzazione che spesso proiettiamo, anche 
senza volerlo e senza accorgercene (quando ad 
esempio modifichiamo un nome straniero che 
non riusciamo a pronunciare) su chi secondo 
noi può farcela a vivere quella che riteniamo 
sia una vita nella norma, svela un rischio e una 
preoccupazione diffusa: la fragilità delle rela-
zioni di fiducia. Se gli altri sono più simili a 
noi è più facile capirsi e rafforzare così, direbbe 
ancora Durkheim, la «coscienza collettiva»
Claude Steiner (2002) racconta la storia dei 
caldomorbidi, esserini soffici e colorati, che se 
donati l’uno agli altri aumentano a dismisu-
ra di numero, accrescendo così la possibilità 
di regalarli a sempre più persone, ma che se 
tenuti per sé finiscono per diminuire fino a 
sparire. Questo è quello che succede con la 
fiducia: molti sociologi hanno posto l’atten-
zione sul capitale sociale e sulla necessità di 
implementare le relazioni di fiducia per co-
struire benessere relazionale e consolidare le 
reti di reciprocità che stanno alla base delle 
relazioni di vicinato e di comunità che forni-
scono un vero e proprio sostegno.
In che termini tutto questo è legato alla for-
mazione degli operatori sociali?

Le varie figure professionali che gravitano 
attorno ai migranti e sono in contatto 
diretto con loro non sono indenni dal ri-

schio di cedere a comportamenti di negazione, 
difesa e minimizzazione delle differenze (Ben-
nett, 2002). Per limitare il pericolo è fonda-
mentale una formazione adeguata, che passa 
per un percorso iniziale di studio, che continua 
con un aggiornamento costante e che si conso-
lida anche nello scambio con altre esperienze.
Me ne accorgo a lezione con gli studenti che 
saranno un giorno assistenti sociali: lavorare 
utilizzando strumenti che stimolano un ap-

proccio critico e riflessivo alla realtà, come ana-
lisi di casi studio, passeggiate di quartiere, focus 
group e simulazioni, permette loro di capire i 
propri pregiudizi riflettendo sulle modalità con 
cui guardano le realtà di coloro che avverto-
no come assolutamente stranieri alla propria 
esperienza. Garfinkel afferma che ognuno di 
noi, nell’utilizzo della propria capacità riflessi-
va nella vita quotidiana, è un sociologo prati-
co: l’esperienza di formazione non è un mero 
accumulare nozioni su nozioni che poi non 
vanno tra di loro connesse, ma deve diventare 
una esperienza esistenziale in cui colui che si 
sta formando riesca a far propri gli strumenti 
di lettura della realtà acquisendo una capacità 
critica e di cura della relazione con l’altro. In 
questa direzione assume una rilevanza strategi-
ca l’azione di tirocinio supportata però da stru-
menti di lettura e di analisi della realtà sociale 
e delle dinamiche interpersonali.

Accanto alla formazione iniziale riten-
go necessario che gli operatori sociali, 
così come gli educatori o i mediatori 

contribuiscano a costruire luoghi di lavoro in 
cui poter sperimentare dinamiche di ricono-
scimento e solidarietà che però non finiscano 
per renderli prigionieri. La passione e la de-
dizione sono fondamentali, ma è anche ne-
cessario implementare un clima organizzativo 
generativo in cui ognuno possa realizzarsi e 
possa sentirsi libero di scegliere senza alimen-
tare contesti relazionali di dipendenza.
Il diritto alla libertà di essere riconosciuti vale 
per il beneficiario dei servizi e degli interven-
ti, ma allo stesso modo anche per gli operatori 
che, intrappolati nella sindrome di Superman 
e di Wonder Woman, possono, pur non volen-
do, creare i presupposti per un sistema di ma-
lessere e di frustrazione che è poco funzionale 
ai percorsi di emancipazione e liberazione di 
cui dovrebbero essere portavoce.

Bibliografia

Bennett M.J. (a cura di), Principi di comunicazione in-
terculturale. Paradigmi e pratiche, Franco Angeli, 
Milano 2002.

Colombo M. (a cura di), Immigrazione e contesti lo-
cali, Vita e Pensiero, Milano 2015.

Goffman E., Stigma. L’identità negata, Giuffrè, Milano 
1983.

Honneth A., Reificazione, Meltemi, Roma 2007.
Omizzolo M.-Sodano P. (a cura di), Migranti e territorio. 

Lavoro, diritti, accoglienza, Ediesse, Roma 2015.
Santambrogio A., Introduzione alla sociologia della 
diversità, Carocci, Roma 2003.
Sclavi M., L’arte di ascoltare e mondi possibili. Come 

si esce dalle cornici di cui siamo parte, Bruno 
Mondadori, Milano 2003.

Simmel G., Il contrasto, in Sociologia, Edizioni di Co-
munità, Torino 1998.

Steiner C., Le conte chaud et doux les chaudoudoux, 
Intereditions, Paris 2002.
Tarsia T., Aver cura del conflitto. Migrazioni e profes-

sionalità sociali oltre i confini del welfare, Franco 
Angeli, Milano 2010.

brownpau


