
del Movimento di Impegno Educativo di A.C.

Quadrimestrale n. 2/16 — maggio-agosto 2016

TUTTI GIÙ PER TERRA
La sfida educativa dell ’ecologia integrale

Philippe Put - flickr.com www.impegnoeducativo.it

Po
ste

 Ita
lia

ne
 S.

p.A
. –

 Sp
ed

izi
on

e i
n a

bb
on

am
en

to 
po

sta
le 

– 
D.L

. 3
53

/2
00

3 (
co

nv
. in

 L.
 27

/0
2/

20
04

 n.
 46

) a
rt.

 1,
 co

m
m

a 1
 A

ut
. G

IPA
/C

/R
M

 - 
Un

a c
op

ia 
€ 1

0,0
0 (

sp
. s

pe
diz

. in
clu

se
) 



2/2016 ● Proposta Educativa ↔link 3

Link

Proposta Educativa ● 2/2016↔link2

Indice
Da

nu
sh

ka
 Se

na
dh

ee
ra

C’è bisogno di una nuova “rivoluzione culturale” per affrontare 
adeguatamente le sfide del nostro tempo, a partire dalla questione 
ecologica e dal grido dei milioni di poveri “vecchi e nuovi”, che ogni 
giorno si fa sempre più forte… primo fra tutti quello di coloro che 
fuggono dalle loro terre a causa della guerra, della violenza, della 
fame, del fanatismo…

Una rivoluzione culturale che sappia far cogliere la complessità e 
la gravità della posta in gioco, il fallimento delle scelte e delle azioni 
finora messe in campo, l’inadeguatezza delle analisi, dei paradigmi 
ideali e dei modelli socio-politici ed economici con i quali ci si è 
approcciati a tali sfide, o - ancor peggio – che hanno voluto, deter-
minato lo status quo.

Impresa ardua se si considerano da un lato il deficit culturale, 
se non addirittura il vuoto, presenti ai vari livelli e la conseguente 
deriva morale, etica, valoriale… dall’altro. Una melassa di paure, di 
ignorante qualunquismo e becero individualismo, di logiche e stili di 
vita che trasudano corruzione, illegalità, malaffare… Un blob sempre 
più pervasivo e avviluppante grazie alla diserzione, al silenzio, all’in-
capacità di quanti (singoli, organizzazioni, istituzioni, partiti, sindacati, 
agenzie educative) dovrebbero rappresentare quel circolo vir tuoso 
capace di opporre resistenza, innescare processi alternativi, deter-
minare metànoia.

Una “rivoluzione culturale”, quindi, frutto di libertà interiore, di 
umiltà e onestà intellettuale, di fatica nel ricercare e approfondire, di 
scelte coraggiose e controcorrente, che per essere veramente tale 
e capace di produrre frutti – soprattutto sul versante etico e mora-
le – va accompagnata e sostenuta da un’adeguata opera educativa. 

L’educazione, una risorsa formidabile e basilare, che richiede sì 
mezzi, strumenti, strutture, investimenti anche di natura economica, 
ma soprattutto “adulti”, non semplicemente per età, ma tali perché 
innanzitutto credibili, competenti, coerenti… che sappiano essere 
testimoni di “vita vera”, di “amore fecondo”; in grado, cioè, di vivere 
e generare relazioni interpersonali e di comunità che aiutino tutti e 
ciascuno a crescere sul versante esistenziale e spirituale, culturale e 
morale, civile e socio-politico.

Adulti artefici di educazione e di cultura per opporsi, con autore-
volezza e determinazione, alla mentalità dilagante del «tutti contro 
tutti», del «tanto peggio tanto meglio», del sospetto, della diffidenza, 
della sfiducia. L’“altro” – chiunque e comunque - è un nemico:  nella 
società, nel lavoro, nella politica, nella religione; o quantomeno è “per 
me”, da utilizzare e da sacrificare sull’altare del mio ego, del mio 
benessere, del mio tornaconto. Una logica che troviamo sempre più 
presente dentro e attorno a noi, addirittura nelle relazioni affettive. 
La “contrapposizione” pare ormai diventata una scelta apriori, a pre-
scindere dalla bontà o meno dei contenuti, delle idee, dei progetti, 
delle azioni.  Un principio, condito di volgarità di ogni tipo, sino alla 
violenza verbale e anche fisica, ormai predominante in ogni ambito: 
nei mezzi di comunicazione, primi fra tutti i social, nel marketing, in 
politica, nella quotidianità.

Chi, che cosa hanno dato la stura a tutto ciò? Quali le cause e 
le responsabilità? Come operare un’indispensabile e improrogabile 
inversione di tendenza? Alla cultura e all’educazione il compito di 
dare risposte adeguate e di procedere ad una ri-alfabetizzazione 
“concettuale” ed “esistenziale” dei termini che definiscono la natu-

Tutti giù per TerraANNO XXV
NUMERO 2/16

maggio-agosto 2016

Proposta Educativa
Quadrimestrale del Mieac

Movimento
di Impegno Educativo

di Azione Cattolica
Reg. c/o Tribunale di Roma

n. 516/89 del 13-9-1989
ISSN 1828-3632

Direttore editoriale: Matteo Truffelli
Direttore responsabile: Franco Venturella

Comitato di redazione: E. Brugè,
M. Arcamone, N. Bruno, S. Carosi,

E. Girlanda, V. Lumia, 
A. Mastantuono, M. Scirè,

D. Volpi, A. Zenga
Editore:

Azione Cattolica Italiana
Direzione e Amministrazione:

Via Aurelia, 481 – 00165 Roma – 
tel. 0693578728

Impaginazione: Nunzio Bruno

www.impegnoeducativo.it
segreteria@impegnoeducativo.it

Abbonamento annuale ordinario: € 25,00
Per versamenti: CCP n. 877001 inte-
stato ad Azione Cattolica Italiana 
Presidenza nazionale - Via della 
Conciliazione, 1 - 00193 Roma;
CCB presso Poste Italiane - Codice 
IBAN: 
IT98D0760103200000000877001
ad Azione Cattolica Italiana Presi-
denza nazionale - Via della Conci-
liazione, 1 - 00193 Roma
Una copia: € 10,00 (comprese spese 
di spedizione)
Una copia-saggio: inviare francobollo 
da € 2,00 per la spedizione

Stampa: Grafica Ripoli snc – Villa 
Adriana – Tivoli (Rm)

Foto: tratte da flickr.com e utilizzate 
sotto licenza Creative Commons

Finito di stampare Settembre 2016

Operatori di frontiera 
e saperi dell’esperienza

(Tiziana Tarsia)
Zoom	 pag. 31

I principi alla base della scuola interculturale italiana (Osservatorio nazionale per l’integrazione...)		pag. 32

Tre cose su migranti e scuola
(Vincenzo Schirripa)

Zoom	 pag. 24

Per la buona accoglienza (Ministero dell’Interno-ANCI-Alleanza delle Cooperative italiane sociali)	 	pag. 26

Come sarebbe l’Italia senza immigrati? (Censis)	 	pag. 29

Il mondo è più
che un problema da risolvere

(Manuela Terribile)
R&M	 pag. 5

Ecologia (wikipedia)	 	pag. 9

Difesa del creato, impresa e politica 
nella Laudato si’

(Antonio La Spina)
R&M	  pag. 10

10 principi per 10 impegni (Confindustria)		 pag. 12

Quale educazione ecologica oggi
(Antonio Nanni)

R&M	  pag. 15
Il “nostro” sistema onnivoro (A. Zanotelli)		 pag. 16

Il Club di Roma (wikipedia.org)		 pag. 18

La povertà (P. Neruda)		 pag. 20

Madre Terra (K. Gibran)		 pag. 21

Qual è lo stato di salute del pianeta? (C. Petrini)		 pag. 22



2/2016 ● Proposta Educativa ↔link 5Proposta Educativa ● 2/2016↔link4

Editoriale

Autori
Vincenzo Lumia, Responsabile nazionale formazione del MIEAC

Manuela Terribile, Docente e Teologa

Antonio La Spina, Ordinario di Sociologia generale, giuridica e politica, 
Università di Palermo

Antonio Nanni, Esperto di comunicazione ed educazione interculturale, già 
Docente di Filosofia e Scienze dell’educazione

Vincenzo Schirripa, Ricercatore, Docente di Storia dell’infanzia e delle 
istituzioni educative e Letteratura per l’infanzia, Università Lumsa di Roma

Tiziana Tarsia, Docente a contratto di Principi e fondamenti del servizio sociale e 
di Metodi e tecniche del servizio sociale, Università di Messina

R&M↔ECOLOGIA

Il mondo è più che un problema
DA RISOLVERE

Papa Francesco ci ha abituati ad 
uno stile che capiamo immedia-
tamente ma fatichiamo a ricono-
scere come “papale”, “pontificio”, 
negli Angelus, nei suoi oramai 

numerosi discorsi, nelle udienze. Anche nei 
documenti che sono, fino ad ora, l’encicli-
ca Lumen Fidei, l’esortazione post-sinodale 
Evangelii gaudium, programma del suo pon-
tificato e l’enciclica Laudato sì (LS), che por-
ta la data della Pentecoste del 2015. Siamo 
abituati ad un linguaggio semplice e fluido, 
in cui ci sembra di capire tutto. Quest’ultima 
Enciclica, però, ci ha creato qualche proble-
ma. È lunghissima e affronta praticamente 
tutti i problemi che sono connettibili al tema 
dell’ecologia; era proprio necessario scrivere 
così tanto? Anche i più devoti se lo sono chie-
sto, magari in silenzio. E poi, un papa si deve 
occupare di tutte queste cose? Siamo sicuri 
che la fede c’entri qualcosa? E non da ultimo, 
i cristiani devono fare qualcosa di cristiano 
per questo problema ecologico?
Proviamo a cogliere alcune delle grandi pro-
spettive che questa Enciclica apre. 
Prima di tutto alcune sottolineature che ri-
guardano l’intero testo: il respiro collegiale do-
vuto alle molte citazioni del lavoro di diverse 
Conferenze episcopali, ed ecumenico, con l’e-
splicito richiamo al patriarca Bartolomeo e alla 

sua attenzione all’ecologia. In questo modo, 
la parola del Patriarca di Costantinopoli di-
venta magistero anche per i cattolici! Anche 
il richiamo alle religioni, alla loro sapienza e 
a quanto i credenti hanno in comune merita 
di essere sottolineato: «La maggior parte degli 
abitanti del pianeta si dichiarano credenti, e 
questo dovrebbe spingere le religioni ad en-
trare in un dialogo tra loro orientato alla cura 
della natura, alla difesa dei poveri, alla costru-
zione di una rete di rispetto e di fraternità» 
(LS 201). L’impostazione stessa del docu-
mento coinvolge tutti: «Oggi, credenti e non 
credenti sono d’accordo sul fatto che la terra è 
essenzialmente un’eredità comune, i cui frutti 
devono andare a beneficio di tutti» (LS 93).
In più di un passaggio, inoltre, papa France-
sco esprime il limite della parola sua e della 
Chiesa, non per questo sminuendone il peso: 
«Su molte questioni concrete la Chiesa non 
ha motivo di proporre una parola definitiva 
e capisce che deve ascoltare e promuovere il 
dibattito onesto fra gli scienziati, rispettando 
la diversità di opinione» (LS 61).1 
Esaminiamo soltanto alcuni punti di questa 
complessa e assai articolata Enciclica.
1 Cf. anche LS 188: «Ancora una volta ribadisco che la Chiesa 
non pretende di definire le questioni scientifiche, né di sostitu-
irsi alla politica, ma invito ad un dibattito onesto e trasparen-
te, perché la necessità particolari o le ideologie non ledano il 
bene comune».

Manuela Terribile

United States Mission Geneva

ra, l’identità stessa dell’uomo. Come dire “oggi” vita, persona, bene 
comune, pace, giustizia, salvaguardia del creato…? Come tradurre 
tale vocabolario in stile di vita, in progetti, in scelte politiche, sociali, 
economiche? 

Agli operatori culturali e agli educatori la “fatica” bella ed entusia-
smante di concorrere da protagonisti alla costruzione di comunità 
accoglienti, a misura di ogni essere umano, a partire dagli ultimi, dai 
senza voce, dai diseredati di ogni specie…. di dimostrare che un 
genere di vita diverso dal modello imperante è possibile e anche 
più “conveniente”; che la massima homo homini lupus va sostituita 
con quella di ogni uomo è mio fratello. La convivialità delle differenze 
non solo è praticabile, ma è diventata l’unica strada da percorrere 
in alternativa alla guerra, ai genocidi, alle catastrofi umanitarie a cui 
purtroppo ci siamo assuefatti. La salvaguardia del creato non è cosa 
per addetti ai lavori, per palati raffinati ed esteti fuori dal mondo… 
piuttosto una condizione senza la quale non c’è futuro, non c’è vita.

Ci è guida autorevolissima, compagno di strada, testimone pie-
namente credibile per parole e opere il Santo Padre Francesco. A 
noi adulti, educatori, laici credenti il compito e la responsabilità di 
tradurre, nei diversi ambienti e ambiti, il suo magistero evangelico 
attraverso una progettualità culturale ed educativa che sappia ope-
rare quella indispensabile e originale mediazione laicale da spendere 
nella comunità ecclesiale, nella società civile, nel territorio, nelle isti-
tuzioni, nei luoghi della politica e dell’economica.

Vincenzo Lumia
Responsabile nazionale formazione del MIEAC

Editoriale



2/2016 ● Proposta Educativa ↔link 7Proposta Educativa ● 2/2016↔link6

Ecologia↔R&M

La questione ecologica, così come esce 
dalla mente e dalla penna di papa 
Francesco, non è più una questione 

parziale, se mai lo è stata. Si tratta infatti 
della «cura della casa comune». Il mondo, il 
pianeta, è da subito abitato, è una casa per 
tutti i suoi abitanti, anche per quelli che ar-
riveranno. Una delle ombre che aleggiano 
sull’intero testo è che il futuro, non buono, 
è vicino e potremmo non avere tempo per 
rendere ancora vivibile la nostra Terra. Il 
mondo non è soltanto una carta geofisica, 
ma un mondo di uomini e donne; è un mon-
do di relazioni. L’orizzonte è quindi totale e 
di tutti. Come appena detto, nell’Enciclica 
si avverte, come spesso nelle riflessioni sulla 
sorte del pianeta, un riferimento molto forte 
alle nuove generazioni, a quelli che ancora 
non sono in questo mondo e che rischiano 
di trovarlo in pessime ed estreme condizioni. 
Il richiamo morale interpella particolarmen-
te la gente di fede. Non solo per la imme-
diata responsabilità che chiama in causa, ma 
piuttosto per il senso di non-proprietà che 
mette sul tappeto. Un “altro” (le generazioni 
future) mi dice, per il suo stesso futuro esi-
stere, che la scena in cui vivo non è di mia 
proprietà, non c’è niente che mi autorizzi a 
servirmene senza limite. Questo richiamo 
ci mette di fronte alla vita di tutti e di tutti 
quelli a venire, e anche di fronte alla nostra 
personale povertà e mortalità.

C’è uno specifico cristiano, catto-
lico addirittura in tutto ciò? Al-
meno due elementi rendono chiara 

la risposta: il grido della terra è il grido dei 
poveri e insieme la grande questione della 
custodia. Questioni centrali. Nella prima 
sono strettamente connessi i modelli di vita 
e di sviluppo, le grandi potenze economiche, 
lo sfruttamento delle risorse della terra in 

modo ingiusto e ingiustificato e quindi, la 
proposta di un nuovo stile di vita. Nella se-
conda si tratta addirittura dell’atteggiamento 
della persona nel creato, una sorta di antro-
pologia teologica che non sposta l’uomo dal 
centro del creato, ma lo rimette in cammino 
verso un “Centro” che non è l’uomo stes-
so, che non è nelle nostre mani. Sentiamo 
con chiarezza l’eco di Theilard de Chardin. 
Questa terra, dono da custodire, è la casa 
dei nostri giorni che sono contati, è la scena 
della nostra storia. Tutto è centrato sull’uo-
mo, perché a fondamento della riflessione 
del pontefice non c’è certamente una sorta 
di biocentrismo che riduca il valore della 
libertà umana e della intelligenza dell’uo-
mo. In sintesi estrema e potente: «Noi non 
siamo Dio. La terra ci precede e ci è stata 
data» (LS 67). Essere servi di un dono che va 
semplicemente custodito è tema caro a papa 
Francesco. Lo dice anche della misericordia 
(ad es. Misericordiae Vultus, 9),2 tema a lui 
carissimo.
Quella che viene richiesta e proposta è una 
rivoluzione culturale. Si comprende per-
ché l’ecologia sia l’ambiente umano, l’opera 
dell’uomo. Una delle conseguenze del modo 
ammalato e peccaminoso che abbiamo di 

2 «La parabola contiene un profondo insegnamento per cia-
scuno di noi. Gesù afferma che la misericordia non è solo 
l’agire del Padre, ma diventa il criterio per capire chi sono 
i suoi veri figli. Insomma, siamo chiamati a vivere di miseri-
cordia, perché a noi per primi è stata usata misericordia. Il 
perdono delle offese diventa l’espressione più evidente dell’a-
more misericordioso e per noi cristiani è un imperativo da 
cui non possiamo prescindere. Come sembra difficile tante 
volte perdonare! Eppure, il perdono è lo strumento posto 
nelle nostre fragili mani per raggiungere la serenità del cuore. 
Lasciar cadere il rancore, la rabbia, la violenza e la vendetta 
sono condizioni necessarie per vivere felici. Accogliamo quindi 
l’esortazione dell’apostolo: “Non tramonti il sole sopra la vo-
stra ira” (Ef 4,26). E soprattutto ascoltiamo la parola di Gesù 
che ha posto la misericordia come un ideale di vita e come 
criterio di credibilità per la nostra fede: “Beati i misericordiosi, 
perché troveranno misericordia” (Mt 5,7) è la beatitudine a 
cui ispirarsi con particolare impegno in questo Anno Santo».

R&M↔Ecologia

gestire il nostro pianeta è quello che ha con-
dotto alla «logica dello scarto». Il nuovo pa-
radigma e le forme di potere che derivano 
dalla tecnologia, hanno innescato la logica, 
che sembra l’unica possibile, dello scarto 
(LS 22): qualunque cosa non sia immedia-
tamente utilizzabile e con un qualche profit-
to, va scartata. Riguarda le cose, gli oggetti, 
l’ambiente. Questa logica perversa, però, ha 
coinvolto anche le persone, gli esseri umani; 
chi non è produttivo, immediatamente pro-
duttivo, viene scartato, gettato ai margini e 
possibilmente ignorato se non abbandonato. 
Malati, anziani, bambini, tutti coloro che 
non possono per qualche motivo essere pro-
duttivi sono scartati. Sono un rifiuto, in al-
tre parole, e anche il loro stesso sopravvivere 
può essere messo in discussione.

Il VI capitolo dell’Enciclica interpella par-
ticolarmente i cristiani coinvolti nella que-
stione educativa. Impressiona che l’educa-

zione sia collegata alla spiritualità, a questo 
orizzonte invisibile con cui non facciamo mai 
abbastanza i conti. In sintesi: «Molte cose de-
vono riorientare la propria rotta, ma prima di 
tutto è l’umanità che ha bisogno di cambia-
re. Manca la coscienza di un’origine comu-
ne, di una mutua appartenenza e di un futuro 
condiviso da tutti. Questa consapevolezza di 
base permetterebbe lo sviluppo di nuove con-
vinzioni, nuovi atteggiamenti e stili di vita. 
Emerge così una grande sfida culturale, spi-
rituale e educativa che implicherà lunghi pro-
cessi di rigenerazione» (LS 202).
Il paradigma tecno-economico ci ha indotti 
tutti, almeno nell’egemone mondo occiden-
tale, a un consumismo ossessivo. Tutti gli 
educatori lo sanno bene. Gli oggetti stanno 
diventando, sono già diventati, padroni di 
tante libertà e di tante teste. La ricchezza, 
reale e anche simbolica, ci ha confusi tutti. 
«Abbiamo troppi mezzi per scarsi e rachitici 
fini» (LS 203). Gli oggetti, grandi e piccoli, le 
cose, occupano il simbolico e sottraggono re-
altà. C’è sempre, però, un punto pericolosissi-
mo, quello in cui la realtà si presenta a segna-
lare i confini umani e diventa inaccettabile. 
Non sopportiamo più il limite. Si tratta allora 
di cambiare stile di vita, e non solo per motivi 
etici di carattere personale, soggettivo si di-
rebbe oggi nel linguaggio comune, ma per la 
sopravvivenza comune. In questi itinerari tor-
na sempre lo stesso ostacolo, e gli educatori lo 
sanno bene: è quel “comune”, ancora peggio 
il “bene comune”, di cui sembra impossibile 
e inutilmente perdente occuparsi. L’autorefe-
renzialità, che riconosciamo in ognuno di noi, 
in ogni situazione e spessissimo, con gravis-
sime conseguenze nei più giovani, fa male a 
tutti, dal bambino al pianeta. Dobbiamo rag-Alice Popkorn



2/2016 ● Proposta Educativa ↔link 9Proposta Educativa ● 2/2016↔link8

Ecologia↔R&M

giungere nuove abitudini, ci dice papa France-
sco. E già l’idea dell’abitudine, della conquista 
di un habitus, evoca il tempo, il susseguirsi dei 
giorni, la ripetizione anche faticosa di azioni 
e di pensieri, virtuosi. Soprattutto il tempo, 
il grande alleato quasi scomparso dall’azione 
educativa che, anch’essa, dovrebbe funzionare 
come un lampo, come un messaggio pubbli-
citario. E non è così. I vari ambiti educati-
vi dovrebbero collaborare alla formazione di 
una “cittadinanza ecologica”. Per tutto quello 
che nell’Enciclica è stato detto nei cinque ca-
pitoli precedenti, capiamo subito che non si 
tratta di aggiungere un’educazione ad un’altra 
educazione. Si tratta, antica memoria dei cat-
tolici, di formazione delle coscienze, verso la 
contemplazione. 

La proposta di papa Francesco è appa-
rentemente lontana dalla materialità 
delle cose, delle quali, pure, ha parlato 

con larghezza e puntualità. Nel quinto capi-
tolo sono indicate grandi proposte di dialo-
go, e il ritorno ai quattro principi molto cari 
a Francesco, già enunciati nella esortazione 
post-sinodale, programma del suo pontifica-
to.3 Ma poi, con tanta forza, la cultura della 
cura, che trova in santa Teresa di Lisieux la 
piccola via dell’amore, una strada apparente-
mente sproporzionata, la pratica della genti-
lezza (LS 230-231). Se pensiamo questo in 
termini educativi, la questione appare attua-
lissima e inaffrontabile. Con la sua chiarezza 
indomabile, papa Francesco dice: «Occorre 
sentire nuovamente che abbiamo bisogno gli 
uni degli altri, che abbiamo una responsabili-
tà verso gli altri e verso il mondo, che vale la 
pena di essere buoni e onesti» (LS 229). L’in-
tenzione educativa trova fondamento nell’im-
pianto dell’Enciclica che Luciano Larivera 
ha ben espresso: «Si afferma un’ortodossia, 
3 Evangelii Gaudium, 222-237.

un’ortoprassi e un’ortopatia. Dal punto di 
vista dell’ortodossia, l’Enciclica è legata al 
magistero sociale pontificio. […] L’Enciclica 
apre le orecchie perché si schiudano gli occhi. 
Chiede coerenza all’“azione delle mani”. In 
termini sia operativi (l’ortoprassi) sia liturgici 
(l’Eucaristia, la preghiera di tavola ecc.). […] 
Un fine non secondario […] è l’intenzione di 
nutrire i cuori di sentimenti autentici (l’or-
topatia). I temi ritornano in ogni capitolo, 
e non mancano ordine e sistematicità nella 
trattazione. Ma l’Enciclica, metaforicamente, 
è anche una lunga respirazione bocca a bocca 
e un prolungato massaggio cardiaco. Questo 
entrare nel profondo, ad esempio con i rife-
rimenti, in sequenza, francescani, biblici e a 
Romano Guadini, è educazione ai sentimenti 
veri da coltivare e da custodire. Occorre essere 
giardinieri della propria anima, non meri am-
ministratori, per far fiorire la vera felicità e la 
pace profonda, che esulano dalle mere com-
petenze professionali. Perché un’educazione 
che non sia all’amore, non è di qualità».4 

Nelle pieghe della riflessione educativa, 
nelle pagine dell’Enciclica si fa avan-
ti la riflessione più immediatamen-

te cristiana, mistica, occorrerebbe dire «La 
grande ricchezza della spiritualità cristiana, 
generata da venti secoli di esperienze perso-
nali e comunitarie, costituisce un magnifico 
contributo da offrire allo sforzo di rinnovare 
l’umanità. Desidero proporre ai cristiani alcu-
ne linee di spiritualità ecologica che nascono 
dalle convinzioni della nostra fede, perché ciò 
che il Vangelo ci insegna ha conseguenze sul 
nostro modo di pensare, di sentire e di vivere. 
Non si tratta tanto di parlare di idee, quan-
to soprattutto delle motivazioni che derivano 
dalla spiritualità al fine di alimentare una pas-
4 Luciano Larivera, Le sfide aperte sulla «casa comune», in «Ci-
viltà Cattolica» 3961, 11 luglio 2015, p. 27.

sione per la cura del mondo. Infatti non sarà 
possibile impegnarsi in cose grandi soltanto 
con delle dottrine, senza una mistica che ci 
animi, senza «qualche movente interiore che 
dà impulso, motiva, incoraggia e dà senso 
all’azione personale e comunitaria». Dobbia-
mo riconoscere che non sempre noi cristiani 
abbiamo raccolto e fatto fruttare le ricchezze 
che Dio ha dato alla Chiesa, dove la spiri-
tualità non è disgiunta dal proprio corpo, né 
dalla natura o dalle realtà di questo mondo, 
ma piuttosto vive con esse e in esse, in comu-
nione con tutto ciò che ci circonda» (LS 216).
Con passo tradizionale e deciso, il papa arriva 
all’Eucarestia: «Nell’Eucaristia il creato tro-
va la sua maggiore elevazione» (LS 236), alla 
Trinità, alla Beata Vergine Maria, e «Alla fine 
ci incontreremo faccia a faccia con l’infinita 
bellezza di Dio . […] Nell’attesa, ci uniamo 
per farci carico di questa casa che ci è stata 
affidata, sapendo che ciò che di buono vi è in 
essa verrà assunto nella festa del cielo. Insie-
me a tutte le creature, camminiamo su questa 
terra cercando Dio, perché “se il mondo ha un 
principio ed è stato creato, cerca chi lo ha cre-
ato, cerca chi gli ha dato inizio, colui che è il 
suo Creatore”. Camminiamo cantando! Che 
le nostre lotte e la nostra preoccupazione per 
questo pianeta non ci tolgano la gioia della 
speranza» (LS 243-244).

Provando a concludere. Riportare sem-
pre, ad ogni passaggio e svincolo del 
testo e della riflessione, il carattere di 

connessione e interconnessione del “tutto”, 
fonda ed esige l’idea di «ecologia integrale» 
che occupa l’intero IV capitolo dell’Enciclica. 
«Non ci sono due crisi separate, una ambien-
tale e un’altra sociale, bensì una sola e com-
plessa crisi socio-ambientale» (LS 139). La 
questione ecologica parte e torna alle singole 
persone, alle loro possibilità e responsabilità, 

sempre ricordando la trama ampia e comples-
sa del nostro vivere sociale. Dopo le questio-
ni ambientali, politiche, etiche, dopo aver in 
qualche modo denunciato il disinteresse e gli 
interessi dei potenti; dopo aver seguito la ri-
flessione che appartiene alla dottrina sociale 
della Chiesa, intessuta con il precedente ma-
gistero di pontefici e conferenze episcopali, ci 
rimane nella mente e nel cuore: «Il mondo è 
qualcosa in più che un problema da risolvere, 
è un mistero gaudioso che contempliamo nel-
la letizia e nella lode» (LS 12).

R&M↔Ecologia

Ecologia

Gli antichi filosofi greci, come Aristotele e Ippocrate, 
posero le basi per questa disciplina già nei loro stu-
di sulla storia naturale. L’ecologia moderna è diven-
tata una scienza in larga espansione nel tardo XIX 
secolo. Concetti evolutivi in ​​materia di adattamento 
e selezione naturale sono diventati i capisaldi della 
teoria ecologica moderna.
È opportuno sottolineare la differenza tra il termine 
ecologia portato alla ribalta inizialmente dal movi-
mento ambientalista negli anni ‘60 e ‘70, (Ecologia 
sociale ed Ecologia profonda) ed il corretto signifi-
cato scientifico dell’ecologia, che fino ad allora era 
stata familiare solo ad un gruppo ristretto di acca-
demici, naturalisti e biologi.
Per gli ambientalisti l’ecologia è la disciplina in grado 
di fornire una “guida” per le relazioni dell’uomo con il 
proprio ambiente e, con la diffusione del movimen-
to, divenne un termine utilizzato quotidianamente 
e spesso impropriamente (p. esempio: ecologia = 
studio dell’inquinamento). Tale tendenza si manife-
sta ancora oggi, confondendo spesso erroneamente 
l’ecologia con l’ambiente, con la conservazione della 
natura o con altri concetti e studi simili.
L’”ambientalismo” è attivismo con lo scopo di mi-
gliorare l’ambiente soprattutto attraverso attività 
educative pubbliche, propaganda di idee, pro-
grammi legislativi e convenzioni.
L’”ambiente”, relativo ad uno specifico soggetto vi-
vente (singolo o collettivo), è l’insieme delle condi-
zioni e degli elementi del paesaggio circostante (in 
senso ecologico) con cui un organismo stabilisce 
una o più relazioni di varia natura e importanza.

da wikipedia.org



2/2016 ● Proposta Educativa ↔link 11Proposta Educativa ● 2/2016↔link10

R&M↔Impresa
R&M↔IMPRESA

Premessa

L’ enciclica Laudato si’. Per 
la cura della casa comune1 si 
presta a una molteplicità di 
letture. Anziché adottare 
un’angolatura settoriale (ad 

esempio quella ambientale, religiosa, eco-
nomica, o politica) mi concentrerò qui su 
due aspetti sostanziali, tra i tanti che sol-
lecitano l’attenzione e meriterebbero di es-
sere approfonditi: l’impresa in un’economia 
di mercato e le politiche pubbliche.
Nell’ambito di una presa di posizione sulla 
necessità di salvare la natura che ci circonda 
da minacce che derivano dalla sconsidera-
tezza degli esseri umani, l’enciclica con-
tiene riflessioni sull’impatto delle attività 
produttive e delle transazioni economiche 
in un mondo in cui l’unico modello di svi-
luppo rimasto sembrerebbe quello capitali-
stico. Una certa vulgata dipinge e stereo-
tipizza Francesco, anche per via della sua 
precedente esperienza di prelato nel Sud 
del mondo, come un Papa anticapitalista, 
con tutte le ulteriori implicazioni, anche 

1 La versione cui farò qui riferimento è quella reperibile al 
link http://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/encyclicals 
/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-
si_it.pdf.

politiche, che ciò comporta. Da tale suo 
orientamento deriverebbe, pertanto, anche 
la scelta dell’argomento della prima encicli-
ca interamente a sua firma (la precedente, 
Lumen fidei, conteneva una parte di Be-
nedetto XVI). Si pensi anche che uno dei 
primi viaggi del Papa argentino fu proprio 
in Sudamerica, comprendendo una tappa in 
Amazzonia, luogo simbolo dei danni che 
gli umani possono infliggere a Madre natu-
ra. Questa lettura è prediletta sia da coloro 
che intendono criticare papa Francesco, ad-
debitandogli certe posizioni ideologiche e 
un atteggiamento sfavorevole verso la mo-
dernizzazione, sia da quelli che viceversa 
vorrebbero “appropriarsi” di lui e della sua 
popolarità per legittimare una posizione 
di anti-capitalistico radicale, anche stavol-
ta per ragioni che non afferiscono soltanto 
all’economia.
In effetti, però, come spesso avviene, se 
si ragiona secondo stereotipi si veicolano 
messaggi semplificati (quando non distorti) 
che possono magari avere una certa presa su 
certe audiences, ma fanno al contempo tor-
to, in maggiore o minor misura, alla realtà 
dei fatti. In questo caso, tra l’altro, è suf-
ficiente, per chiarirsi le idee, guardare at-
tentamente all’Enciclica, soffermandosi su 
alcuni passaggi salienti.

Difesa del creato, impresa e politica
NELLA LAUDATO SI’

Antonio La Spina

Ioan Sameli

Il contributo dell’impresa al bene comune

Va detto, anzitutto, che papa Francesco ri-
conosce e sottolinea il ruolo dell’impresa: 
«Perché continui ad essere possibile offrire 
occupazione, è indispensabile promuovere 
un’economia che favorisca la diversificazio-
ne produttiva e la creatività imprenditoriale». 
Senza libertà d’iniziativa economica e senza 
concorrenza viene quasi del tutto meno tale 
creatività. «L’attività imprenditoriale, che è 
una nobile vocazione orientata a produrre ric-
chezza e a migliorare il mondo per tutti, può 
essere un modo molto fecondo per promuo-
vere la regione in cui colloca le sue attività, 
soprattutto se comprende che la creazione di 
posti di lavoro è parte imprescindibile del suo 
servizio al bene comune». Per altro verso, «la 
semplice proclamazione della libertà econo-
mica, quando… le condizioni reali impedi-
scono che molti possano accedervi realmente, 
e quando si riduce l’accesso al lavoro, diventa 
un discorso contraddittorio che disonora la 
politica» (LS 129). Detta libertà economica 
non è un valore assoluto o comunque priori-
tario rispetto a tutti gli altri: «in ogni discus-

sione riguardante un’iniziativa imprendito-
riale si dovrebbe porre una serie di domande, 
per poter discernere se porterà ad un vero svi-
luppo integrale: Per quale scopo? Per quale 
motivo? Dove? Quando? In che modo? A chi 
è diretto? Quali sono i rischi? A quale costo? 
Chi paga le spese e come lo farà? In questo 
esame ci sono questioni che devono avere la 
priorità. Per esempio, sappiamo che l’acqua è 
una risorsa scarsa e indispensabile» (LS 185). 
Si tratta di domande cruciali, che però non 
sono affatto estranee alle scienze sociali che 
studiano l’economia, nelle quali da tempo 
ci si è resi conto dei possibili difetti o “falli-
menti” del mercato, così come della necessità 
di interventi volti a evitarli o correggerli. Un 
approccio quale quello delineato dal pontefi-
ce non è contro l’impresa e il mercato. Anzi, 
chiedendo l’eliminazione di certe distorsioni 
offre argomenti per difendere sia la prima 
che il secondo. Anche l’esaltazione di un li-
berismo sregolato come fine in sé appare oggi 
sempre più inaccettabile per gran parte degli 
studiosi e degli attori economici. 
Ancora, «un dominio assoluto della finan-
za… non ha futuro e… potrà solo gene-
rare nuove crisi… La crisi finanziaria del 

Peter Ma reynermedia



2/2016 ● Proposta Educativa ↔link 13Proposta Educativa ● 2/2016↔link12

6. “Gestione responsabile del 
prodotto”
Promuovere una gestione respon-
sabile del prodotto o del servizio 
lungo l’intero ciclo di vita, al fine di 
migliorarne le prestazioni e ridurne 
l’impatto sull’ambiente, anche in-
formando i clienti sulle modalità di 
utilizzo e di gestione del “fine vita”.
7. “Gestione responsabile della 
filiera produttiva”
Promuovere la salvaguardia 
dell’ambiente nella gestione della 
catena produttiva, coinvolgendo 
fornitori, clienti e parti interessate 

quali attori della propria politica di 
sostenibilità.
8. “Sensibilizzazione e Formazio-
ne”
Promuovere iniziative di informazio-
ne, sensibilizzazione e formazione, al 
fine di coinvolgere l’organizzazione 
nell’attuazione della propria politica 
ambientale.
9. “Trasparenza nelle relazioni 
con le parti interessate”
Promuovere relazioni, con le parti 
interessate, improntate alla traspa-
renza, al fine di perseguire politiche 
condivise in campo ambientale.

10. “Coerenza nelle attività inter-
nazionali”
Operare in coerenza con i principi 
sottoscritti in questa Carta in tutti i 
Paesi in cui si svolge la propria atti-
vità.

Confindustria,
La Carta Confederale dei 

Principi per la Sostenibilità 
Ambientale

R&M↔Impresa

ne delle religioni monoteiste e trascendenti 
(e in particolare dell’ebraismo e del cristia-
nesimo), invece, potrebbe vedere la Terra 
come un dono fatto da Dio all’uomo, quindi 
l’umanità come assegnataria di un compi-
to di dominio e trasformazione del creato 
solo in funzione dei propri interessi. Il Papa 
però (LS 67) avverte che questa è una lettu-
ra scorretta delle Scritture. «Noi non siamo 
Dio. La Terra ci precede e ci è stata data… 
dobbiamo rifiutare con forza che dal fatto di 
essere creati a immagine di Dio e dal man-
dato di soggiogare la terra si possa dedurre 
un dominio assoluto sulle altre creature». I 
testi biblici vanno letti «nel loro contesto, 
con una giusta ermeneutica… essi ci invi-
tano a “coltivare e custodire” il giardino del 
mondo (cfr Gen 2,15)». 
Le politiche pubbliche oggi fanno per lo più 
capo a Stati nazione sovrani, anche se tale so-
vranità è di fatto erosa dalla globalizzazione 
finanziaria. Esistono organizzazioni sovrana-
zionali, come l’Unione Europea, che per un 
verso insistono su “regioni” circoscritte del 
pianeta, e per altro verso si trovano davanti al 
bivio tra la disgregazione e la costruzione di 
una vera struttura federale. Esistono organi-

Impresa↔R&M

2007-2008 era l’occasione per sviluppare 
una nuova economia più attenta ai princi-
pi etici, e per una nuova regolamentazione 
dell’attività finanziaria speculativa e della 
ricchezza virtuale. Ma non c’è stata una re-
azione che abbia portato a ripensare i cri-
teri obsoleti che continuano a governare il 
mondo» (LS 189). «Conviene evitare una 
concezione magica del mercato, che tende a 
pensare che i problemi si risolvano solo con 
la crescita dei profitti delle imprese o de-
gli individui» (LS 190). «La responsabilità 
sociale e ambientale delle imprese si riduce 
per lo più a una serie di azioni di marketing 
e di immagine» (LS 194). «Il principio della 
massimizzazione del profitto, che tende ad 
isolarsi da qualsiasi altra considerazione, è 
una distorsione concettuale dell’economia» 
(LS 195). Storture del genere vanno evitate 
proprio in nome di una corretta concezione 
della libertà economica. Infatti, le suddette 
notazioni dell’enciclica troverebbero con-
senzienti gran parte di coloro che oggi si 
occupano di economia.
Di recente è stata ricevuta in Vaticano una 
folta delegazione di imprenditori italiani e 
di Confindustria (cosa che non era mai av-

venuta da quando questa fu fondata 106 anni 
addietro), guidata dal presidente Squinzi. In 
tale udienza2 il Papa ha ribadito le posizioni 
di cui sopra. Agli imprenditori ha chiesto di 
«essere costruttori del bene comune e artefici 
di un nuovo umanesimo del lavoro». Anco-
ra: «al centro di ogni impresa vi sia dunque 
l’uomo: non quello astratto, ideale, teorico, 
ma quello concreto, con i suoi sogni, le sue 
necessità, le sue speranze e le sue fatiche… la 
vostra via maestra sia sempre la giustizia, che 
rifiuta le scorciatoie delle raccomandazioni 
e dei favoritismi, e le deviazioni pericolose 
della disonestà e dei facili compromessi. La 
legge suprema sia in tutto l’attenzione alla 
dignità dell’altro, valore assoluto e indispo-
nibile. Sia questo orizzonte di altruismo a 
contraddistinguere il vostro impegno». Il 
mercato non deve essere «un assoluto». Bi-
sogna onorare la dignità della persona e ri-
fiutarsi di calpestarla «in nome di esigenze 
produttive». L’impresa non è di per sé l’in-
carnazione del male e dello sfruttamento. Al 
contrario, essa può e deve essere strumento 
al servizio del bene comune.

2 http://www.avvenire.it/Papa_Francesco/Discorsi/Pagine/di-
scorso a-confindustria-papa-francesco.aspx.

Le politiche pubbliche

La correzione delle perversioni derivanti 
dall’avidità e dall’irresponsabilità di alcuni è 
compito dei decisori politici. D’altro canto, 
«molte volte la… politica è responsabile del 
proprio discredito, a causa della corruzione e 
della mancanza di buone politiche pubbliche» 
(LS 197). Se poi parliamo di alcune emergen-
ze ambientali, come il riscaldamento globale, 
queste hanno una dimensione planetaria e 
richiederebbero pertanto una regolazione di 
pari portata. «L’interdipendenza ci obbliga 
a pensare a un solo mondo, ad un progetto co-
mune» (corsivi nel testo). Sarebbe necessario 
«programmare un’agricoltura sostenibile e 
diversificata… sviluppare forme rinnovabili e 
poco inquinanti di energia… incentivare una 
maggiore efficienza energetica… promuove-
re una gestione più adeguata delle risorse fo-
restali e marine… assicurare a tutti l’accesso 
all’acqua potabile» (LS 164). 
Per alcune religioni, come il buddismo o 
l’induismo, gli esseri umani sono natural-
mente in armonia con l’ecosistema e con gli 
altri esseri viventi. Una malintesa concezio-

10 principi per 10 impegni

1. “Conseguimento di obiettivi 
di sostenibilità ambientale nel 
breve, medio e lungo periodo”
Porre la tutela dell’ambiente come 
parte integrante della propria atti-
vità e del proprio processo di cre-
scita produttiva.
2. “Adozione di un approccio 
preventivo”
Valutare l’impatto delle proprie 
attività, dei propri prodotti e ser-
vizi, al fine di gestirne gli aspetti 
ambientali secondo un approccio 

preventivo e promuovere l’utilizzo 
delle migliori tecnologie disponi-
bili.
3. “Uso efficiente delle risorse 
naturali”
Promuovere l’uso efficiente del-
le risorse naturali, con particolare 
attenzione alla gestione razionale 
delle risorse idriche ed energeti-
che.
4. “Controllo e Riduzione degli 
impatti ambientali”
Controllare e, ove possibile, ridurre 
le proprie emissioni in aria, acqua 
e suolo; perseguire la minimizza-

zione della produzione di rifiuti e 
la loro efficiente gestione privile-
giando il recupero e il riutilizzo in 
luogo dello smaltimento; adottare 
misure idonee a limitare gli effetti 
delle proprie attività sul cambia-
mento climatico; promuovere la 
salvaguardia della biodiversità e 
degli ecosistemi.
5. “Centralità di tecnologie inno-
vative”
Investire in ricerca, sviluppo e inno-
vazione, al fine di sviluppare proces-
si, prodotti e servizi a sempre mino-
re impatto ambientale. Phil Richards



2/2016 ● Proposta Educativa ↔link 15Proposta Educativa ● 2/2016↔link14

smi globali, come l’Onu, che soffrono di una 
debole capacità decisionale e di carenza di 
poteri di intervento. Alcuni paesi sono gover-
nati da autocrati interessati ad arricchire sé e 
i propri sodali, dilapidando le proprie risorse 
naturali e distorcendo gli aiuti per lo svilup-
po. Altri paesi sono formalmente delle demo-
crazie, ma ancora immature. Anche i siste-
mi democratici, poi, hanno una connaturata 
tendenza a concentrarsi sul breve termine, le 
prossime elezioni, le esigenze di riproduzione 
del ceto politico, il consenso a buon merca-
to. Ciò è stato anche favorito dalla crisi delle 
grandi ideologie del Novecento (che con tutti 
i loro difetti indicavano però mete di lungo 
periodo) e dall’affermarsi di leader all’insegui-
mento degli umori dell’audience. È possibile, 
ma improbabile, che emergano statisti capaci 
anzitutto di capire e poi di perseguire interes-
si diffusi di lungo periodo e compiere scelte 
talora impopolari. È più facile che prevalgano 
soggetti spesso incompetenti, concentrati sul 
mantenimento del potere e sulla sua gestione 
spicciola, talora anche con metodi clientelari 
e corrotti. Per altro verso, la vastità e l’interdi-
pendenza che ormai caratterizzano i problemi 
ambientali richiederebbero, come già accen-
nato, decisori e decisioni globali. 
L’Enciclica affronta con parole forti queste 
criticità, rivelando una visione lungimirante 
dei “beni comuni globali” che spesso difetta ai 
governanti, anche quando si tratta di super-
potenze. «Le relazioni tra Stati devono salva-
guardare la sovranità di ciascuno, ma anche 
stabilire percorsi concordati per evitare ca-
tastrofi locali… Occorrono quadri regolatori 
globali che impongano obblighi e che impe-
discano azioni inaccettabili, come il fatto che 
Paesi potenti scarichino su altri Paesi rifiuti 
e industrie altamente inquinanti» (LS 173). 
«Diventa indispensabile lo sviluppo di istitu-
zioni internazionali più forti ed efficacemente 

Impresa↔R&M

organizzate, con autorità designate in manie-
ra imparziale mediante accordi tra i governi 
nazionali e dotate del potere di sanzionare» 
(LS 175).3 «La società, attraverso organismi 
non governativi e associazioni intermedie, 
deve obbligare i governi a sviluppare norma-
tive, procedure e controlli più rigorosi» (LS 
179). «È indispensabile la continuità, giacché 
non si possono modificare le politiche relati-
ve ai cambiamenti climatici e alla protezione 
dell’ambiente ogni volta che cambia un go-
verno. I risultati richiedono molto tempo e 
comportano costi immediati con effetti che 
non potranno essere esibiti nel periodo di vita 
di un governo… Occorre dare maggior spa-
zio a una sana politica, capace di riformare le 
istituzioni [per] superare pressioni e inerzie 
viziose… i migliori dispositivi finiscono per 
soccombere quando mancano le grandi mete, 
i valori, una comprensione umanistica e ric-
ca di significato, capaci di conferire ad ogni 
società un orientamento nobile e generoso» 
(LS 181). «Nel dibattito devono avere un po-
sto privilegiato gli abitanti del luogo, i quali 
si interrogano su ciò che vogliono per sé e per 
i propri figli, e possono tenere in considera-
zione… finalità che trascendono l’interesse 
economico immediato. Bisogna abbandona-
re l’idea di “interventi” sull’ambiente, per dar 
luogo a politiche pensate e dibattute da tutte 
le parti interessate… C’è bisogno di sincerità 
e verità nelle discussioni scientifiche e politi-
che» (LS 183). 
Siamo, in definitiva, davanti a un invito a rav-
vedersi rivolto non soltanto ai cattolici, ma a 
tutte le persone di buona volontà preoccupate 
del futuro dell’umanità. 

3 A riguardo rinvio a A. La Spina, Postfazione: per governare 
la globalizzazione ci vogliono istituzioni globali, in G.A. Majone, 
La globalizzazione dei mercati: storia, teoria, istituzioni, Franco 
Angeli, Milano 2004.

Premessa

Da oltre quarant’ anni, la questio-
ne ambientale e – di riflesso – i 
temi dell’educazione ecologica, 
sono al centro dell’attenzio-
ne, della ricerca e del dibattito 

sociale. Prendiamo come data spartiacque il 
1972 che fu l’anno sia della prima Conferenza 
delle Nazioni Unite sull’ambiente a Stoccol-
ma, sia l’anno in cui venne pubblicato il pri-
mo Rapporto del Club di Roma, coordinato da 
Aurelio Peccei, sulla crisi dello sviluppo. Da-
gli anni ’70 ad oggi sono trascorsi ben cinque 
decenni, quasi mezzo secolo. Per questo ab-
biamo ritenuto opportuno fare il punto del-
la situazione alla luce delle novità contenute 
nell’enciclica Laudato si’ (24 maggio 2015) di 
papa Francesco.

L’ecologia integrale di Papa Francesco

Ripensare oggi l’educazione ecologica 
significa, secondo noi, accettare un 
confronto leale con l’enciclica Lau-

dato si’ e dare una risposta agli interrogativi 
esigenti che essa solleva. A giudizio di papa 
Francesco, un’autentica “conversione ecologi-
ca” non è ancora avvenuta, anche se bisogna 
riconoscere che nell’ultimo mezzo secolo la 

coscienza ecologica dell’uomo contempora-
neo e il suo senso di responsabilità per l’am-
biente naturale si sono sensibilmente allargati 
e approfonditi rispetto al passato.
Non è forse da trascurare il fatto che sono 
state soprattutto le Chiese ad aver compiuto 
passi enormi per recuperare il ritardo storico 
e ingiustificato rispetto al movimento eco-
logista. È vero infatti che le Chiese cristia-
ne sono da vari decenni impegnate a livello 
ecumenico sui temi della salvaguardia del 
creato, ma è altrettanto vero che esse hanno 
impiegato troppo tempo prima di accorgersi 
che il Cantico delle creature di San Francesco 
d’Assisi era un testo di grande valore e si-
gnificato teologico e politico, non soltanto 
poetico e spirituale. 
Si è preso finalmente coscienza da parte dei 
credenti che la responsabilità dell’uomo ri-
guarda anche la custodia del creato, la bio-
sfera, il cosmo e i diritti delle generazioni fu-
ture ad avere una terra vivibile e un pianeta 
abitabile.
«Oggi – scrive invece Papa Francesco – non 
possiamo più fare a meno di riconoscere che 
un vero approccio ecologico diventa sempre 
un approccio sociale che deve integrare la 
giustizia nelle discussioni sull’ambiente per 
ascoltare tanto il grido della terra quanto il 
grido dei poveri» (LS 49).

R&M↔EDUCAZIONE

Quale educazione ecologica
OGGI?

Antonio Nanni

jacinta lluch valero



2/2016 ● Proposta Educativa ↔link 17Proposta Educativa ● 2/2016↔link16

R&M↔EducazioneEducazione↔R&M

Dalle pagine dell’Enciclica emerge chiara-
mente che sono stati trascurati in passato 
quegli aspetti del “peccato” che l’uomo com-
pie tutti i giorni e che potremmo chiamare i 
peccati contro la creazione per i quali non esiste 
ancora oggi alcuna consapevolezza nella testa 
della gente.
Chi si preoccupa se la “diversità biologica” 
creata da Dio è stata modificata o ridotta? 
Chi si preoccupa se il “cambiamento clima-
tico” è il risultato delle scelte operate dall’uo-
mo sullo sfruttamento dei beni del creato 
(aria, acqua, suolo, energia…)
Chi ha l’onestà e il senso di responsabili-
tà per riconoscere che «il crimine contro la 
natura è un crimine contro noi stessi e un 
peccato contro Dio?» (LS 8, dove si cita il 
patriarca ortodosso Bartolomeo I). 
L’ecologia integrale che propone papa Fran-
cesco non è affatto un cedimento alle mode 
del tempo, bensì una scelta radicale, uno sti-
le di vita, che va controcorrente e richiede un 
passaggio culturale da compiere: «se non ci 
accostiamo alla natura e all’ambiente senza 
questa apertura allo stupore e alla meraviglia, 
se non parliamo più il linguaggio della fra-
ternità e della bellezza nella nostra relazione 
con il mondo, i nostri atteggiamenti saranno 
quelli del dominatore, del consumatore, del 
mero sfruttatore delle risorse naturali, inca-
paci di porre un limite ai nostri interessi im-
mediati» (LS 11).
Il capitolo quinto dell’Enciclica, interamen-
te dedicato all’ecologia integrale, spiega che 
essa è insieme ambientale, economica, so-
ciale, culturale e della vita quotidiana. È 
un’ecologia che rimanda al modo di vivere e 
di con-vivere in una città: «come sono belle 
le città che, anche nel loro disegno architet-
tonico, sono piene di spazi che collegano, 
mettono in relazione, favoriscono il ricono-
scimento dell’altro» (LS 152).

Il lungo cammino dell’educazione ecologica 
(dal 1972 ad oggi)

In tanti Paesi del mondo, come pure in Ita-
lia, abbiamo alle spalle decenni di ricerche, 
dibattiti, vertici, conferenze, dichiarazioni, 

esperienze che hanno interessato la questione 
ambientale, la crisi ecologica, la salvaguardia 
del creato, lo sviluppo sostenibile ecc. 
Nell’enciclica Laudato si’ viene riconosciuto 
esplicitamente che «il movimento ecologista 
mondiale ha già percorso un lungo e ricco 
cammino» (LS 14). Basterebbe pensare alla 
prima Conferenza delle Nazioni Unite sull’am-
biente che si tenne a Stoccolma nel 1972, poi 
a quella di Rio de Janeiro sul clima nel 1992 
quindi al Protocollo di Kyoto, in Giappone, nel 
1997 sulle emissioni di CO2, fino alla recente 
Conferenza sul clima di Parigi del 2015. 
Se passiamo dalla questione dell’ambiente in 
senso generale, a quella più specifica dell’e-
ducazione ambientale, bisogna andare con la 
memoria alla Conferenza di Tbilisi, organizza-
ta dall’UNESCO nel 1977. 
In seguito a queste iniziative sui problemi 
mondiali dell’ambiente e dello sviluppo, an-

Il “nostro” sistema onnivoro

Il sistema, in cui noi viviamo, è un sistema che ha bisogno di un sacco di energia; la nostra energia come la 
otteniamo? Da petrolio e carbone. Quando usiamo petrolio e carbone, produciamo anidride carbonica; e dato 
che usiamo moltissimo petrolio e carbone, stiamo immettendo nell’atmosfera miliardi di tonnellate di anidri-
de carbonica, che stanno facendo una specie di coltre attorno al pianeta Terra, che trattiene il calore del Sole, 
per cui viene surriscaldata. Del surriscaldamento se ne parla già da tempo, ma adesso gli scienziati dell’ONU, 
scelti dai governi, quindi conservatori, nell’ultimo rapporto che hanno fatto un anno e mezzo fa hanno detto 
che se il 10% del mondo continua a consumare gran parte delle ricchezze della Terra con una velocità incre-
dibile, a fine secolo rischiamo di avere, se ci andrà bene, 3 gradi e mezzo di temperatura in più - già 2 gradi è 
una tragedia- se ci andrà male, 5 gradi e mezzo in più. Molti scienziati sospettano  che nei Paesi mediterranei 
potremo avere già 7 gradi in più; il rischio quindi è la desertificazione. L’Africa si aspetta 7-8 gradi in più, ed è il 
continente che ha la più galoppante demografia al mondo, rischia a fine secolo di arrivare vicino ai due miliar-
di di persone. L’ONU si aspetta già, entro il 2050, 250 milioni di rifugiati climatici: gente che dovrà scappare da 
desertificazione, innalzamento dei mari, tempeste… Sempre di più il pianeta non sopporterà Homo sapiens, 
che è diventato Homo demens: ecco la crisi antropologica di cui parla il Papa. Siamo dentro un sistema che 
non regge più. Difatti, ammazza per fame 30 milioni di persone all’anno, un miliardo li affama; poi ammazza 
per guerre, sono milioni le persone morte per le tante guerre, da cui il disastro dei migranti; infine, sta ucciden-
do il pianeta, o meglio, il pianeta riuscirà a sopravvivere, ma sopporterà sempre di meno la presenza umana. 
In particolare, bisogna sperare che, man mano che si sciolgono i ghiacciai, non si sciolga il ghiacciaio della 
Groenlandia, perché lì è permafrost, che andrebbe a duplicare l’anidride carbonica nell’atmosfera […].
I teologi cattolici che hanno riflettuto su tali questioni sono stati pochi. Uno di questi è un passionista ameri-
cano, Thomas Berry, che ha scritto un libro (non pubblicato in italiano) intitolato Il futuro cristiano e il destino 
della Terra, in cui fa una riflessione molto interessante, che riprendo. Lui parte proprio da questo concetto 
bellissimo: “Il futuro cristiano, dal mio punto di vista, dipenderà dall’abilità dei cristiani di assumere le proprie 
responsabilità per il destino della Terra. La distruzione presente di tutte le forme fondamentali di vita sulla 
Terra avviene dentro una cultura che è emersa da una matrice biblico-cristiana. Questa cultura si è basata su 
quale pezzo della Bibbia? Genesi 1, l’uomo ha il potere di “dominare” la natura; in ebraico non è dominare, è 
un altro l’intento, ma nella nostra cultura occidentale l’importante è sempre il profitto, parliamo di dominare, 
fare, accumulare, per noi la natura è qualcosa di morto, da sfruttare. E’ una cultura che è emersa da una matrice 
cristiana, dalla Bibbia, non viene dal mondo induista, buddista, cinese o islamico, è venuta dentro la nostra 
cosiddetta civiltà cristiana. La difficoltà per uscire da questa strettoia potrebbe essere mitigata se noi ricordia-
mo che nelle prime comunità cristiane c’erano due fonti di rivelazione: una, la manifestazione del divino nel 
mondo naturale, l’altra la manifestazione del divino nel mondo biblico; devono essere interpretate l’una con 
l’altra. La creazione deve correggere quello che c’è nella Bibbia, e la Bibbia deve correggere ciò che si pensava 
del creato – per esempio anticamente gli uomini pensavano che Dio fosse nella luna, nel sole, no, sono crea-
ture – questi due libri devono correggersi mutualmente. Ma l’importante è che mettiamo in crisi un concetto 
che è stato profondamente usato partendo dalla Bibbia . Oggi potremmo dire che la più significativa divisione 
tra gli esseri umani non è basata né sulla nazionalità, né sull’etnia, né sulla religione, ma piuttosto è la divisione 
tra coloro che dedicano la loro vita a sfruttare la Terra in maniera deleteria, distruggendola, e coloro invece 
che si dedicano a preservare la Terra in tutto il suo naturale splendore. Potremmo dividere tutti gli uomini in 
due categorie: coloro che son dediti a sfruttare più che possono e coloro che si dedicano a conservare questo 
pianeta. È un qualcosa di talmente bello che Dio ci ha dato! Moralmente noi abbiamo sviluppato – dice Berry 
– una risposta al suicidio, all’omicidio, al genocidio; ma ora ci troviamo a confrontarci con il biocidio – l’ucci-
sione del bios, della vita – e con il geocidio, l’uccisione del pianeta Terra nelle sue strutture vitali e funzionali. 
Queste opere sono il male maggiore di quanto abbiamo conosciuto fino al presente, male per il quale non 
abbiamo principi né etici né morali di giudizio. Ecco la grandezza di Laudato si: per la prima volta nella Chiesa, 
finalmente con una forza così poderosa, Papa Francesco è venuto a ricordarci determinate cose fondamentali 
sul creato.

Alex Zanotelli
(testo non rivisto dall’autore, tratto dalla registrazione di un incontro organizzato dal Mieac di Pozzuoli il 28.5.2016) 

CC Ministry of Foreign Affairs of the Republic of Poland



2/2016 ● Proposta Educativa ↔link 19Proposta Educativa ● 2/2016↔link18

produssero immensa attenzione, ma 
l’essenza del messaggio, la previsio-
ne che dopo l’anno 2000 l’umanità si 
sarebbe scontrata con la rarefazione 
delle risorse naturali fu sostanzial-
mente rigettata dalla cultura econo-
mica internazionale.
Il Rapporto sui limiti dello sviluppo 
(dal libro The Limits to Growt. I limiti 
dello sviluppo), commissionato al 
MIT dal Club di Roma, fu pubblicato 
nel 1972.
In estrema sintesi, le conclusioni del 
rapporto sono:
1. Se l’attuale tasso di crescita della 

popolazione, dell’industrializzazione, 
dell’inquinamento, della produzione 
di cibo e dello sfruttamento delle 
risorse continuerà inalterato, i limi-
ti dello sviluppo su questo pianeta 
saranno raggiunti in un momento 
imprecisato entro i prossimi cento 
anni. Il risultato più probabile sarà un 
declino improvviso ed incontrollabi-
le della popolazione e della capacità 
industriale.
2. È possibile modificare i tassi di svi-
luppo e giungere ad una condizione 
di stabilità ecologica ed economica, 
sostenibile anche nel lontano futuro. 

Lo stato di equilibrio globale dovreb-
be essere progettato in modo che le 
necessità di ciascuna persona sulla 
terra siano soddisfatte, e ciascuno 
abbia uguali opportunità di realizza-
re il proprio potenziale umano.

da wikipedia.org

Educazione↔R&M R&M↔Educazione

che in Italia si diffondono gruppi ambientali-
sti come WWF, Legambiente, Italia Nostra, 
Greenpeace ecc.
Ma si deve comunque convenire che alla ra-
dice del sostanziale fallimento dei buoni pro-
positi di questi summit mondiali c’è sempre 
stata – come denuncia coraggiosamente papa 
Francesco – un’evidente sottomissione della 
politica alla tecnologia e alla finanza.
Inoltre, da un punto di vista pedagogico pos-
siamo affermare che l’educazione ambientale 
degli ultimi 30 anni – ossia dal 1987 che è l’an-
no sia del famoso Rapporto Brundtland, sia del-
la Sollicitudo rei socialis di Giovanni Paolo II – 
ha individuato il suo centro gravitazionale nei 
grandi temi dello sviluppo sostenibile e, quin-
di, sulla qualità della vita e sulla categoria del-
la “sostenibilità” che è stata declinata in varie 
forme e su molteplici registri, come la salute, il 
cambiamento climatico, l’energia rinnovabile, 
il riciclaggio dei rifiuti, la tutela del territorio, 
il paesaggio, e via dicendo. Per farsi un’idea più 
aderente alla realtà ognuno potrà andare con 
la mente alle tante esperienze realizzate nelle 
scuole, nell’associazionismo e negli enti loca-
li grazie alle cosiddette Agende 21 locali o alla 
Carta della Terra (29 giugno 2000).

Numerosi sono gli autori che hanno accom-
pagnato con la loro riflessione il movimento 
ambientalista e l’educazione ecologica, da 
Aurelio Peccei e i Rapporti del Club di Roma 
ai tanti intellettuali che hanno lanciato vari 
stimoli come Vandana Shiva e Jeremy Rifkin, 
Lester Brown e Wolfgang Sachs, Giorgio 
Nebbia e Gianfranco Bologna, Serge Latou-
che (la «decrescita», lo «sviluppo sostenibile» 
come «mistificazione») e Raimon Panikkar 
(«ecosofia»). Da Gregory Bateson, che par-
la di «ecologia della mente», a Panikkar che 
preferisce parlare di «ecosofia» invece che di 
ecologia, aumentano gli studiosi secondo cui 
un cambiamento radicale di prospettiva dovrà 
essere non solo economico e tecno-scientifi-
co, ma anche spirituale, etico e antropologico 
perché soltanto in questo modo potrà diven-
tare finalmente – come dice papa Francesco 
– «amore civile e politico».

Nessuno vuole tornare all’epoca delle caverne

Il terzo capitolo della Laudato si’ è dedicato 
al tema della radice umana della crisi eco-
logica e si sofferma sulla tecnocrazia e sulla 

velocità come nemici principali dell’ecologia.

A giudizio di papa Francesco, infatti, «non ci 
si rende conto a sufficienza di quali sono le 
radici più profonde degli squilibri attuali, che 
hanno a che vedere con l’orientamento, i fini, 
il senso e il contesto sociale della crescita tec-
nologica ed economica» (LS 109).
Non si tratta di fare una scelta manichea tra an-
tropocentrismo e naturalismo, perché nessuno 
dei due deve essere assolutizzato, ma entrambi 
devono trovare un equilibrio armonico tra loro. 

Il paradigma tecnocratico non è accettabile 
perché tende ad esercitare il proprio domi-
nio anche sulla politica e sull’economia. La 
globalizzazione di tale paradigma nell’epoca 
moderna ha fatto sì che «l’essere umano e le 
cose hanno cessato di darsi amichevolmente 
la mano, diventando invece dei contendenti» 
(LS 106). Questo stato di cose rischia di por-
tare tutti alla catastrofe, a meno che non ci 
siano segnali di resipiscenza che invertono la 
rotta e producano una svolta.
Ma perché tutto questo avvenga è importante 
iniziare a liberarci dal pregiudizio immanen-
tista e materialista che è all’origine dell’an-
tropocentrismo moderno, sotto l’influsso del 
quale «l’ambiente umano e l’ambiente natu-
rale si degradano insieme» (LS 48). O ancora 
più incisivamente: «il degrado ambientale e il 
degrado umano ed etico sono intimamente 
connessi» (LS 56).
«Nessuno vuole tornare all’epoca delle caver-
ne – scrive testualmente papa Francesco – 
però è indispensabile rallentare la marcia per 
guardare la realtà in un altro modo» (LS 114). 
Questo modo diverso di guardare la realtà 
non potrà venire agendo soltanto sul versan-
te della tecno-scienza, perché se è vero che 

CC Tristan Schmurr

Il Club di Roma

Fu fondato nell’aprile del 1968 
dall’imprenditore italiano Aurelio 
Peccei e dallo scienziato scozzese 
Alexander King, insieme a premi No-
bel e leader politici e intellettuali fra 
cui Elisabeth Mann Borgese. Il nome 
del gruppo nasce dal fatto che la pri-
ma riunione si svolse a Roma, presso 
la sede dell’Accademia dei Lincei alla 
Villa Farnesina.
Conquistò l’attenzione dell’opinio-
ne pubblica con il suo Rapporto sui 
limiti dello sviluppo, meglio noto 

come Rapporto Meadows, pubbli-
cato nel 1972, il quale prediceva che 
la crescita economica non potesse 
continuare indefinitamente a causa 
della limitata disponibilità di risorse 
naturali, specialmente petrolio, e del-
la limitata capacità di assorbimento 
degli inquinanti da parte del pianeta. 
La crisi petrolifera del 1973 attirò ul-
teriormente l’attenzione dell’opinio-
ne pubblica su questo problema.
In realtà le previsioni del rapporto 
riguardo al progressivo esaurimento 
delle risorse del pianeta erano tutte 
relative a momenti successivi al pri-

mo ventennio del XXI secolo, ma il 
superamento della crisi petrolifera 
degli anni settanta contribuì alla na-
scita di una leggenda metropolitana, 
secondo cui le previsioni del Club di 
Roma non si sarebbero avverate. Nel-
la pratica, l’andamento dei principali 
indicatori ha sinora seguito piuttosto 
bene quanto previsto nel Rapporto 
sui limiti dello sviluppo.
Pubblicato negli anni della grande 
crisi petrolifera e dell’unica crisi dei 
mercati cerealicoli della seconda 
metà del secolo i due rapporti re-
alizzati dal MIT per il Club di Roma CC Kris Haamer



2/2016 ● Proposta Educativa ↔link 21Proposta Educativa ● 2/2016↔link20

R&M↔EducazioneEducazione↔R&M

«la scienza e la tecnologia non sono neutrali» 
(LS 114), è altrettanto vero che «non ci sarà 
un’altra relazione con la natura senza un es-
sere umano nuovo. Non c’è ecologia senza 
un’adeguata antropologia» (LS 118). Soltanto 
con una sensibilità e con uno sguardo profon-
damente rinnovato l’uomo sarà in grado di 
percepire che, per esempio, il clima è “bene 
comune” e che, per fare un altro esempio, 
la giustizia riguarda anche il rapporto tra le 
generazioni. Si tratta, cioè, di cogliere nuove 
sensibilità e connessioni che finora abbiamo 
ignorato, come quella che lega il grido della 
terra e il grido dei poveri. Se viene a mancare 
tale capacità esperienziale la visione della re-
altà diventa fuorviante e si finisce per affron-
tare i problemi in modo superficiale ed ineffi-
cace, come quando si preferisce dare la colpa 
«all’incremento demografico e non al consu-
mismo estremo e selettivo di alcuni» (LS 50).
Nel nuovo sguardo sulla realtà che papa Fran-
cesco propone di assumere c’è sempre una via 
di uscita per ogni crisi, anche per quella attua-
le che sembra davvero senza speranza. Papa 
Francesco ci invita a credere che «possiamo 
sempre cambiare rotta», «possiamo sempre 
fare qualcosa per risolvere i problemi» (LS 
61). «Non tutto è perduto – scrive ancora 
Francesco – perché gli esseri umani capaci 
di degradarsi fino all’estremo, possono anche 
superarsi, ritornare a scegliere il bene e rige-
nerarsi» (LS 205).

Temi al centro dell’educazione ecologica

Ampia è la rosa dei temi che abitualmen-
te vengono posti al centro dei percorsi 
di educazione ecologica. Alcuni di essi 

li troviamo anche indicati in modo esplicito 
nella Laudato si’: 
ɡɡ il clima come bene comune;
ɡɡ la perdita di biodiversità;

ɡɡ la questione dell’acqua;
ɡɡ l’inquinamento e i cambiamenti climatici.

Se poi si vuole fare riferimento alle esperien-
ze scolastiche più diffuse può risultare utile 
dare uno sguardo, per esempio alla Guida alle 
attività di Educazione ambientale per le scuole 
del Trentino, dove troviamo sia percorsi per le 
scuole dell’infanzia, sia per il sistema educa-
tivo di istruzione e formazione. Tra gli argo-
menti segnaliamo:
ɡɡ l’aria e la mobilità;
ɡɡ l’acqua;
ɡɡ l’educazione agro-alimentare;
ɡɡ suolo e rifiuti;
ɡɡ l’energia;
ɡɡ natura e biodiversità;
ɡɡ rapporto uomo-territorio.

Tornando tuttavia all’enciclica Laudato si’, 
vogliamo osservare che in essa si insiste anche 
sul presupposto che «l’essere umano è ancora 
capace di intervenire positivamente» nei con-
fronti dell’ambiente, «con gesti di generosità, 
solidarietà e cura» (LS 58). In questa prospet-
tiva più rassicurante e positiva, non si manca 
nell’enciclica di richiamare alla mente alcu-
ni esempi riusciti di riassetto per migliorare 
l’ambiente, come:
ɡɡ il risanamento dei fiumi;
ɡɡ il recupero dei boschi autoctoni;
ɡɡ l’abbellimento di paesaggi con progetti di 

edilizia.

Verso una “cittadinanza ecologica”

Che fare, allora, nell’ambito dell’educa-
zione ecologica, secondo le indicazioni 
di papa Francesco? Nel sesto e ultimo 

capitolo della Laudato si, intitolato appunto 
Educazione e spiritualità ecologica, troviamo 
un invito alla conversione ecologica sia in-
dividuale che comunitaria. Si esorta ognuno 
ad educarsi all’alleanza tra l’umanità e l’am-

La povertà

Ahi, non vuoi,
ti spaventa
la povertà,
non vuoi

andare con scarpe rotte al mercato
e tornare col vecchio vestito.

Amore, non amiamo,
come vogliono i ricchi,

la miseria. Noi
la estirperemo come dente maligno

che finora ha morso il cuore dell’uomo.
Ma non voglio
che tu la tema.

Se per mia colpa arriva alla tua casa,
se la povertà scaccia
le tue scarpe dorate,

che non scacci il tuo sorriso
che è il pane della mia vita
Se non puoi pagare l’affitto

esci al lavoro con passo orgoglioso,
e pensa, amore, che ti sto guardando

e uniti siamo la maggior ricchezza
che mai s’è riunita sulla terra.

Pablo Neruda 

Madre Terra

La terra vi concede generosamente i suoi frutti, e 
non saranno scarsi se solo saprete riempirvi le mani.
E scambiandovi i doni della terra scoprirete l’ab-
bondanza e sarete saziati. Ma se lo scambio non 
avverrà in amore e in generosa giustizia, renderà gli 
uni avidi e gli altri affamati.
Quando voi, lavoratori del mare dei campi e delle 
vigne, incontrate sulle piazze del mercato
i tessitori e i vasai e gli speziali, invocate lo spirito 
supremo della terra affinché scenda in mezzo a voi 
a santificare le bilance e il calcolo, affinché il valore 
corrisponda a valore.
E non tollerate che tratti con voi chi ha la mano ste-
rile, perché vi renderà chiacchiere in cambio della 
vostra fatica. A tali uomini direte: «Seguiteci nei 
campi o andate con i nostri fratelli a gettare le reti 
nel mare. La terra e il mare saranno con voi generosi 
quanto con noi».
E se là verranno i cantori, i danzatori e i suonatori di 
flauto, comprate pure i loro doni.
Anch’essi sono raccoglitori di incenso e di frutti, e 
ciò che vi offrono, benché sia fatto della sostanza 
dei sogni, distillano ornamento e cibo all’anima 
vostra.
E prima di lasciare la piazza del mercato, badate che 
nessuno vada via a mani vuote.
Poiché lo spirito supremo della terra non dormirà in 
pace nel vento sino a quando il bisogno dell’ultimo 
di voi non sarà appagato.

Khalil Gibran 

CC Tim Green

CC Paulien Osse



2/2016 ● Proposta Educativa ↔link 23Proposta Educativa ● 2/2016↔link22

Educazione↔R&M R&M↔Educazione

biente, si cita la Carta della Terra (29 giugno 
2000), si sollecita ognuno a puntare su un 
altro «stile di vita», nella consapevolezza che 
«La sobrietà è liberante» (LS 223). 
La sobrietà deve diventare una virtù sociale, il 
nome nuovo da dare all’antica virtù cardinale 
della temperanza, uno stile di vita quotidiano 
che deve portare non solo all’etica del limite, 
della misura e dell’equilibrio, ma anche alla 
cultura dell’armonia, della qualità e della bel-
lezza. C’è un filo nascosto che unisce la so-
brietà con l’essenzialità, e la bellezza con la 
semplicità. Per questo vi è anche chi parla di 
una estetica della sobrietà, di una eleganza e 
di un gusto per le cose piccole e semplici, ma 
assolutamente belle.
In sintesi, si sottolinea la necessità di creare 
oggi una «cittadinanza ecologica» da vivere 
quotidianamente come «amore civile e po-
litico». Diventa essenziale per un’ecologia 
integrale riscoprire il senso di stupore e di 
meraviglia davanti al creato, perché «tutto è 
carezza di Dio» (LS 84).
Al centro della nostra relazione con gli altri, 
con Dio e con le cose, ci deve essere il sen-
so profondo della fraternità, della cura, della 
sobrietà, della bellezza. Alludiamo alla bel-
lezza di cui parla Dostojevskij nel romanzo 
L’idiota, dove «la bellezza che salva il mondo 
è l’amore che condivide il dolore». Perché è 
proprio quando ciò accade che viene evocato 
il mistero.
Per papa Francesco, tuttavia, l’ecologia in-
tegrale non sarà mai portata a compimento 
finché spingeremo soltanto sul pedale del 
fare, dell’azione, della prassi. Occorrerà, in-
vece, spingere anche sul pedale di una nuova 
spiritualità, perché «il mondo è qualcosa di 
più di un problema da risolvere, è un mistero 
gaudioso da contemplare nella letizia e nella 
lode» (LS 12).

nero su bianco nell’enciclica Laudato si’. Non solo, ma siamo anche 
riusciti a convincerci che questo sia il modello “naturale”, che non ci 
sia altro modo di abitare la casa comune e di convivere con i nostri 
simili e con l’ambiente che ci ospita.
Per fortuna invece cambiare direzione si può, ma servono nuovi pa-
radigmi che ci consentano di ricostruire il tessuto del nostro vivere 
comune su basi nuove, di cooperazione, di sostegno reciproco, di 
equità. Occorre un percorso comune, in cui però i paesi del nord glo-
bale (che sono i maggiori responsabili del deterioramento ambien-
tale e dell’ipersfruttamento delle risorse) abbiano la forza e la dignità 
di assumersi la guida del cambiamento. Anche perché, non a caso, a 
subire maggiormente le conseguenze catastrofiche dei cambiamenti 
climatici saranno proprio quelle popolazioni e quelle aree del pianeta 
più fragili perché più povere o storicamente instabili.
In questo percorso di rinnovamento, la produzione del cibo può es-
sere un esempio eclatante della forza propulsiva che hanno nuovi 
comportamenti virtuosi. Oggi il 70% delle risorse idriche è utilizzata 
per agricoltura e allevamento, fertilizzanti e pesticidi rappresentano 
una fonte rilevantissima di emissioni di gas serra, gli allevamenti industriali con le deiezioni degli animali sono 
grandissimi inquinatori delle falde acquifere, per non parlare delle enormi quantità di terreni che vengono 
utilizzati per la produzione dei mangimi, spesso deforestando vaste aree e utilizzando colture geneticamente 
modificate che erodono il patrimonio di biodiversità. Nello stesso tempo, però, proprio nella produzione di 
cibo sono evidenti enormi segnali di riscatto, di novità, di cura e di attenzione, proprio quei nuovi paradigmi 
di cui tanto sentiamo il bisogno e che spesso non sappiamo dove cercare.
Basti pensare alle esperienze dei milioni di contadini che in ogni angolo del mondo stanno già andando nella 
direzione della conservazione delle risorse naturali, utilizzando metodi agricoli in armonia con il territorio e 
con le condizioni ambientali, che non solo non impattano sugli habitat all’interno dei quali si inseriscono, ma 
al contrario ne aumentano resilienza e durabilità. Non solo, ma al fianco di questi produttori ci sono masse 
enormi di cittadini che hanno scelto di sostenere questo sforzo, tagliando gli intermediari e pagando un prez-
zo più alto ai produttori, remunerando in maniera equa il lavoro, pagandone in anticipo il prodotto in modo 
da non costringerli a prestiti spesso svantaggiosi, valorizzandone il lavoro pulito e promuovendone lo svilup-
po. Questo nuovo mondo è già presente, è già diffuso, funziona e genera dignità, sviluppo e soddisfazione in 
tutti gli attori che vi prendono parte.
Eppure, nel dibattito mondiale sul clima, anche nella recente conferenza di Parigi che aveva il compito di 
fissare pratiche e obiettivi concreti per contenere il riscaldamento globale sotto i 2 gradi centigradi, il settore 
dell’agricoltura è stato relegato ai margini. Come già evidenziato più volte, nel testo uscito dai negoziati non 
compaiono nemmeno una volta i termini “agricoltura”, “biodiversità” e “coltivazione”. Un ulteriore segno sco-
raggiante questo, perché esemplificativo di come non ci si renda conto che, per uscire dalla crisi ambientale 
in cui siamo immersi, non si può non assegnare un ruolo di primissimo piano all’attività necessaria alla soprav-
vivenza di ogni singolo essere umano: l’atto di nutrirsi.
Tutta l’attenzione è invece rivolta ai settori dell’energia, dell’industria, dei trasporti; è vero d’altra parte che 
si parla anche di suolo e di sicurezza alimentare, ma non si riconosce in modo esplicito il ruolo centrale del 
rapporto diretto fra clima, coltivazione della terra e cibo.
Tornando dunque alla domanda di partenza, probabilmente la riflessione sulla salute del pianeta non può 
essere compiuta se non ci domandiamo anche quale sia lo stato della comunità umana che lo abita. Quale 
mondo vogliamo lasciare ai nostri figli, quale idea di felicità vogliamo perseguire e come pensiamo di poterla 
raggiungere? Io credo fortemente nella nostra capacità di cambiare, di cooperare e di superare le difficoltà e 
questo mi rende ottimista. Bisogna tuttavia continuare a lottare per favorire la presa di coscienza globale che 
il feticcio della competizione non è compatibile con una vita degna e felice. In questo senso il 2016 che inizia 
sarà un anno di svolta, e sono convinto che lo sarà in termini positivi.

Carlo Petrini (da Il Manifesto del 31 dicembre 2015)

Qual è lo stato di salute del pianeta?

Questa domanda non è certo di facile risposta, so-
prattutto perché riguarda una molteplicità di aspet-
ti e di fattori che non è semplice riuscire a consi-
derare in uno stesso colpo d’occhio. Interrogarsi 
su quale sia la qualità della nostra casa comune, 
tuttavia, non è solo un dovere che ci tocca come 
abitanti, ma una necessità sempre più pressante 
dato che, evidentemente, dallo stato del nostro 
pianeta dipendono tutte le nostre possibilità di so-
pravvivenza come specie umana. Forse già qui sta 
il primo punto di riflessione: a essere a rischio, con 
i cambiamenti climatici, la distruzione delle risorse 
naturali, l’ipersfruttamento dell’ambiente a scopo 
produttivo e l’erosione di habitat fragili a causa della 
pressione demografica, non è il pianeta ma semmai 
il futuro della specie umana.
La convinzione stessa che 7 miliardi di uomini pos-
sano porre fine alla vita di un pianeta che ha 5 mi-
liardi di anni è infatti quantomeno un po’ eccentri-
ca, se non decisamente megalomane. Ed è la stessa 
premessa culturale che fa sì che il rapporto che ab-
biamo con la Terra sia spesso predatorio e di domi-
nazione piuttosto che di equilibrio e adattamento.
La realtà è invece ben diversa, perché con ogni pro-
babilità altre specie sul pianeta prenderanno il po-
sto di quelle che stiamo distruggendo con i nostri 
comportamenti produttivi scellerati, le risorse natu-
rali si ricostituiranno quando noi non saremo più in 
grado di eroderle ma nel frattempo, speriamo di no, 
l’unica cosa che si sarà davvero persa per sempre 
sarà la specie umana, con tutta la sua potenza pro-
duttiva e tutta la sua gloriosa civiltà.
È dunque questo il triste destino che ci attende? 
Penso proprio di no, perché sono convinto che la 
nostra intelligenza, la nostra capacità di cooperare 
e il nostro spirito di sopravvivenza faranno sì che 
sapremo riprendere il contatto con la realtà e inver-
tire questo processo autodistruttivo che affonda le 
radici nelle rivoluzioni industriali e che nell’ultimo 
secolo ha subito un’accelerata senza precedenti.
Il punto, infatti, è che come società umana abbia-
mo reso egemone un modello di relazioni e di inte-
razioni basato su un’economia capitalista che iden-
tifica falsamente l’accumulazione di denaro con il 
progresso ma che in realtà genera la competizione 
sfrenata, la sopraffazione, l’ingiustizia, la sperequa-
zione, lo spreco, la distruzione, lo sfruttamento, la 
povertà. Un’economia che uccide, come spesso ha 
ripetuto Papa Francesco che lo ha anche messo 

CC KENNETH BARKER



2/2016 ● Proposta Educativa ↔link 25Proposta Educativa ● 2/2016↔link24

 Zoom IMMIGRATI  ↔ZOOM

La scuola è sotto pressione da molti 
punti di vista e da diverse direzio-
ni. Conto almeno fino a dieci, or-
mai, ogni volta che riconosco in me 
stesso quella forma di accanimento 

compulsivo che spinge l’opinione pubblica e 
il senso comune a subissare “il mondo della 
scuola” di aspettative e richieste oltre misu-
ra. Qualunque emergenza sociale si profi-
li all’orizzonte: dovrebbe pensarci la scuola. 
Poco importa che nello stesso tempo si met-
ta aspramente in discussione la reputazione 
dell’istituzione scolastica: perdita di presti-
gio e affollarsi di aspettative incongrue sono 
due facce della stessa medaglia. Ne derivano 
ipertrofia di contenuti doverosi e obiettivi ir-
rinunciabili, calendari fitti di giornate memo-
riali e celebrazioni di ritualità civili, superfe-
tazioni retoriche costose in termini di tempo, 
fatica e soprattutto credibilità.
Ho contato fino a dieci, anche oltre, ma sta-
volta non sono riuscito a sottrarmi alla ten-
tazione. Su questa faccenda delle migrazioni 
non intravedo salvezza oltre la scuola, senza 
nulla togliere a quanto sta facendo il mon-
do dell’educativo extrascolastico negli ambi-
ti che gli sono propri. La scuola ha preso in 
carico da tempo, né poteva fare altrimenti, i 
temi delle migrazioni, dei nuovi italiani, delle 

scolaresche multiqualsiasi cosa: sul piano dei 
contenuti e dei valori e su quello più urgen-
te e concreto dell’esperienza. Questa presa in 
carico lascia ai professionisti della scuola il 
privilegio e la responsabilità di conoscere al-
cuni fenomeni dal di dentro e non per sentito 
dire. Su questo terreno accidentato potrebbe 
avvenire persino un recupero di autorità e di 
leadership degli operatori della scuola, a con-
dizione di riuscire a raccontare a parole nostre 
quel che vediamo e ascoltiamo, coscienti della 
parzialità del nostro punto di vista e della ne-
cessità di ascoltare ancora, ma senza lasciarci 
mettere in bocca parole d’ordine e categorie 
confezionate altrove.
L’esperienza diretta proietta tutte le parti in 
causa nel vivo di un nuovo modo di essere 
delle nostre società, traumi e discontinuità 
comprese: nel vivo di un cambiamento pro-
fondo che chiede di riflettere non solo su 
cosa insegnare e come insegnarlo, ma mette 
in tensione più in profondità i nostri para-
digmi interpretativi della realtà e del nostro 
starci dentro. Non esiste un posto abbastanza 
confortevole in cui appartarsi per descrive-
re un cambiamento del genere essendone al 
tempo stesso testimoni: per questo mi sembra 
non siano mai abbastanza i contributi degli 
insegnanti che riflettono con profondità sul 

E SCUOLA

Tre cose su 
MIGRANTI

Vincenzo Schirripa proprio percorso in questi anni di mutamen-
to del paesaggio scolastico e sociale, mi piace 
leggerli e, quando posso, sollecitarli. Da parte 
mia, studiando storia dell’educazione e lavo-
rando come formatore di insegnanti futuri e 
in servizio, posso tutt’al più restituire alcune 
impressioni che ricavo da queste occasioni di 
confronto. Scelgo tre temi sui quali, secon-
do me, c’è molto da lavorare e se non lo fa la 
scuola non lo farà nessuno nella misura in cui 
è necessario.

Raccontare quello che sta succedendo

Niente di originale, converrete. Niente 
di meno necessario, dal momento che 
c’è poco da confidare nei mezzi d’in-

formazione e ancor meno da dare per sconta-
to. Solo un esempio. Per il lavoro che svolgo 
dovrei forse vergognarmene, ma io stesso, di 
fronte agli eventi che hanno generato gli ulti-
mi e più drammatici movimenti di profughi, 
mi stupisco di quanto siano insoddisfacenti le 
mie cognizioni di base per comprendere dav-
vero quel che leggo sui giornali. So, perché 
me lo hanno raccontato, che ci sono in giro 
scolaresche di diverse età impegnate a rico-

struire cartine tematiche, a cercare sul web 
dossier affidabili e seri traducendo e sinte-
tizzando ove necessario, a demistificare con 
metodo frottole e semplificazioni dei mass 
media. Quante sono le persone interessate 
dalle migrazioni? Da dove vengono e quali 
sono le loro reali destinazioni? Quali progetti 
e quali “carriere migratorie” hanno di fronte 
a sé? Che differenze ci sono fra gli uni e gli 
altri? Che differenze fra i movimenti di lunga 
durata, che incidono stabilmente sulla nostra 
demografia, e gli afflussi straordinari che fan-
no più notizia? Quanto sono rappresentativi 
gli episodi che vengono rilanciati dalla stam-
pa per suscitare le nostre paure o la nostra 
compassione? L’opinione pubblica, a quel che 
pare dai suoi principali canali di orientamen-
to, fa a meno volentieri di queste sottigliezze 
(Leogrande, 2015). La scuola, a volersi pren-
dere sul serio, credo di no.
Nessuno sa cosa verrà fuori dagli avvenimenti 
di questi anni, ma saranno gli scolari di ades-
so a gestirne le conseguenze: qualsiasi con-
vincimento maturerà in loro al momento di 
pensare questi eventi in termini politici, dar 
loro strumenti per essere meno esposti a qual-
siasi manipolazione è il minimo che possiamo 

Tulane Public RelationsU.S. Army

Chris Combe



2/2016 ● Proposta Educativa ↔link 27Proposta Educativa ● 2/2016↔link26

 Zoom  Zoom 

fare e non è neanche poco. Niente di meno 
estraneo al core business della scuola e ai suoi 
percorsi curriculari: non c’è neanche bisogno 
della giornata del migrante. Molti hanno già 
cominciato ma c’è parecchio da fare.

Diffidare delle retoriche dell’accoglienza

Corollario del paragrafo precedente. Un 
altro esempio: quando a scuola ci si do-
cumenta su quel particolare segmento 

del fenomeno migratorio che sono i richie-
denti asilo viene fuori, a volte, il “modello 
Riace”. Avete presenti i piccoli centri in via 
di spopolamento che si sono offerti per colla-
borare a una distribuzione dei profughi alter-
nativa al loro concentramento nelle soluzioni 
ben poco umanitarie che un po’ conosciamo? 
Si tratta, a ben vedere, di un modo un po’ più 
ragionevole (Elia, 2014) di spendere le risorse 
che in ogni caso sono impegnate per far fron-
te al fenomeno. Parlarne è opportuno e, se 
credete, anche parlarne bene; farne una pagi-
na edificante arzigogolando sul grande cuore 
degli italiani e in specie degli italiani del Sud, 
popolo a sua volta di migranti, non rende un 
buon servizio a questi esperimenti. Sta alla 
mediazione dei docenti dissipare questa coltre 
di fumo e consentire agli alunni, nel contesto 
dei rispettivi percorsi didattici, di esprimere 
le loro valutazioni alla luce di una conoscenza 
più complessiva della macchina amministra-
tiva e del complesso di servizi dispiegato dai 
pubblici poteri per gestire i fenomeni legati a 
questo tipo di migrazioni.
Raccontare le storie senza alterarne i contorni 
è, in generale, una questione di rispetto delle 
storie medesime e di chi le ascolta. In questo 
caso la posta in gioco è anche un’altra. Quello 
che temo è la sottovalutazione del ruolo che le 
retoriche dell’accoglienza caritatevole e sen-
timentale hanno avuto, da almeno venticin-

que anni a questa parte, nel legittimare l’im-
poverimento dei sistemi di sicurezza sociale. 
Allo stesso modo, a mio modo di vedere, le 
versioni “buoniste” dei fenomeni migratori si 
sorreggono oggi a vicenda con quelle oppo-
ste, xenofobiche e securitarie. Se il soccorso 
di chi ne ha necessità e l’affiancamento a chi 
viva qualunque forma di disagio dipendono 
solo dal nostro buon cuore e non dalla dignità 
della nostra comune condizione umana, dai 
diritti e dai doveri conseguenti alla nostra 
interdipendenza in un sistema sociale, dalla 
mia professionalità nel caso io sia un educa-
tore o un operatore sociale: in tal caso ogni 
erogazione di risorse, materiali o immate-
riali, è arbitraria e revocabile, asimmetrica e 
reificante. Di solito, quando l’esperienza ci 
mette davanti al fatto che i poveri non sono 
obbligati a essere come ce li immaginiamo, 
le nostre motivazioni all’aiuto vacillano se nel 
frattempo non sono diventate tanto adulte da 
spingerci a riconoscere la loro soggettività. Il 
Mieac, che dà vita a questa rivista, fa parte di 
una tradizione associativa ed ecclesiale che ha 
dato il suo contributo nel decostruire i residui 
paternalistici e assistenzialistici che negli anni 
Sessanta e Settanta erano ancora presenti nel 
volontariato e nell’impegno sociale di matrice 
cattolica: credo perciò di non dover argomen-
tare oltre su quello che sento oggetto di una 
comune sensibilità.
Allo stesso modo il mito dell’integrazione, 
nelle varie sfumature in cui si è venuto confi-
gurando e al di là delle sue ambivalenze, non 
regge le asprezze di un dibattito politico cini-
co e disincantato, né l’urto della realtà che ci 
è dato talvolta sperimentare; in mancanza di 
meglio, finiamo per fare il gioco delle visioni 
più apocalittiche e xenofobiche.
Se contro gli hate speeches che inquinano il di-
scorso pubblico sulle migrazioni siamo relati-
vamente vaccinati, risultiamo più vulnerabili 

Per la buona accoglienza

Consapevoli delle differenze presenti nei diversi territori, ma fermamente convinti della necessità di co-
niugare efficacia, trasparenza e solidarietà, le parti condividono di promuovere azioni comuni che con-
templino:
•	 la promozione di affidamenti coerenti con le recenti novità legislative (Riforma del Terzo Settore e 

nuovo codice degli appalti);
•	 un impegno concreto da parte delle cooperative sociali per segnare la distanza dalle realtà che appro-

fittano della situazione di bisogno per trasformarla in un business;
•	 la massima attenzione possibile al rispetto di procedure e tempi previsti dalla legge in materia di ese-

cuzione dei rapporti contrattuali tra pubblico e privato;
•	 la strutturazione di un dialogo costante tra le persone accolte e la cittadinanza, affinché il valore ag-

giunto della buona accoglienza contribuisca a contrastare i pregiudizi e la disinformazione, primo osta-
colo di un’efficace inclusione sociale.

Per questi motivi, per il perfezionamento del sistema a regime, la buona accoglienza dovrà fare riferi-
mento alle Linee Guida ed al Manuale Operativo dello SPRAR, avendo come finalità ultima quella di far 
convergere le migliori esperienze all’interno della rete.
A tal fine le organizzazioni firmatarie si impegnano con la presente carta ad agire, ciascuna nel pro-
prio ambito di competenza, affinché la partecipazione al Sistema SPRAR sia sempre più ampia e diffusa 
sull’intero territorio nazionale.
Si richiamano in particolare le seguenti azioni concrete volte a:
1) passare, progressivamente e compatibilmente con il percorso individuale e con la situazione del con-
testo territoriale, da accoglienza in centri collettivi a percorsi di accoglienza in abitazione.
2) definire standard di qualità che garantiscano adeguati livelli dei servizi offerti prevedendo:

•	 in ogni fase dell’accoglienza, la presenza di personale socio educativo qualificato;
•	 ospitalità in strutture con caratteristiche adeguate e nel rispetto dei parametri della civile abitazione.

3) Garantire un’attenzione alle tematiche di genere, e quindi alle specificità connesse all’accoglienza ed 
all’integrazione delle donne migranti e dei minori;
4) Prevedere:

•	 accesso, con personale qualificato, a percorsi di mediazione culturale;
•	 corsi di italiano per un minimo di 10 ore settimanali, il cui coordinamento, progettazione e monito-

raggio siano affidati a persone in possesso del titolo DITALS o equivalente;
•	 accesso alla tutela legale e orientamento giuridico svolto da persone in possesso di certificate e 

specifiche competenze;
•	 tre pasti al giorno nella struttura oppure l’erogazione di risorse per l’autopreparazione nel rispetto 

delle tradizioni religiose e culturali nonché delle prescrizioni mediche;
•	 fornitura di vestiario in ingresso di un kit di accoglienza che rispetti quanto previsto dalle norme 

SPRAR e adeguato cambio stagionale;
•	 periodici e adeguati strumenti per l’acquisto del kit per l’igiene personale;
•	 corretto ed adeguato accompagnamento alla conoscenza dei servizi del territorio;
•	 un investimento in formazione professionale o borse lavoro o tirocini per almeno

il 20% dei migranti accolti che abbiano una permanenza ed un percorso di accoglienza di almeno 6 mesi, 
prevedendo anche la formula di tirocini a rotazione in modo da allargare la platea dei beneficiari;
•	 l’elaborazione, più accurata possibile, di una “certificazione” delle competenze di ciascun migrante, sia 

acquisite prima del suo arrivo in Italia che relative al percorso di accoglienza;
•	 un’azione di coinvolgimento dei territori, istituzioni e società civile, ove avviene l’accoglienza, d’intesa 

con i Comuni e le Prefetture.
Il rispetto di questi parametri costituisce elemento di qualità e certezza nella gestione dei percorsi di 
accoglienza che hanno a cuore una reale integrazione dei migranti nel tessuto delle comunità locali.

dalla Carta per la Buona Accoglienza
sottoscritta da Ministero dell’Interno, ANCI e Alleanza delle Cooperative italiane sociali 



2/2016 ● Proposta Educativa ↔link 29Proposta Educativa ● 2/2016↔link28

 Zoom  Zoom 

Come sarebbe l’Italia senza immigrati?

Sarebbe un Paese con 2,6 milio-
ni di giovani under 34 in meno 
e sull’orlo del crac demografico. 
Gli immigrati sono mediamente 
più giovani degli italiani e mo-
strano una maggiore propen-
sione a fare figli. Le nascite da 
almeno un genitore straniero 
in Italia fanno registrare un co-
stante aumento: +4% dal 2008 
al 2015, a fronte di una riduzio-
ne del 15,4% delle nascite da 
entrambi i genitori italiani. Dei 
488.000 bambini nati in Italia 
nel 2015, anno in cui si è avuto il 
minor numero di nati dall’Unità 
d’Italia, solo 387.000 sono nati 
da entrambi i genitori italiani, 
mentre 73.000 (il 15%) hanno 
entrambi i genitori stranieri e 28.000 (quasi il 6%) hanno un genitore straniero.
È vero che il nostro sistema di gestione dei flussi migratori ha dovuto affrontare crescenti difficoltà. Il nu-
mero complessivo degli ospiti nelle strutture di prima e seconda accoglienza è passato dai 22.118 del 2013 
ai 123.038 al 6 giugno 2016, con un aumento del 456%. Ma il nostro modello di integrazione degli stranieri 
che si stabilizzano sul territorio nazionale funziona.
Gli alunni stranieri nella scuola (pubblica e privata) nel 2015 erano 805.800, il 9,1% del totale. Senza gli stra-
nieri a scuola (la maggioranza dei quali sono nati in Italia) si avrebbero 35.000 classi in meno negli istituti 
pubblici e saremmo costretti a rinunciare a 68.000 insegnanti, vale a dire il 9,5% del totale.
Anche sul mercato del lavoro la perdita dei migranti significherebbe dover rinunciare a 693.000 lavoratori 
domestici (il 77% del totale), che integrano con servizi a basso costo e di buona qualità quanto il sistema di 
welfare pubblico non è più in grado di garantire.
Gli stranieri mostrano anche una voglia di fare e una vitalità che li porta a sperimentarsi nella piccola impre-
sa, facendo proprio uno dei segni distintivi del nostro essere italiani. Nel primo trimestre del 2016 i titolari 
d’impresa stranieri sono 449.000, rappresentano il 14% del totale e sono cresciuti del 49% dal 2008 a oggi, 
mentre nello stesso periodo le imprese guidate da italiani diminuivano dell’11,2%.
Anche i trattamenti previdenziali confermano che il rapporto tra «dare» e «avere» vede ancora i cittadini 
italiani in una posizione di vantaggio. I migranti che percepiscono una pensione in Italia sono 141.000: 
nemmeno l’1% degli oltre 16 milioni di pensionati italiani. Quelli che beneficiano di altre prestazioni di 
sostegno del reddito sono 122.000, vale a dire il 4,2% del totale.
Tutti segnali di quel modello di integrazione dal basso, molecolare, diffuso sul territorio che ha portato 
oltre 5 milioni di stranieri (che rappresentano l’8,2% della popolazione complessiva), appartenenti a 197 
comunità diverse, a vivere e a risiedere stabilmente nel nostro Paese e che, alla prova dei fatti, ha mostrato 
di funzionare bene e di non aver suscitato i fenomeni di involuzione patologica che si sono verificati altrove 
in Europa, dove i territori ad altissima concentrazione di immigrati sono esposti a più alto rischio di etnodi-
sagio. Dei 146 comuni italiani che hanno più di 50.000 abitanti, solo 74 presentano una incidenza di stranieri 
sulla popolazione che supera la media nazionale. Tra questi, due si trovano al Sud: Olbia in Sardegna, con il 
9,7% di residenti stranieri, e Vittoria in Sicilia, con il 9,1%. Brescia e Milano sono i due comuni italiani con più 
di 50.000 residenti che presentano la maggiore concentrazione di stranieri, che però in entrambi i casi è pari 
solo al 18,6% della popolazione. Seguono Piacenza, in cui gli stranieri rappresentano il 18,2% dei residenti, 
e Prato con il 17,9%.

Censis, Comunicato stampa dell’8 giugno 2016

rispetto alle insidie che si celano dietro le re-
toriche della bontà e ai loro usi in buona e in 
mala fede (Rastello, 2014). Abbiamo ancora 
bisogno di raccontarci buone notizie e buoni 
esempi a condizione di rispettarli per quello 
che hanno da dirci, senza assoggettarli alle lo-
giche della società dello spettacolo (Debord, 
1967). Abbiamo bisogno di attingere alle ra-
gioni fondanti del nostro patto di convivenza 
sociale per fornire alla nostra idea di acco-
glienza basi più solide del piacere di sentirci 
più buoni, perché è piuttosto breve il passo 
dall’infatuazione irenistica al disincanto, al 
vittimismo e alla xenofobia. Il tema è delicato 
ed è connesso con le difficoltà che viviamo nel 
mettere a fuoco le dinamiche interculturali 
nella loro natura processuale e conflittuale.

Postura e intercultura

Fra le esperienze di innovazione scola-
stica autopropulsiva che seguo con più 
interesse ci sono quelle orientate a col-

tivare, nei docenti e negli alunni, le capacità 
di osservazione, di ascolto e di comunicazione 
più adatte ai sistemi complessi e alle dinami-
che interculturali che si dispiegano nei nostri 

ambiti professionali, ma anche nella quoti-
dianità familiare (Sclavi-Giornelli, 2014). Si 
tratta di un approccio educativo che ha a che 
fare col modo in cui si presentano ai nostri 
occhi le società del XXI secolo, al di là del 
fatto che nelle nostre classi ci siano più alunni 
di origine straniera, che è solo un aspetto dei 
mutamenti in corso. Questo lavoro su sé stes-
si, attento alle forme delle interazioni sociali 
che sperimentiamo, va in una direzione diver-
sa rispetto al cristallizzarsi in proposizioni po-
litically correct del discorso sulla diversità che 
ingrigisce tante iniziative benintenzionate, 
anche a scuola. Spesso le retoriche sulla di-
versità dissimulano, e neanche efficacemente, 
le nostre resistenze a riconoscere le differenze 
per quello che ci appaiono quando le interro-
ghiamo al di là delle precomprensioni di cui 
esperienza e conoscenze teoriche ci munisco-
no. In tal caso gli itinerari di educazione in-
terculturale possono rivelarsi percorsi a osta-
coli che lasciano irrisolti luoghi comuni, pigri 
stereotipi e tutta una gamma di atteggiamenti 
che il Modello dinamico di sensibilità inter-
culturale (Bennett, 2002) situa fra lo stadio 
della minimizzazione, quella della difesa e 
quello della negazione. 

Gianni Dominici

srgpicker verkeorg



2/2016 ● Proposta Educativa ↔link 31Proposta Educativa ● 2/2016↔link30

 Zoom ZOOM↔  L’Integrazione

Sarà per questo che non amo l’uso del termi-
ne “intercultura” come sostantivo. Non me ne 
piace il suono e non capisco effettivamente 
cosa voglia dire. Il suffisso inter- lo trovo ple-
onastico se la cultura, come credo, è frutto di 
processi che sono generativi in quanto relazio-
nali, oppure non sono. Ma in fin dei conti non 
mi convince l’idea, che a torto o a ragione ne 
inferisco, di un repertorio condiviso di conte-
nuti e valori, quando quel che credo ci occorra 
è una più attrezzata disposizione esplorativa.
La storia dell’innovazione educativa è lastri-
cata di idee nuove e feconde che hanno ge-
nerato formule e slogan dirompenti alla stes-
sa velocità con cui noi operatori le abbiamo, 
almeno in parte, adattate alle nostre antiche 
abitudini, accettandone selettivamente le in-
terpretazioni che meglio ci confermavano nei 
nostri habitus. Di fronte alle dinamiche inter-
culturali che in questi anni hanno messo in 
tensione i nostri ambiti di esperienza profes-
sionale non ci è mancato il conforto della Pe-
dagogia. Ma in che misura le buone idee che 
pure sono sortite dagli incontri più virtuosi fra 
ricerca teorica e pratica professionale ci han-
no indotto a mettere in discussione davvero 
le nostre posture? Temo che la razione di cui 
largamente ci siamo contentati nelle scuole 
consista in un florilegio di risposte pronte de-
clinate più all’insegna della tolleranza passiva 
che della curiosità dialogica, adatte semmai a 
sopire le dissonanze che, nell’esperienza della 
scuola multiculturale, sembrano minacciare le 
nostre certezze consolidate. Eppure è proprio 
lo spiazzamento la condizione che, interroga-
ta con metodo, più ci consente di imparare 
dalle dinamiche interculturali.
Quello delle competenze interculturali è un 
cantiere aperto: alcune esperienze sono do-
cumentate in libri, riviste e fonti web, altre 
percorrono il multiverso scolastico senza es-
sere forse raccontate a sufficienza, ma stan-

no potenziando la nostra capacità di risposta 
proattiva ai cambiamenti in corso.

Quando si parla di integrazione 
spesso si immagina un mondo 
più bello e più vario, un mon-
do in cui tutti siamo insieme e 
riusciamo a costruire ponti su 

ponti abbattendo tutti i muri. Nella realtà de-
gli spazi di accoglienza (aule scolastiche, cen-
tri di ospitalità, sedi e locali di associazioni) 
si sperimenta come sia difficile concretizzare 
un’integrazione che passi dall’accettazione 
reciproca e dal dialogo. Avviare un discorso 
sull’integrazione significa spesso scoperchiare 
il vaso di Pandora: lo scenario che si apre è 
quello del caos che si genera dalla dialettica 
fra visioni del mondo differenti. Sulla que-
stione delle migrazioni si confrontano posi-
zioni radicali che non sono semplici opinioni 
ma, piuttosto, reazioni che hanno la loro ori-
gine in paure ancestrali e retaggi culturali e 
che sono capaci di generare quello che Georg 
Simmel chiamava «odio sociale» (1998). La 
questione non è quindi da sottovalutare.
Le posizioni sono varie ed eterogenee, ma pos-
sono essere ricondotte a due canovacci fonda-
mentali: da un lato troveremo tutti coloro che 
si identificheranno con una icona di straniero 
vittima di un sistema globale violento (J. Gal-
tung parla di violenza strutturale) e che, seppur 
animati da buona volontà e ispirati dai valori 

dell’uguaglianza e della tolleranza, di fatto non 
hanno mai avuto l’opportunità o, in alcuni casi 
la spinta motivazionale per entrare in contat-
to con l’altro. Per la maggior parte di costo-
ro l’idea di integrazione evocherà un paradiso 
terrestre. Spesso questa visione ha a che fare 
con una conoscenza stereotipata e generaliz-
zata dell’altro: ad esempio quando ci si ritrova 
a discutere se alle prostitute nigeriane va data 
una nuova opportunità o se le donne tunisine 
vanno liberate da mariti oppressivi e autoritari.
Nello stesso insieme potremo trovare coloro 
che immaginano tutti gli altri come talmente 
lontani da sé da non riuscire a sopportare l’i-
dea di dover interagire con loro: per tutti que-
sti cittadini gli altri sono una massa uniforme 
che costituiscono un pericolo. 

L’integrazione in questi casi assume le 
sfumature dell’assimilazione, della 
normalizzazione: l’altro deve esse-

re, in queste visioni, facilmente classificabile 
e definibile e soprattutto deve essere sempre 
uguale nel tempo. Émile Durkheim, nella 
sua visione funzionalista e organicista della 
società, connetteva direttamente la normati-
vità alla normalità: se un soggetto si adattava 
completamente alle regole del contesto allora 
sarebbe riuscito a vivere bene e a stare bene. 

ESPERIENZA

Operatori di frontiera e 
SAPERI DELL’

Tiziana Tarsia

verkeorg

Bibliografia

Bennett M.J. (a cura di), Principi di comunicazione in-
terculturale. Paradigmi e pratiche, Franco Angeli, 
Milano 2002.

Debord G., La société du spectacle, Buchet Chastel, 
Paris 1967.

Elia A., Rifugiati in Calabria. Risposte locali a disu-
guaglianze globali, Rubbettino, Soveria Mannelli 
2014.

Giglioli D., Critica della vittima. Un esperimento con 
l’etica, Nottetempo, Roma 2014.

Leogrande A., La frontiera, Feltrinelli, Milano 2015.
Rastello L., I buoni, Chiarelettere, Milano 2014.
Sclavi M., Arte di ascoltare e mondi possibili. Come 

si esce dalle cornici di cui siamo parte, Bruno 
Mondadori, Milano 2003 [2001].

Sclavi M.-Giornelli G., La scuola e l’arte di ascoltare. 
Gli ingredienti delle scuole felici, Feltrinelli, Mila-
no 2014.

Kat Martin



2/2016 ● Proposta Educativa ↔link 33Proposta Educativa ● 2/2016↔link32

 Zoom  Zoom 

I principi alla base della scuola interculturale italiana

Universalismo
L’assunzione di criteri universalistici per il riconoscimento dei diritti dei minori è stata introdotta fin dagli anni 
novanta a partire da due elementi valoriali forti:
• l’applicazione alla realtà italiana delle norme previste dalla Convenzione internazionale dei diritti dell’infanzia, 
approvata in sede ONU nel 1989, ratificata dall’Italia nel 1991 e confermata nelle normative di quegli anni sulla 
tutela dell’infanzia e dell’adolescenza;
• la tradizione della scuola italiana messa a punto già negli anni settanta nei confronti delle varie forme di 
diversità.
Ciò ha significato riconoscere che:
a) l’istruzione è un diritto di ogni bambino – quindi anche di quello che non ha la cittadinanza italiana – 
considerato portatore di diritti non solo come “figlio” data la sua minore età, ma anche come individuo in sé, 
indipendentemente dalla posizione dei genitori e anche indipendentemente dalla presenza dei genitori sul 
nostro territorio;
b) l’istruzione scolastica è parallelamente un dovere che gli adulti devono rispettare e tutelare, in particolare 
per quanto riguarda la scuola dell’obbligo;
c) tutti devono poter contare su pari opportunità in materia di accesso, di riuscita scolastica e di orientamento.
Questa prospettiva è adottata dall’Unione Europea, espressa nelle sue dichiarazioni e direttive. Il riferimento 
alle pari opportunità supporta la possibilità di alcune azioni specifiche (“politiche selettive”) per i minori immi-
grati, aventi come obiettivo l’innalzamento del livello di parità e la riduzione dei rischi di esclusione.

Scuola comune
La scuola italiana si è orientata fin da subito a inserire gli alunni di cittadinanza non italiana nella scuola comu-
ne, all’interno delle normali classi scolastiche ed evitando la costruzione di luoghi di apprendimento separati, 
differentemente da quanto previsto in altri Paesi e in continuità con precedenti scelte della scuola italiana per 
l’accoglienza di varie forme di diversità (differenze di genere, diversamente abili, eterogeneità di provenienza 
sociale). Si tratta dell’applicazione concreta del più generale principio dell’Universalismo, ma anche del ricono-
scimento di una valenza positiva alla socializzazione tra pari e al confronto quotidiano con la diversità.
Tale scelta non è messa in discussione da pratiche concrete di divisione in gruppi, in genere per brevi periodi e 
per specifici apprendimenti, principalmente legati allo studio della lingua italiana. Questo principio deve oggi 
fare i conti con i fenomeni di concentrazione/segregazione che si stanno verificando in vari contesti e livelli 
di scuola e con la richiesta di scuole differenziate da parte delle famiglie. Resta essenziale il riferimento alla 
Legge n. 62/2000 secondo la quale le scuole paritarie che rientrano nel sistema pubblico di istruzione devono 
essere improntate ai principi di libertà stabiliti dalla Costituzione e accettare l’iscrizione alla scuola per tutti gli 
studenti i cui genitori ne facciano richiesta, purché in possesso di un titolo di studio valido per l’iscrizione alla 
classe che essi intendono frequentare.

Centralità della persona in relazione con l’altro
La pedagogia contemporanea, sia pure con varie sfumature, è orientata alla valorizzazione della persona e alla 
costruzione di progetti educativi che si fondino sull’unicità biografica e relazionale dello studente. Tale impo-
stazione caratterizza il quadro normativo della scuola italiana, è presente sia nella Legge n.30/2000 di riforma 
del sistema scolastico che nella Legge di riforma n.53/2003 ed è confermato nelle Nuove Indicazioni nazionali 
per la scuola dell’infanzia e per il primo ciclo dell’istruzione. Si tratta di un principio valido per tutti gli alunni, 
particolarmente significativo nel caso dei minori di origine immigrata, in quanto rende centrale l’attenzione 
alla diversità e riduce i rischi di omologazione e assimilazione. Contemporaneamente, l’attenzione al carattere 
relazionale della persona, può evitare le derive di un’impostazione individualistica esasperata e aiutare la scuo-
la a riconoscere il contesto di vita dello studente, la sua biografia familiare e sociale.

Intercultura
La scuola italiana sceglie di adottare la prospettiva interculturale – ovvero la promozione del dialogo e del 
confronto tra le culture – per tutti gli alunni e a tutti i livelli: insegnamento, curricoli, didattica, discipline, rela-

Non è un pensiero estraneo a molti di coloro 
che dimenticandosi della persona, riflettono, 
ad esempio, sulla grande categoria della di-
versità. Il rischio di reificazione, così come lo 
definisce A. Honneth, è sempre in agguato. 
Ci dimentichiamo della persona e ragioniamo 
sulla categoria, sull’immagine stereotipata, 
perdendo di vista la necessità che ogni esse-
re umano ha di sentirsi soggetto di una «cura 
esistenziale» (Honneth, 2007, p. 39).

Alcuni si domanderanno: ma l’integra-
zione allora cos’è? Come arrivarci? 
Milton Bennett (2002) direbbe che 

un primo passo per l’integrazione è quello di 
interiorizzare la Regola di platino («Fai agli 
altri ciò che gli altri vorrebbero venisse fatto 
loro») piuttosto che utilizzare la Regola d’oro 
(«Fai agli altri ciò che vorresti venisse fatto 
a te») come chiave di lettura delle dinamiche 
proprie della nostra realtà sociale. Presuppor-
re la regola di platino nella relazione con l’al-
tro significa prima di tutto assumere la diver-
sità, quindi spostare l’attenzione da sé stessi 
per concentrarsi su punti di vista ed esistenze 
anche molto differenti dalle proprie. Maria-
nella Sclavi (2003) sostiene che il modo mi-
gliore per capire il proprio punto di vista sia 
quello di cambiare punto di vista. Per capire 
esistenze molto diverse dalle proprie è neces-
sario attivare un ascolto profondo.
Tutto ciò a molti potrebbe sembrare ovvio e 
scontato e costoro, rileggendo i propri com-
portamenti, potrebbero anche ritenere di non 
avere alcuna difficoltà ad accettare i migran-
ti, i detenuti, i disabili e di riuscire in questo 
atteggiamento con un fare spontaneo e sce-
vro da pregiudizi. Questa è la trappola in cui 
spesso si rischia di cadere. Conoscere l’altro e 
incontrarlo realmente non è mai facile, chi lo 
ha sperimentato difficilmente lo ricorda come 
un atto naturale e spontaneo. La conoscenza 

zioni, vita della classe. Scegliere l’ottica intercultu-
rale significa, quindi, non limitarsi a mere strategie 
di integrazione degli alunni immigrati, né a misure 
compensatorie di carattere speciale. Si tratta, inve-
ce, di assumere la diversità come paradigma dell’i-
dentità stessa della scuola nel pluralismo, come 
occasione per aprire l’intero sistema a tutte le diffe-
renze (di provenienza, genere, livello sociale, storia 
scolastica). Tale approccio si basa su una concezio-
ne dinamica della cultura, che evita sia la chiusura 
degli alunni/studenti in una prigione culturale, sia 
gli stereotipi o la folklorizzazione. Prendere coscien-
za della relatività delle culture, infatti, non significa 
approdare ad un relativismo assoluto, che postula 
la neutralità nei loro confronti e ne impedisce, quin-
di, le relazioni. Le strategie interculturali evitano di 
separare gli individui in mondi culturali autonomi 
ed impermeabili, promuovendo invece il confronto, 
il dialogo ed anche la reciproca trasformazione, per 
rendere possibile la convivenza ed affrontare i con-
flitti che ne derivano.
La via italiana all’intercultura unisce alla capacità 
di conoscere ed apprezzare le differenze la ricerca 
della coesione sociale, in una nuova visione di cit-
tadinanza adatta al pluralismo attuale, in cui si dia 
particolare attenzione a costruire la convergenza 
verso valori comuni.

Osservatorio nazionale per l’integrazione degli 
alunni stranieri e per l’educazione interculturale, 

La via italiana per la scuola interculturale e 
l’integrazione degli alunni stranieri

nel tempo della complessità (ottobre 2007) 

Sosialistisk Ungdom (SU)



2/2016 ● Proposta Educativa ↔link 35Proposta Educativa ● 2/2016↔link34

 Zoom  Zoom 

Un aiuto importante in questa direzione è la 
supervisione costante e l’accompagnamento 
degli operatori nelle situazioni di rischio per 
il proprio benessere psichico e fisico nonché 
di fatica, spiazzamento, conflitto e incom-
prensione.

Un’adeguata formazione iniziale, l’ac-
quisizione di uno stile di lavoro fon-
dato sulla capacità di analisi, di studio 

e di ricerca, l’aggiornamento costante, situato 
e desiderato, il mantenimento di incontri pe-
riodici in èquipe e di una supervisione esterna 
potrebbero facilitare il lavoro degli operatori 
e degli educatori permettendo loro di imma-
ginarsi come soggetti in evoluzione in quel 
determinato contesto lavorativo evitando 
quindi di rimanere schiacciati dalle emergen-
ze educative, sociali e sanitarie di coloro che 
accolgono.

e la comprensione dell’altro, soprattutto se 
molto diverso da noi, passa per un’attenzione 
e uno sforzo di concentrazione che attiva tutte 
le risorse (cognitive ed emotive) della persona 
(Tarsia, 2010). La comprensione è frutto di un 
lavoro che è attraversato da uno studio scrupo-
loso di sé stessi, degli altri e del contesto.

Ognuno di noi usa gli stereotipi per 
orientarsi nella realtà sociale e in 
molti casi quando ci sono situazioni 

che ci viene difficile comprendere o che, peg-
gio ancora, ci intimoriscono questi stereotipi 
si radicano e assumono le sembianze di pre-
giudizi, cioè generalizzazioni che facilitano e 
velocizzano la comprensione della realtà so-
ciale, ma che tendono ad assolutizzarla e sem-
plificarla (ad esempio generano immaginari 
in cui i marocchini sono furbi e non ti puoi 
fidare; gli zingari rubano; i musulmani sono 
fondamentalisti pericolosi).
Erving Goffman (1983) distingueva l’identità 
personale da quella sociale virtuale sottoline-
ando come la prima fosse il frutto della crescita 
e dell’evoluzione del singolo, della sintesi tra il 
proprio sé e le proprie relazioni con l’esterno 
mentre la seconda fosse, per lo più, il risultato 

di un etichettamento esterno (labelling appro-
ach) (Santambrogio, 2003). Il desiderio di nor-
malizzazione che spesso proiettiamo, anche 
senza volerlo e senza accorgercene (quando ad 
esempio modifichiamo un nome straniero che 
non riusciamo a pronunciare) su chi secondo 
noi può farcela a vivere quella che riteniamo 
sia una vita nella norma, svela un rischio e una 
preoccupazione diffusa: la fragilità delle rela-
zioni di fiducia. Se gli altri sono più simili a 
noi è più facile capirsi e rafforzare così, direbbe 
ancora Durkheim, la «coscienza collettiva»
Claude Steiner (2002) racconta la storia dei 
caldomorbidi, esserini soffici e colorati, che se 
donati l’uno agli altri aumentano a dismisu-
ra di numero, accrescendo così la possibilità 
di regalarli a sempre più persone, ma che se 
tenuti per sé finiscono per diminuire fino a 
sparire. Questo è quello che succede con la 
fiducia: molti sociologi hanno posto l’atten-
zione sul capitale sociale e sulla necessità di 
implementare le relazioni di fiducia per co-
struire benessere relazionale e consolidare le 
reti di reciprocità che stanno alla base delle 
relazioni di vicinato e di comunità che forni-
scono un vero e proprio sostegno.
In che termini tutto questo è legato alla for-
mazione degli operatori sociali?

Le varie figure professionali che gravitano 
attorno ai migranti e sono in contatto 
diretto con loro non sono indenni dal ri-

schio di cedere a comportamenti di negazione, 
difesa e minimizzazione delle differenze (Ben-
nett, 2002). Per limitare il pericolo è fonda-
mentale una formazione adeguata, che passa 
per un percorso iniziale di studio, che continua 
con un aggiornamento costante e che si conso-
lida anche nello scambio con altre esperienze.
Me ne accorgo a lezione con gli studenti che 
saranno un giorno assistenti sociali: lavorare 
utilizzando strumenti che stimolano un ap-

proccio critico e riflessivo alla realtà, come ana-
lisi di casi studio, passeggiate di quartiere, focus 
group e simulazioni, permette loro di capire i 
propri pregiudizi riflettendo sulle modalità con 
cui guardano le realtà di coloro che avverto-
no come assolutamente stranieri alla propria 
esperienza. Garfinkel afferma che ognuno di 
noi, nell’utilizzo della propria capacità riflessi-
va nella vita quotidiana, è un sociologo prati-
co: l’esperienza di formazione non è un mero 
accumulare nozioni su nozioni che poi non 
vanno tra di loro connesse, ma deve diventare 
una esperienza esistenziale in cui colui che si 
sta formando riesca a far propri gli strumenti 
di lettura della realtà acquisendo una capacità 
critica e di cura della relazione con l’altro. In 
questa direzione assume una rilevanza strategi-
ca l’azione di tirocinio supportata però da stru-
menti di lettura e di analisi della realtà sociale 
e delle dinamiche interpersonali.

Accanto alla formazione iniziale riten-
go necessario che gli operatori sociali, 
così come gli educatori o i mediatori 

contribuiscano a costruire luoghi di lavoro in 
cui poter sperimentare dinamiche di ricono-
scimento e solidarietà che però non finiscano 
per renderli prigionieri. La passione e la de-
dizione sono fondamentali, ma è anche ne-
cessario implementare un clima organizzativo 
generativo in cui ognuno possa realizzarsi e 
possa sentirsi libero di scegliere senza alimen-
tare contesti relazionali di dipendenza.
Il diritto alla libertà di essere riconosciuti vale 
per il beneficiario dei servizi e degli interven-
ti, ma allo stesso modo anche per gli operatori 
che, intrappolati nella sindrome di Superman 
e di Wonder Woman, possono, pur non volen-
do, creare i presupposti per un sistema di ma-
lessere e di frustrazione che è poco funzionale 
ai percorsi di emancipazione e liberazione di 
cui dovrebbero essere portavoce.

Bibliografia

Bennett M.J. (a cura di), Principi di comunicazione in-
terculturale. Paradigmi e pratiche, Franco Angeli, 
Milano 2002.

Colombo M. (a cura di), Immigrazione e contesti lo-
cali, Vita e Pensiero, Milano 2015.

Goffman E., Stigma. L’identità negata, Giuffrè, Milano 
1983.

Honneth A., Reificazione, Meltemi, Roma 2007.
Omizzolo M.-Sodano P. (a cura di), Migranti e territorio. 

Lavoro, diritti, accoglienza, Ediesse, Roma 2015.
Santambrogio A., Introduzione alla sociologia della 
diversità, Carocci, Roma 2003.
Sclavi M., L’arte di ascoltare e mondi possibili. Come 

si esce dalle cornici di cui siamo parte, Bruno 
Mondadori, Milano 2003.

Simmel G., Il contrasto, in Sociologia, Edizioni di Co-
munità, Torino 1998.

Steiner C., Le conte chaud et doux les chaudoudoux, 
Intereditions, Paris 2002.
Tarsia T., Aver cura del conflitto. Migrazioni e profes-

sionalità sociali oltre i confini del welfare, Franco 
Angeli, Milano 2010.

brownpau




