
2/2016 ● Proposta Educativa ↔link 15Proposta Educativa ● 2/2016↔link14

smi globali, come l’Onu, che soffrono di una 
debole capacità decisionale e di carenza di 
poteri di intervento. Alcuni paesi sono gover-
nati da autocrati interessati ad arricchire sé e 
i propri sodali, dilapidando le proprie risorse 
naturali e distorcendo gli aiuti per lo svilup-
po. Altri paesi sono formalmente delle demo-
crazie, ma ancora immature. Anche i siste-
mi democratici, poi, hanno una connaturata 
tendenza a concentrarsi sul breve termine, le 
prossime elezioni, le esigenze di riproduzione 
del ceto politico, il consenso a buon merca-
to. Ciò è stato anche favorito dalla crisi delle 
grandi ideologie del Novecento (che con tutti 
i loro difetti indicavano però mete di lungo 
periodo) e dall’affermarsi di leader all’insegui-
mento degli umori dell’audience. È possibile, 
ma improbabile, che emergano statisti capaci 
anzitutto di capire e poi di perseguire interes-
si diffusi di lungo periodo e compiere scelte 
talora impopolari. È più facile che prevalgano 
soggetti spesso incompetenti, concentrati sul 
mantenimento del potere e sulla sua gestione 
spicciola, talora anche con metodi clientelari 
e corrotti. Per altro verso, la vastità e l’interdi-
pendenza che ormai caratterizzano i problemi 
ambientali richiederebbero, come già accen-
nato, decisori e decisioni globali. 
L’Enciclica affronta con parole forti queste 
criticità, rivelando una visione lungimirante 
dei “beni comuni globali” che spesso difetta ai 
governanti, anche quando si tratta di super-
potenze. «Le relazioni tra Stati devono salva-
guardare la sovranità di ciascuno, ma anche 
stabilire percorsi concordati per evitare ca-
tastrofi locali… Occorrono quadri regolatori 
globali che impongano obblighi e che impe-
discano azioni inaccettabili, come il fatto che 
Paesi potenti scarichino su altri Paesi rifiuti 
e industrie altamente inquinanti» (LS 173). 
«Diventa indispensabile lo sviluppo di istitu-
zioni internazionali più forti ed efficacemente 

Impresa↔R&M

organizzate, con autorità designate in manie-
ra imparziale mediante accordi tra i governi 
nazionali e dotate del potere di sanzionare» 
(LS 175).3 «La società, attraverso organismi 
non governativi e associazioni intermedie, 
deve obbligare i governi a sviluppare norma-
tive, procedure e controlli più rigorosi» (LS 
179). «È indispensabile la continuità, giacché 
non si possono modificare le politiche relati-
ve ai cambiamenti climatici e alla protezione 
dell’ambiente ogni volta che cambia un go-
verno. I risultati richiedono molto tempo e 
comportano costi immediati con effetti che 
non potranno essere esibiti nel periodo di vita 
di un governo… Occorre dare maggior spa-
zio a una sana politica, capace di riformare le 
istituzioni [per] superare pressioni e inerzie 
viziose… i migliori dispositivi finiscono per 
soccombere quando mancano le grandi mete, 
i valori, una comprensione umanistica e ric-
ca di significato, capaci di conferire ad ogni 
società un orientamento nobile e generoso» 
(LS 181). «Nel dibattito devono avere un po-
sto privilegiato gli abitanti del luogo, i quali 
si interrogano su ciò che vogliono per sé e per 
i propri figli, e possono tenere in considera-
zione… finalità che trascendono l’interesse 
economico immediato. Bisogna abbandona-
re l’idea di “interventi” sull’ambiente, per dar 
luogo a politiche pensate e dibattute da tutte 
le parti interessate… C’è bisogno di sincerità 
e verità nelle discussioni scientifiche e politi-
che» (LS 183). 
Siamo, in definitiva, davanti a un invito a rav-
vedersi rivolto non soltanto ai cattolici, ma a 
tutte le persone di buona volontà preoccupate 
del futuro dell’umanità. 

3 A riguardo rinvio a A. La Spina, Postfazione: per governare 
la globalizzazione ci vogliono istituzioni globali, in G.A. Majone, 
La globalizzazione dei mercati: storia, teoria, istituzioni, Franco 
Angeli, Milano 2004.

Premessa

Da oltre quarant’ anni, la questio-
ne ambientale e – di riflesso – i 
temi dell’educazione ecologica, 
sono al centro dell’attenzio-
ne, della ricerca e del dibattito 

sociale. Prendiamo come data spartiacque il 
1972 che fu l’anno sia della prima Conferenza 
delle Nazioni Unite sull’ambiente a Stoccol-
ma, sia l’anno in cui venne pubblicato il pri-
mo Rapporto del Club di Roma, coordinato da 
Aurelio Peccei, sulla crisi dello sviluppo. Da-
gli anni ’70 ad oggi sono trascorsi ben cinque 
decenni, quasi mezzo secolo. Per questo ab-
biamo ritenuto opportuno fare il punto del-
la situazione alla luce delle novità contenute 
nell’enciclica Laudato si’ (24 maggio 2015) di 
papa Francesco.

L’ecologia integrale di Papa Francesco

Ripensare oggi l’educazione ecologica 
significa, secondo noi, accettare un 
confronto leale con l’enciclica Lau-

dato si’ e dare una risposta agli interrogativi 
esigenti che essa solleva. A giudizio di papa 
Francesco, un’autentica “conversione ecologi-
ca” non è ancora avvenuta, anche se bisogna 
riconoscere che nell’ultimo mezzo secolo la 

coscienza ecologica dell’uomo contempora-
neo e il suo senso di responsabilità per l’am-
biente naturale si sono sensibilmente allargati 
e approfonditi rispetto al passato.
Non è forse da trascurare il fatto che sono 
state soprattutto le Chiese ad aver compiuto 
passi enormi per recuperare il ritardo storico 
e ingiustificato rispetto al movimento eco-
logista. È vero infatti che le Chiese cristia-
ne sono da vari decenni impegnate a livello 
ecumenico sui temi della salvaguardia del 
creato, ma è altrettanto vero che esse hanno 
impiegato troppo tempo prima di accorgersi 
che il Cantico delle creature di San Francesco 
d’Assisi era un testo di grande valore e si-
gnificato teologico e politico, non soltanto 
poetico e spirituale. 
Si è preso finalmente coscienza da parte dei 
credenti che la responsabilità dell’uomo ri-
guarda anche la custodia del creato, la bio-
sfera, il cosmo e i diritti delle generazioni fu-
ture ad avere una terra vivibile e un pianeta 
abitabile.
«Oggi – scrive invece Papa Francesco – non 
possiamo più fare a meno di riconoscere che 
un vero approccio ecologico diventa sempre 
un approccio sociale che deve integrare la 
giustizia nelle discussioni sull’ambiente per 
ascoltare tanto il grido della terra quanto il 
grido dei poveri» (LS 49).

R&M↔EDUCAZIONE

Quale educazione ecologica
OGGI?

Antonio Nanni

jacinta lluch valero



2/2016 ● Proposta Educativa ↔link 17Proposta Educativa ● 2/2016↔link16

R&M↔EducazioneEducazione↔R&M

Dalle pagine dell’Enciclica emerge chiara-
mente che sono stati trascurati in passato 
quegli aspetti del “peccato” che l’uomo com-
pie tutti i giorni e che potremmo chiamare i 
peccati contro la creazione per i quali non esiste 
ancora oggi alcuna consapevolezza nella testa 
della gente.
Chi si preoccupa se la “diversità biologica” 
creata da Dio è stata modificata o ridotta? 
Chi si preoccupa se il “cambiamento clima-
tico” è il risultato delle scelte operate dall’uo-
mo sullo sfruttamento dei beni del creato 
(aria, acqua, suolo, energia…)
Chi ha l’onestà e il senso di responsabili-
tà per riconoscere che «il crimine contro la 
natura è un crimine contro noi stessi e un 
peccato contro Dio?» (LS 8, dove si cita il 
patriarca ortodosso Bartolomeo I). 
L’ecologia integrale che propone papa Fran-
cesco non è affatto un cedimento alle mode 
del tempo, bensì una scelta radicale, uno sti-
le di vita, che va controcorrente e richiede un 
passaggio culturale da compiere: «se non ci 
accostiamo alla natura e all’ambiente senza 
questa apertura allo stupore e alla meraviglia, 
se non parliamo più il linguaggio della fra-
ternità e della bellezza nella nostra relazione 
con il mondo, i nostri atteggiamenti saranno 
quelli del dominatore, del consumatore, del 
mero sfruttatore delle risorse naturali, inca-
paci di porre un limite ai nostri interessi im-
mediati» (LS 11).
Il capitolo quinto dell’Enciclica, interamen-
te dedicato all’ecologia integrale, spiega che 
essa è insieme ambientale, economica, so-
ciale, culturale e della vita quotidiana. È 
un’ecologia che rimanda al modo di vivere e 
di con-vivere in una città: «come sono belle 
le città che, anche nel loro disegno architet-
tonico, sono piene di spazi che collegano, 
mettono in relazione, favoriscono il ricono-
scimento dell’altro» (LS 152).

Il lungo cammino dell’educazione ecologica 
(dal 1972 ad oggi)

In tanti Paesi del mondo, come pure in Ita-
lia, abbiamo alle spalle decenni di ricerche, 
dibattiti, vertici, conferenze, dichiarazioni, 

esperienze che hanno interessato la questione 
ambientale, la crisi ecologica, la salvaguardia 
del creato, lo sviluppo sostenibile ecc. 
Nell’enciclica Laudato si’ viene riconosciuto 
esplicitamente che «il movimento ecologista 
mondiale ha già percorso un lungo e ricco 
cammino» (LS 14). Basterebbe pensare alla 
prima Conferenza delle Nazioni Unite sull’am-
biente che si tenne a Stoccolma nel 1972, poi 
a quella di Rio de Janeiro sul clima nel 1992 
quindi al Protocollo di Kyoto, in Giappone, nel 
1997 sulle emissioni di CO2, fino alla recente 
Conferenza sul clima di Parigi del 2015. 
Se passiamo dalla questione dell’ambiente in 
senso generale, a quella più specifica dell’e-
ducazione ambientale, bisogna andare con la 
memoria alla Conferenza di Tbilisi, organizza-
ta dall’UNESCO nel 1977. 
In seguito a queste iniziative sui problemi 
mondiali dell’ambiente e dello sviluppo, an-

Il “nostro” sistema onnivoro

Il sistema, in cui noi viviamo, è un sistema che ha bisogno di un sacco di energia; la nostra energia come la 
otteniamo? Da petrolio e carbone. Quando usiamo petrolio e carbone, produciamo anidride carbonica; e dato 
che usiamo moltissimo petrolio e carbone, stiamo immettendo nell’atmosfera miliardi di tonnellate di anidri-
de carbonica, che stanno facendo una specie di coltre attorno al pianeta Terra, che trattiene il calore del Sole, 
per cui viene surriscaldata. Del surriscaldamento se ne parla già da tempo, ma adesso gli scienziati dell’ONU, 
scelti dai governi, quindi conservatori, nell’ultimo rapporto che hanno fatto un anno e mezzo fa hanno detto 
che se il 10% del mondo continua a consumare gran parte delle ricchezze della Terra con una velocità incre-
dibile, a fine secolo rischiamo di avere, se ci andrà bene, 3 gradi e mezzo di temperatura in più - già 2 gradi è 
una tragedia- se ci andrà male, 5 gradi e mezzo in più. Molti scienziati sospettano  che nei Paesi mediterranei 
potremo avere già 7 gradi in più; il rischio quindi è la desertificazione. L’Africa si aspetta 7-8 gradi in più, ed è il 
continente che ha la più galoppante demografia al mondo, rischia a fine secolo di arrivare vicino ai due miliar-
di di persone. L’ONU si aspetta già, entro il 2050, 250 milioni di rifugiati climatici: gente che dovrà scappare da 
desertificazione, innalzamento dei mari, tempeste… Sempre di più il pianeta non sopporterà Homo sapiens, 
che è diventato Homo demens: ecco la crisi antropologica di cui parla il Papa. Siamo dentro un sistema che 
non regge più. Difatti, ammazza per fame 30 milioni di persone all’anno, un miliardo li affama; poi ammazza 
per guerre, sono milioni le persone morte per le tante guerre, da cui il disastro dei migranti; infine, sta ucciden-
do il pianeta, o meglio, il pianeta riuscirà a sopravvivere, ma sopporterà sempre di meno la presenza umana. 
In particolare, bisogna sperare che, man mano che si sciolgono i ghiacciai, non si sciolga il ghiacciaio della 
Groenlandia, perché lì è permafrost, che andrebbe a duplicare l’anidride carbonica nell’atmosfera […].
I teologi cattolici che hanno riflettuto su tali questioni sono stati pochi. Uno di questi è un passionista ameri-
cano, Thomas Berry, che ha scritto un libro (non pubblicato in italiano) intitolato Il futuro cristiano e il destino 
della Terra, in cui fa una riflessione molto interessante, che riprendo. Lui parte proprio da questo concetto 
bellissimo: “Il futuro cristiano, dal mio punto di vista, dipenderà dall’abilità dei cristiani di assumere le proprie 
responsabilità per il destino della Terra. La distruzione presente di tutte le forme fondamentali di vita sulla 
Terra avviene dentro una cultura che è emersa da una matrice biblico-cristiana. Questa cultura si è basata su 
quale pezzo della Bibbia? Genesi 1, l’uomo ha il potere di “dominare” la natura; in ebraico non è dominare, è 
un altro l’intento, ma nella nostra cultura occidentale l’importante è sempre il profitto, parliamo di dominare, 
fare, accumulare, per noi la natura è qualcosa di morto, da sfruttare. E’ una cultura che è emersa da una matrice 
cristiana, dalla Bibbia, non viene dal mondo induista, buddista, cinese o islamico, è venuta dentro la nostra 
cosiddetta civiltà cristiana. La difficoltà per uscire da questa strettoia potrebbe essere mitigata se noi ricordia-
mo che nelle prime comunità cristiane c’erano due fonti di rivelazione: una, la manifestazione del divino nel 
mondo naturale, l’altra la manifestazione del divino nel mondo biblico; devono essere interpretate l’una con 
l’altra. La creazione deve correggere quello che c’è nella Bibbia, e la Bibbia deve correggere ciò che si pensava 
del creato – per esempio anticamente gli uomini pensavano che Dio fosse nella luna, nel sole, no, sono crea-
ture – questi due libri devono correggersi mutualmente. Ma l’importante è che mettiamo in crisi un concetto 
che è stato profondamente usato partendo dalla Bibbia . Oggi potremmo dire che la più significativa divisione 
tra gli esseri umani non è basata né sulla nazionalità, né sull’etnia, né sulla religione, ma piuttosto è la divisione 
tra coloro che dedicano la loro vita a sfruttare la Terra in maniera deleteria, distruggendola, e coloro invece 
che si dedicano a preservare la Terra in tutto il suo naturale splendore. Potremmo dividere tutti gli uomini in 
due categorie: coloro che son dediti a sfruttare più che possono e coloro che si dedicano a conservare questo 
pianeta. È un qualcosa di talmente bello che Dio ci ha dato! Moralmente noi abbiamo sviluppato – dice Berry 
– una risposta al suicidio, all’omicidio, al genocidio; ma ora ci troviamo a confrontarci con il biocidio – l’ucci-
sione del bios, della vita – e con il geocidio, l’uccisione del pianeta Terra nelle sue strutture vitali e funzionali. 
Queste opere sono il male maggiore di quanto abbiamo conosciuto fino al presente, male per il quale non 
abbiamo principi né etici né morali di giudizio. Ecco la grandezza di Laudato si: per la prima volta nella Chiesa, 
finalmente con una forza così poderosa, Papa Francesco è venuto a ricordarci determinate cose fondamentali 
sul creato.

Alex Zanotelli
(testo non rivisto dall’autore, tratto dalla registrazione di un incontro organizzato dal Mieac di Pozzuoli il 28.5.2016) 

CC Ministry of Foreign Affairs of the Republic of Poland



2/2016 ● Proposta Educativa ↔link 19Proposta Educativa ● 2/2016↔link18

produssero immensa attenzione, ma 
l’essenza del messaggio, la previsio-
ne che dopo l’anno 2000 l’umanità si 
sarebbe scontrata con la rarefazione 
delle risorse naturali fu sostanzial-
mente rigettata dalla cultura econo-
mica internazionale.
Il Rapporto sui limiti dello sviluppo 
(dal libro The Limits to Growt. I limiti 
dello sviluppo), commissionato al 
MIT dal Club di Roma, fu pubblicato 
nel 1972.
In estrema sintesi, le conclusioni del 
rapporto sono:
1. Se l’attuale tasso di crescita della 

popolazione, dell’industrializzazione, 
dell’inquinamento, della produzione 
di cibo e dello sfruttamento delle 
risorse continuerà inalterato, i limi-
ti dello sviluppo su questo pianeta 
saranno raggiunti in un momento 
imprecisato entro i prossimi cento 
anni. Il risultato più probabile sarà un 
declino improvviso ed incontrollabi-
le della popolazione e della capacità 
industriale.
2. È possibile modificare i tassi di svi-
luppo e giungere ad una condizione 
di stabilità ecologica ed economica, 
sostenibile anche nel lontano futuro. 

Lo stato di equilibrio globale dovreb-
be essere progettato in modo che le 
necessità di ciascuna persona sulla 
terra siano soddisfatte, e ciascuno 
abbia uguali opportunità di realizza-
re il proprio potenziale umano.

da wikipedia.org

Educazione↔R&M R&M↔Educazione

che in Italia si diffondono gruppi ambientali-
sti come WWF, Legambiente, Italia Nostra, 
Greenpeace ecc.
Ma si deve comunque convenire che alla ra-
dice del sostanziale fallimento dei buoni pro-
positi di questi summit mondiali c’è sempre 
stata – come denuncia coraggiosamente papa 
Francesco – un’evidente sottomissione della 
politica alla tecnologia e alla finanza.
Inoltre, da un punto di vista pedagogico pos-
siamo affermare che l’educazione ambientale 
degli ultimi 30 anni – ossia dal 1987 che è l’an-
no sia del famoso Rapporto Brundtland, sia del-
la Sollicitudo rei socialis di Giovanni Paolo II – 
ha individuato il suo centro gravitazionale nei 
grandi temi dello sviluppo sostenibile e, quin-
di, sulla qualità della vita e sulla categoria del-
la “sostenibilità” che è stata declinata in varie 
forme e su molteplici registri, come la salute, il 
cambiamento climatico, l’energia rinnovabile, 
il riciclaggio dei rifiuti, la tutela del territorio, 
il paesaggio, e via dicendo. Per farsi un’idea più 
aderente alla realtà ognuno potrà andare con 
la mente alle tante esperienze realizzate nelle 
scuole, nell’associazionismo e negli enti loca-
li grazie alle cosiddette Agende 21 locali o alla 
Carta della Terra (29 giugno 2000).

Numerosi sono gli autori che hanno accom-
pagnato con la loro riflessione il movimento 
ambientalista e l’educazione ecologica, da 
Aurelio Peccei e i Rapporti del Club di Roma 
ai tanti intellettuali che hanno lanciato vari 
stimoli come Vandana Shiva e Jeremy Rifkin, 
Lester Brown e Wolfgang Sachs, Giorgio 
Nebbia e Gianfranco Bologna, Serge Latou-
che (la «decrescita», lo «sviluppo sostenibile» 
come «mistificazione») e Raimon Panikkar 
(«ecosofia»). Da Gregory Bateson, che par-
la di «ecologia della mente», a Panikkar che 
preferisce parlare di «ecosofia» invece che di 
ecologia, aumentano gli studiosi secondo cui 
un cambiamento radicale di prospettiva dovrà 
essere non solo economico e tecno-scientifi-
co, ma anche spirituale, etico e antropologico 
perché soltanto in questo modo potrà diven-
tare finalmente – come dice papa Francesco 
– «amore civile e politico».

Nessuno vuole tornare all’epoca delle caverne

Il terzo capitolo della Laudato si’ è dedicato 
al tema della radice umana della crisi eco-
logica e si sofferma sulla tecnocrazia e sulla 

velocità come nemici principali dell’ecologia.

A giudizio di papa Francesco, infatti, «non ci 
si rende conto a sufficienza di quali sono le 
radici più profonde degli squilibri attuali, che 
hanno a che vedere con l’orientamento, i fini, 
il senso e il contesto sociale della crescita tec-
nologica ed economica» (LS 109).
Non si tratta di fare una scelta manichea tra an-
tropocentrismo e naturalismo, perché nessuno 
dei due deve essere assolutizzato, ma entrambi 
devono trovare un equilibrio armonico tra loro. 

Il paradigma tecnocratico non è accettabile 
perché tende ad esercitare il proprio domi-
nio anche sulla politica e sull’economia. La 
globalizzazione di tale paradigma nell’epoca 
moderna ha fatto sì che «l’essere umano e le 
cose hanno cessato di darsi amichevolmente 
la mano, diventando invece dei contendenti» 
(LS 106). Questo stato di cose rischia di por-
tare tutti alla catastrofe, a meno che non ci 
siano segnali di resipiscenza che invertono la 
rotta e producano una svolta.
Ma perché tutto questo avvenga è importante 
iniziare a liberarci dal pregiudizio immanen-
tista e materialista che è all’origine dell’an-
tropocentrismo moderno, sotto l’influsso del 
quale «l’ambiente umano e l’ambiente natu-
rale si degradano insieme» (LS 48). O ancora 
più incisivamente: «il degrado ambientale e il 
degrado umano ed etico sono intimamente 
connessi» (LS 56).
«Nessuno vuole tornare all’epoca delle caver-
ne – scrive testualmente papa Francesco – 
però è indispensabile rallentare la marcia per 
guardare la realtà in un altro modo» (LS 114). 
Questo modo diverso di guardare la realtà 
non potrà venire agendo soltanto sul versan-
te della tecno-scienza, perché se è vero che 

CC Tristan Schmurr

Il Club di Roma

Fu fondato nell’aprile del 1968 
dall’imprenditore italiano Aurelio 
Peccei e dallo scienziato scozzese 
Alexander King, insieme a premi No-
bel e leader politici e intellettuali fra 
cui Elisabeth Mann Borgese. Il nome 
del gruppo nasce dal fatto che la pri-
ma riunione si svolse a Roma, presso 
la sede dell’Accademia dei Lincei alla 
Villa Farnesina.
Conquistò l’attenzione dell’opinio-
ne pubblica con il suo Rapporto sui 
limiti dello sviluppo, meglio noto 

come Rapporto Meadows, pubbli-
cato nel 1972, il quale prediceva che 
la crescita economica non potesse 
continuare indefinitamente a causa 
della limitata disponibilità di risorse 
naturali, specialmente petrolio, e del-
la limitata capacità di assorbimento 
degli inquinanti da parte del pianeta. 
La crisi petrolifera del 1973 attirò ul-
teriormente l’attenzione dell’opinio-
ne pubblica su questo problema.
In realtà le previsioni del rapporto 
riguardo al progressivo esaurimento 
delle risorse del pianeta erano tutte 
relative a momenti successivi al pri-

mo ventennio del XXI secolo, ma il 
superamento della crisi petrolifera 
degli anni settanta contribuì alla na-
scita di una leggenda metropolitana, 
secondo cui le previsioni del Club di 
Roma non si sarebbero avverate. Nel-
la pratica, l’andamento dei principali 
indicatori ha sinora seguito piuttosto 
bene quanto previsto nel Rapporto 
sui limiti dello sviluppo.
Pubblicato negli anni della grande 
crisi petrolifera e dell’unica crisi dei 
mercati cerealicoli della seconda 
metà del secolo i due rapporti re-
alizzati dal MIT per il Club di Roma CC Kris Haamer



2/2016 ● Proposta Educativa ↔link 21Proposta Educativa ● 2/2016↔link20

R&M↔EducazioneEducazione↔R&M

«la scienza e la tecnologia non sono neutrali» 
(LS 114), è altrettanto vero che «non ci sarà 
un’altra relazione con la natura senza un es-
sere umano nuovo. Non c’è ecologia senza 
un’adeguata antropologia» (LS 118). Soltanto 
con una sensibilità e con uno sguardo profon-
damente rinnovato l’uomo sarà in grado di 
percepire che, per esempio, il clima è “bene 
comune” e che, per fare un altro esempio, 
la giustizia riguarda anche il rapporto tra le 
generazioni. Si tratta, cioè, di cogliere nuove 
sensibilità e connessioni che finora abbiamo 
ignorato, come quella che lega il grido della 
terra e il grido dei poveri. Se viene a mancare 
tale capacità esperienziale la visione della re-
altà diventa fuorviante e si finisce per affron-
tare i problemi in modo superficiale ed ineffi-
cace, come quando si preferisce dare la colpa 
«all’incremento demografico e non al consu-
mismo estremo e selettivo di alcuni» (LS 50).
Nel nuovo sguardo sulla realtà che papa Fran-
cesco propone di assumere c’è sempre una via 
di uscita per ogni crisi, anche per quella attua-
le che sembra davvero senza speranza. Papa 
Francesco ci invita a credere che «possiamo 
sempre cambiare rotta», «possiamo sempre 
fare qualcosa per risolvere i problemi» (LS 
61). «Non tutto è perduto – scrive ancora 
Francesco – perché gli esseri umani capaci 
di degradarsi fino all’estremo, possono anche 
superarsi, ritornare a scegliere il bene e rige-
nerarsi» (LS 205).

Temi al centro dell’educazione ecologica

Ampia è la rosa dei temi che abitualmen-
te vengono posti al centro dei percorsi 
di educazione ecologica. Alcuni di essi 

li troviamo anche indicati in modo esplicito 
nella Laudato si’: 
ɡɡ il clima come bene comune;
ɡɡ la perdita di biodiversità;

ɡɡ la questione dell’acqua;
ɡɡ l’inquinamento e i cambiamenti climatici.

Se poi si vuole fare riferimento alle esperien-
ze scolastiche più diffuse può risultare utile 
dare uno sguardo, per esempio alla Guida alle 
attività di Educazione ambientale per le scuole 
del Trentino, dove troviamo sia percorsi per le 
scuole dell’infanzia, sia per il sistema educa-
tivo di istruzione e formazione. Tra gli argo-
menti segnaliamo:
ɡɡ l’aria e la mobilità;
ɡɡ l’acqua;
ɡɡ l’educazione agro-alimentare;
ɡɡ suolo e rifiuti;
ɡɡ l’energia;
ɡɡ natura e biodiversità;
ɡɡ rapporto uomo-territorio.

Tornando tuttavia all’enciclica Laudato si’, 
vogliamo osservare che in essa si insiste anche 
sul presupposto che «l’essere umano è ancora 
capace di intervenire positivamente» nei con-
fronti dell’ambiente, «con gesti di generosità, 
solidarietà e cura» (LS 58). In questa prospet-
tiva più rassicurante e positiva, non si manca 
nell’enciclica di richiamare alla mente alcu-
ni esempi riusciti di riassetto per migliorare 
l’ambiente, come:
ɡɡ il risanamento dei fiumi;
ɡɡ il recupero dei boschi autoctoni;
ɡɡ l’abbellimento di paesaggi con progetti di 

edilizia.

Verso una “cittadinanza ecologica”

Che fare, allora, nell’ambito dell’educa-
zione ecologica, secondo le indicazioni 
di papa Francesco? Nel sesto e ultimo 

capitolo della Laudato si, intitolato appunto 
Educazione e spiritualità ecologica, troviamo 
un invito alla conversione ecologica sia in-
dividuale che comunitaria. Si esorta ognuno 
ad educarsi all’alleanza tra l’umanità e l’am-

La povertà

Ahi, non vuoi,
ti spaventa
la povertà,
non vuoi

andare con scarpe rotte al mercato
e tornare col vecchio vestito.

Amore, non amiamo,
come vogliono i ricchi,

la miseria. Noi
la estirperemo come dente maligno

che finora ha morso il cuore dell’uomo.
Ma non voglio
che tu la tema.

Se per mia colpa arriva alla tua casa,
se la povertà scaccia
le tue scarpe dorate,

che non scacci il tuo sorriso
che è il pane della mia vita
Se non puoi pagare l’affitto

esci al lavoro con passo orgoglioso,
e pensa, amore, che ti sto guardando

e uniti siamo la maggior ricchezza
che mai s’è riunita sulla terra.

Pablo Neruda 

Madre Terra

La terra vi concede generosamente i suoi frutti, e 
non saranno scarsi se solo saprete riempirvi le mani.
E scambiandovi i doni della terra scoprirete l’ab-
bondanza e sarete saziati. Ma se lo scambio non 
avverrà in amore e in generosa giustizia, renderà gli 
uni avidi e gli altri affamati.
Quando voi, lavoratori del mare dei campi e delle 
vigne, incontrate sulle piazze del mercato
i tessitori e i vasai e gli speziali, invocate lo spirito 
supremo della terra affinché scenda in mezzo a voi 
a santificare le bilance e il calcolo, affinché il valore 
corrisponda a valore.
E non tollerate che tratti con voi chi ha la mano ste-
rile, perché vi renderà chiacchiere in cambio della 
vostra fatica. A tali uomini direte: «Seguiteci nei 
campi o andate con i nostri fratelli a gettare le reti 
nel mare. La terra e il mare saranno con voi generosi 
quanto con noi».
E se là verranno i cantori, i danzatori e i suonatori di 
flauto, comprate pure i loro doni.
Anch’essi sono raccoglitori di incenso e di frutti, e 
ciò che vi offrono, benché sia fatto della sostanza 
dei sogni, distillano ornamento e cibo all’anima 
vostra.
E prima di lasciare la piazza del mercato, badate che 
nessuno vada via a mani vuote.
Poiché lo spirito supremo della terra non dormirà in 
pace nel vento sino a quando il bisogno dell’ultimo 
di voi non sarà appagato.

Khalil Gibran 

CC Tim Green

CC Paulien Osse



2/2016 ● Proposta Educativa ↔link 23Proposta Educativa ● 2/2016↔link22

Educazione↔R&M R&M↔Educazione

biente, si cita la Carta della Terra (29 giugno 
2000), si sollecita ognuno a puntare su un 
altro «stile di vita», nella consapevolezza che 
«La sobrietà è liberante» (LS 223). 
La sobrietà deve diventare una virtù sociale, il 
nome nuovo da dare all’antica virtù cardinale 
della temperanza, uno stile di vita quotidiano 
che deve portare non solo all’etica del limite, 
della misura e dell’equilibrio, ma anche alla 
cultura dell’armonia, della qualità e della bel-
lezza. C’è un filo nascosto che unisce la so-
brietà con l’essenzialità, e la bellezza con la 
semplicità. Per questo vi è anche chi parla di 
una estetica della sobrietà, di una eleganza e 
di un gusto per le cose piccole e semplici, ma 
assolutamente belle.
In sintesi, si sottolinea la necessità di creare 
oggi una «cittadinanza ecologica» da vivere 
quotidianamente come «amore civile e po-
litico». Diventa essenziale per un’ecologia 
integrale riscoprire il senso di stupore e di 
meraviglia davanti al creato, perché «tutto è 
carezza di Dio» (LS 84).
Al centro della nostra relazione con gli altri, 
con Dio e con le cose, ci deve essere il sen-
so profondo della fraternità, della cura, della 
sobrietà, della bellezza. Alludiamo alla bel-
lezza di cui parla Dostojevskij nel romanzo 
L’idiota, dove «la bellezza che salva il mondo 
è l’amore che condivide il dolore». Perché è 
proprio quando ciò accade che viene evocato 
il mistero.
Per papa Francesco, tuttavia, l’ecologia in-
tegrale non sarà mai portata a compimento 
finché spingeremo soltanto sul pedale del 
fare, dell’azione, della prassi. Occorrerà, in-
vece, spingere anche sul pedale di una nuova 
spiritualità, perché «il mondo è qualcosa di 
più di un problema da risolvere, è un mistero 
gaudioso da contemplare nella letizia e nella 
lode» (LS 12).

nero su bianco nell’enciclica Laudato si’. Non solo, ma siamo anche 
riusciti a convincerci che questo sia il modello “naturale”, che non ci 
sia altro modo di abitare la casa comune e di convivere con i nostri 
simili e con l’ambiente che ci ospita.
Per fortuna invece cambiare direzione si può, ma servono nuovi pa-
radigmi che ci consentano di ricostruire il tessuto del nostro vivere 
comune su basi nuove, di cooperazione, di sostegno reciproco, di 
equità. Occorre un percorso comune, in cui però i paesi del nord glo-
bale (che sono i maggiori responsabili del deterioramento ambien-
tale e dell’ipersfruttamento delle risorse) abbiano la forza e la dignità 
di assumersi la guida del cambiamento. Anche perché, non a caso, a 
subire maggiormente le conseguenze catastrofiche dei cambiamenti 
climatici saranno proprio quelle popolazioni e quelle aree del pianeta 
più fragili perché più povere o storicamente instabili.
In questo percorso di rinnovamento, la produzione del cibo può es-
sere un esempio eclatante della forza propulsiva che hanno nuovi 
comportamenti virtuosi. Oggi il 70% delle risorse idriche è utilizzata 
per agricoltura e allevamento, fertilizzanti e pesticidi rappresentano 
una fonte rilevantissima di emissioni di gas serra, gli allevamenti industriali con le deiezioni degli animali sono 
grandissimi inquinatori delle falde acquifere, per non parlare delle enormi quantità di terreni che vengono 
utilizzati per la produzione dei mangimi, spesso deforestando vaste aree e utilizzando colture geneticamente 
modificate che erodono il patrimonio di biodiversità. Nello stesso tempo, però, proprio nella produzione di 
cibo sono evidenti enormi segnali di riscatto, di novità, di cura e di attenzione, proprio quei nuovi paradigmi 
di cui tanto sentiamo il bisogno e che spesso non sappiamo dove cercare.
Basti pensare alle esperienze dei milioni di contadini che in ogni angolo del mondo stanno già andando nella 
direzione della conservazione delle risorse naturali, utilizzando metodi agricoli in armonia con il territorio e 
con le condizioni ambientali, che non solo non impattano sugli habitat all’interno dei quali si inseriscono, ma 
al contrario ne aumentano resilienza e durabilità. Non solo, ma al fianco di questi produttori ci sono masse 
enormi di cittadini che hanno scelto di sostenere questo sforzo, tagliando gli intermediari e pagando un prez-
zo più alto ai produttori, remunerando in maniera equa il lavoro, pagandone in anticipo il prodotto in modo 
da non costringerli a prestiti spesso svantaggiosi, valorizzandone il lavoro pulito e promuovendone lo svilup-
po. Questo nuovo mondo è già presente, è già diffuso, funziona e genera dignità, sviluppo e soddisfazione in 
tutti gli attori che vi prendono parte.
Eppure, nel dibattito mondiale sul clima, anche nella recente conferenza di Parigi che aveva il compito di 
fissare pratiche e obiettivi concreti per contenere il riscaldamento globale sotto i 2 gradi centigradi, il settore 
dell’agricoltura è stato relegato ai margini. Come già evidenziato più volte, nel testo uscito dai negoziati non 
compaiono nemmeno una volta i termini “agricoltura”, “biodiversità” e “coltivazione”. Un ulteriore segno sco-
raggiante questo, perché esemplificativo di come non ci si renda conto che, per uscire dalla crisi ambientale 
in cui siamo immersi, non si può non assegnare un ruolo di primissimo piano all’attività necessaria alla soprav-
vivenza di ogni singolo essere umano: l’atto di nutrirsi.
Tutta l’attenzione è invece rivolta ai settori dell’energia, dell’industria, dei trasporti; è vero d’altra parte che 
si parla anche di suolo e di sicurezza alimentare, ma non si riconosce in modo esplicito il ruolo centrale del 
rapporto diretto fra clima, coltivazione della terra e cibo.
Tornando dunque alla domanda di partenza, probabilmente la riflessione sulla salute del pianeta non può 
essere compiuta se non ci domandiamo anche quale sia lo stato della comunità umana che lo abita. Quale 
mondo vogliamo lasciare ai nostri figli, quale idea di felicità vogliamo perseguire e come pensiamo di poterla 
raggiungere? Io credo fortemente nella nostra capacità di cambiare, di cooperare e di superare le difficoltà e 
questo mi rende ottimista. Bisogna tuttavia continuare a lottare per favorire la presa di coscienza globale che 
il feticcio della competizione non è compatibile con una vita degna e felice. In questo senso il 2016 che inizia 
sarà un anno di svolta, e sono convinto che lo sarà in termini positivi.

Carlo Petrini (da Il Manifesto del 31 dicembre 2015)

Qual è lo stato di salute del pianeta?

Questa domanda non è certo di facile risposta, so-
prattutto perché riguarda una molteplicità di aspet-
ti e di fattori che non è semplice riuscire a consi-
derare in uno stesso colpo d’occhio. Interrogarsi 
su quale sia la qualità della nostra casa comune, 
tuttavia, non è solo un dovere che ci tocca come 
abitanti, ma una necessità sempre più pressante 
dato che, evidentemente, dallo stato del nostro 
pianeta dipendono tutte le nostre possibilità di so-
pravvivenza come specie umana. Forse già qui sta 
il primo punto di riflessione: a essere a rischio, con 
i cambiamenti climatici, la distruzione delle risorse 
naturali, l’ipersfruttamento dell’ambiente a scopo 
produttivo e l’erosione di habitat fragili a causa della 
pressione demografica, non è il pianeta ma semmai 
il futuro della specie umana.
La convinzione stessa che 7 miliardi di uomini pos-
sano porre fine alla vita di un pianeta che ha 5 mi-
liardi di anni è infatti quantomeno un po’ eccentri-
ca, se non decisamente megalomane. Ed è la stessa 
premessa culturale che fa sì che il rapporto che ab-
biamo con la Terra sia spesso predatorio e di domi-
nazione piuttosto che di equilibrio e adattamento.
La realtà è invece ben diversa, perché con ogni pro-
babilità altre specie sul pianeta prenderanno il po-
sto di quelle che stiamo distruggendo con i nostri 
comportamenti produttivi scellerati, le risorse natu-
rali si ricostituiranno quando noi non saremo più in 
grado di eroderle ma nel frattempo, speriamo di no, 
l’unica cosa che si sarà davvero persa per sempre 
sarà la specie umana, con tutta la sua potenza pro-
duttiva e tutta la sua gloriosa civiltà.
È dunque questo il triste destino che ci attende? 
Penso proprio di no, perché sono convinto che la 
nostra intelligenza, la nostra capacità di cooperare 
e il nostro spirito di sopravvivenza faranno sì che 
sapremo riprendere il contatto con la realtà e inver-
tire questo processo autodistruttivo che affonda le 
radici nelle rivoluzioni industriali e che nell’ultimo 
secolo ha subito un’accelerata senza precedenti.
Il punto, infatti, è che come società umana abbia-
mo reso egemone un modello di relazioni e di inte-
razioni basato su un’economia capitalista che iden-
tifica falsamente l’accumulazione di denaro con il 
progresso ma che in realtà genera la competizione 
sfrenata, la sopraffazione, l’ingiustizia, la sperequa-
zione, lo spreco, la distruzione, lo sfruttamento, la 
povertà. Un’economia che uccide, come spesso ha 
ripetuto Papa Francesco che lo ha anche messo 

CC KENNETH BARKER


