R&M«—EDUCAZIONE

{€9) jacinta lluch valero

Quale educazione ecologica

0GaGiI?

Premessa

a oltre quarant’ anni, la questio-
ne ambientale e — di riflesso — i
temi dell’educazione ecologica,
sono al centro dell'attenzio-
ne, della ricerca e del dibattito
sociale. Prendiamo come data spartiacque il
1972 che fu I'anno sia della prima Conferenza
delle Nazioni Unite sullambiente a Stoccol-
ma, sia 'anno in cui venne pubblicato il pri-
mo Rapporto del Club di Roma, coordinato da
Aurelio Peccei, sulla crisi dello sviluppo. Da-
gli anni ’70 ad oggi sono trascorsi ben cinque
decenni, quasi mezzo secolo. Per questo ab-
biamo ritenuto opportuno fare il punto del-
la situazione alla luce delle novita contenute
nell'enciclica Laudato si’ (24 maggio 2015) di

papa Francesco.
Lecologia integrale di Papa Francesco

ipensare oggi l'educazione ecologica
significa, secondo noi, accettare un
confronto leale con lenciclica Lau-
dato si’ e dare una risposta agli interrogativi
esigenti che essa solleva. A giudizio di papa
Francesco, un’autentica “conversione ecologi-
ca” non ¢ ancora avvenuta, anche se bisogna
riconoscere che nell'ultimo mezzo secolo la

Antonio Nanni

coscienza ecologica dell'uvomo contempora-
neo e il suo senso di responsabilita per I'am-
biente naturale si sono sensibilmente allargati
e approfonditi rispetto al passato.

Non ¢ forse da trascurare il fatto che sono
state soprattutto le Chiese ad aver compiuto
passi enormi per recuperare il ritardo storico
e ingiustificato rispetto al movimento eco-
logista. E vero infatti che le Chiese cristia-
ne sono da vari decenni impegnate a livello
ecumenico sui temi della salvaguardia del
creato, ma ¢ altrettanto vero che esse hanno
impiegato troppo tempo prima di accorgersi
che il Cantico delle creature di San Francesco
d’Assisi era un testo di grande valore e si-
gnificato teologico e politico, non soltanto
poetico e spirituale.

Si ¢ preso finalmente coscienza da parte dei
credenti che la responsabilita dell'vomo ri-
guarda anche la custodia del creato, la bio-
sfera, il cosmo e i diritti delle generazioni fu-
ture ad avere una terra vivibile e un pianeta
abitabile.

«Oggi — scrive invece Papa Francesco — non
possiamo pil fare a meno di riconoscere che
un vero approccio ecologico diventa sempre
un approccio sociale che deve integrare la
giustizia nelle discussioni sullambiente per
ascoltare tanto il grido della terra quanto il

grido dei poveri» (LS 49).

2/2016 @ PROPOSTA EDUCATIVA(“ --} 15



Educazione«~R&M

Il “nostro” sistema onnivoro

Il sistema, in cui noi viviamo, € un sistema che ha bisogno di un sacco di energia; la nostra energia come la
otteniamo? Da petrolio e carbone. Quando usiamo petrolio e carbone, produciamo anidride carbonica; e dato
che usiamo moltissimo petrolio e carbone, stiamo immettendo nell'atmosfera miliardi di tonnellate di anidri-
de carbonica, che stanno facendo una specie di coltre attorno al pianeta Terra, che trattiene il calore del Sole,
per cui viene surriscaldata. Del surriscaldamento se ne parla gia da tempo, ma adesso gli scienziati dell’'ONU,
scelti dai governi, quindi conservatori, nell’'ultimo rapporto che hanno fatto un anno e mezzo fa hanno detto
che se il 10% del mondo continua a consumare gran parte delle ricchezze della Terra con una velocita incre-
dibile, a fine secolo rischiamo di avere, se ci andra bene, 3 gradi e mezzo di temperatura in pil - gia 2 gradi e
una tragedia- se ci andra male, 5 gradi e mezzo in pil. Molti scienziati sospettano che nei Paesi mediterranei
potremo avere gia 7 gradi in piu; il rischio quindi & la desertificazione. ’Africa si aspetta 7-8 gradi in piU, ed é il
continente che ha la pit galoppante demografia al mondo, rischia a fine secolo di arrivare vicino ai due miliar-
di di persone. LONU si aspetta gia, entro il 2050, 250 milioni di rifugiati climatici: gente che dovra scappare da
desertificazione, innalzamento dei mari, tempeste. .. Sempre di piu il pianeta non sopportera Homo sapiens,
che & diventato Homo demens: ecco la crisi antropologica di cui parla il Papa. Siamo dentro un sistema che
non regge piu. Difatti, ammazza per fame 30 milioni di persone all'anno, un miliardo li affama; poi ammazza
per guerre, sono milioni le persone morte per le tante guerre, da cui il disastro dei migranti; infine, sta ucciden-
do il pianeta, o meglio, il pianeta riuscira a sopravvivere, ma sopportera sempre di meno la presenza umana.
In particolare, bisogna sperare che, man mano che si sciolgono i ghiacciai, non si sciolga il ghiacciaio della
Groenlandia, perché li & permafrost, che andrebbe a duplicare I'anidride carbonica nell'atmosfera [...].
| teologi cattolici che hanno riflettuto su tali questioni sono stati pochi. Uno di questi € un passionista ameri-
cano, Thomas Berry, che ha scritto un libro (non pubblicato in italiano) intitolato Il futuro cristiano e il destino
della Terra, in cui fa una riflessione molto interessante, che riprendo. Lui parte proprio da questo concetto
bellissimo: “Il futuro cristiano, dal mio punto di vista, dipendera dall‘abilita dei cristiani di assumere le proprie
responsabilita per il destino della Terra. La distruzione presente di tutte le forme fondamentali di vita sulla
Terra avviene dentro una cultura che € emersa da una matrice biblico-cristiana. Questa cultura si & basata su
quale pezzo della Bibbia? Genesi 1, 'uomo ha il potere di “dominare” la natura; in ebraico non & dominare, &
un altro l'intento, ma nella nostra cultura occidentale I'importante e sempre il profitto, parliamo di dominare,
fare, accumulare, per noi la natura e qualcosa di morto, da sfruttare. E'una cultura che € emersa da una matrice
cristiana, dalla Bibbia, non viene dal mondo induista, buddista, cinese o islamico, & venuta dentro la nostra
cosiddetta civilta cristiana. La difficolta per uscire da questa strettoia potrebbe essere mitigata se noi ricordia-
mo che nelle prime comunita cristiane c'erano due fonti di rivelazione: una, la manifestazione del divino nel
mondo naturale, l'altra la manifestazione del divino nel mondo biblico; devono essere interpretate I'una con
I'altra. La creazione deve correggere quello che c'e nella Bibbia, e la Bibbia deve correggere cio che si pensava
del creato — per esempio anticamente gli uomini pensavano che Dio fosse nella luna, nel sole, no, sono crea-
ture — questi due libri devono correggersi mutualmente. Ma l'importante € che mettiamo in crisi un concetto
che ¢ stato profondamente usato partendo dalla Bibbia . Oggi potremmo dire che la piti significativa divisione
tra gli esseri umani non & basata né sulla nazionalita, né sull'etnia, né sulla religione, ma piuttosto ¢ la divisione
tra coloro che dedicano la loro vita a sfruttare la Terra in maniera deleteria, distruggendola, e coloro invece
che si dedicano a preservare la Terra in tutto il suo naturale splendore. Potremmo dividere tutti gli uomini in
due categorie: coloro che son dediti a sfruttare pit che possono e coloro che si dedicano a conservare questo
pianeta. £ un qualcosa di talmente bello che Dio ci ha dato! Moralmente noi abbiamo sviluppato — dice Berry
— una risposta al suicidio, allomicidio, al genocidio; ma ora ci troviamo a confrontarci con il biocidio — 'ucci-
sione del bios, della vita — e con il geocidio, I'uccisione del pianeta Terra nelle sue strutture vitali e funzionali.
Queste opere sono il male maggiore di quanto abbiamo conosciuto fino al presente, male per il quale non
abbiamo principi né etici né morali di giudizio. Ecco la grandezza di Laudato si: per la prima volta nella Chiesa,
finalmente con una forza cosi poderosa, Papa Francesco é venuto a ricordarci determinate cose fondamentali
sul creato.
Alex Zanotelli
(testo non rivisto dall‘autore, tratto dalla registrazione di un incontro organizzato dal Mieac di Pozzuoli il 28.5.2016)

16 €=-)

R&M<—Educazione

Dalle pagine dell’Enciclica emerge chiara-
mente che sono stati trascurati in passato
quegli aspetti del “peccato” che 'vomo com-
pie tutti i giorni e che potremmo chiamare i
peccati contro la creazione per i quali non esiste
ancora oggi alcuna consapevolezza nella testa
della gente.

Chi si preoccupa se la “diversita biologica”
creata da Dio ¢ stata modificata o ridotta?
Chi si preoccupa se il “cambiamento clima-
tico” ¢ il risultato delle scelte operate dall'uo-
mo sullo sfruttamento dei beni del creato
(aria, acqua, suolo, energia...)

Chi ha l'onesta e il senso di responsabili-
ta per riconoscere che «il crimine contro la
natura € un crimine contro noi stessi e un
peccato contro Dio?» (LS 8, dove si cita il
patriarca ortodosso Bartolomeo I).
L’ecologia integrale che propone papa Fran-
cesco non ¢ affatto un cedimento alle mode
del tempo, bensi una scelta radicale, uno sti-
le di vita, che va controcorrente e richiede un
passaggio culturale da compiere: «se non ci
accostiamo alla natura e all’ambiente senza
questa apertura allo stupore e alla meraviglia,
se non parliamo pit il linguaggio della fra-
ternita e della bellezza nella nostra relazione
con il mondo, i nostri atteggiamenti saranno
quelli del dominatore, del consumatore, del
mero sfruttatore delle risorse naturali, inca-
paci di porre un limite ai nostri interessi im-
mediati» (LS 11).

I1 capitolo quinto dell’Enciclica, interamen-
te dedicato all’ecologia integrale, spiega che
essa ¢ insieme ambientale, economica, so-
ciale, culturale e della vita quotidiana. E
un’ecologia che rimanda al modo di vivere e
di con-vivere in una citta: «come sono belle
le citta che, anche nel loro disegno architet-
tonico, sono piene di spazi che collegano,
mettono in relazione, favoriscono il ricono-

scimento dell’altro» (LS 152).

I lungo cammino dell'educazione ecologica
(dal 1972 ad 0ggi)

n tanti Paesi del mondo, come pure in Ita-

lia, abbiamo alle spalle decenni di ricerche,

dibattiti, vertici, conferenze, dichiarazioni,
esperienze che hanno interessato la questione
ambientale, la crisi ecologica, la salvaguardia
del creato, lo sviluppo sostenibile ecc.
Nell'enciclica Laudato si’ viene riconosciuto
esplicitamente che «il movimento ecologista
mondiale ha gia percorso un lungo e ricco
cammino» (LS 14). Basterebbe pensare alla
prima Conferenza delle Nazioni Unite sull' am-
biente che si tenne a Stoccolma nel 1972, poi
a quella di Rio de Janeiro sul clima nel 1992
quindi al Protocollo di Kyoto, in Giappone, nel
1997 sulle emissioni di CO,, fino alla recente
Conferenza sul clima di Parigi del 2015.
Se passiamo dalla questione dell'ambiente in
senso generale, a quella piu specifica dell’e-
ducazione ambientale, bisogna andare con la
memoria alla Conferenza di Thilisi, organizza-
ta dallUNESCO nel 1977.
In seguito a queste iniziative sui problemi
mondiali dell'ambiente e dello sviluppo, an-




Educazione«<>R&M

che in Italia si diffondono gruppi ambientali-
sti come WWF, Legambiente, Italia Nostra,
Greenpeace ecc.

Ma si deve comunque convenire che alla ra-
dice del sostanziale fallimento dei buoni pro-
positi di questi summit mondiali ¢’¢ sempre
stata — come denuncia coraggiosamente papa
Francesco — un’evidente sottomissione della
politica alla tecnologia e alla finanza.

Inoltre, da un punto di vista pedagogico pos-
siamo affermare che I'educazione ambientale
degli ultimi 30 anni — ossia dal 1987 che ¢ I'an-
no sia del famoso Rapporto Brundtland, sia del-
la Sollicitudo rei socialis di Giovanni Paolo II —
ha individuato il suo centro gravitazionale nei
grandi temi dello sviluppo sostenibile e, quin-
di, sulla qualita della vita e sulla categoria del-
la “sostenibilitd” che ¢ stata declinata in varie
forme e su molteplici registri, come la salute, il
cambiamento climatico, I'energia rinnovabile,
il riciclaggio dei rifiuti, la tutela del territorio,
il paesaggio, e via dicendo. Per farsi un'idea piu
aderente alla realta ognuno potra andare con
la mente alle tante esperienze realizzate nelle
scuole, nell’'associazionismo e negli enti loca-
li grazie alle cosiddette Agende 21 locali o alla
Carta della Terra (29 giugno 2000).

Numerosi sono gli autori che hanno accom-
pagnato con la loro riflessione il movimento
ambientalista e l'educazione ecologica, da
Aurelio Peccei e i Rapporti del Club di Roma
ai tanti intellettuali che hanno lanciato vari
stimoli come Vandana Shiva e Jeremy Rifkin,
Lester Brown e Wolfgang Sachs, Giorgio
Nebbia e Gianfranco Bologna, Serge Latou-
che (la «decrescita», lo «sviluppo sostenibile»
come «mistificazione») e Raimon Panikkar
(«ecosofia»). Da Gregory Bateson, che par-
la di «ecologia della mente», a Panikkar che
preferisce parlare di «ecosofia» invece che di
ecologia, aumentano gli studiosi secondo cui
un cambiamento radicale di prospettiva dovra
essere non solo economico e tecno-scientifi-
co, ma anche spirituale, etico e antropologico
perché soltanto in questo modo potra diven-
tare finalmente — come dice papa Francesco
— «amore civile e politico».

Nessuno vuole tornare allepoca delle caverne

1 terzo capitolo della Laudato si’ ¢ dedicato
al tema della radice umana della crisi eco-
logica e si sofferma sulla tecnocrazia e sulla
velocita come nemici principali dell'ecologia.

1/ Club di Roma

R&M«—Educazione

A giudizio di papa Francesco, infatti, «<non ci
si rende conto a sufficienza di quali sono le
radici pitt profonde degli squilibri attuali, che
hanno a che vedere con l'orientamento, i fini,
il senso e il contesto sociale della crescita tec-
nologica ed economica» (LS 109).

Non si tratta di fare una scelta manichea tra an-
tropocentrismo e naturalismo, perché nessuno
dei due deve essere assolutizzato, ma entrambi
devono trovare un equilibrio armonico tra loro.

Il paradigma tecnocratico non ¢ accettabile
perché tende ad esercitare il proprio domi-
nio anche sulla politica e sull'economia. La
globalizzazione di tale paradigma nell’epoca
moderna ha fatto si che «l’essere umano e le
cose hanno cessato di darsi amichevolmente
la mano, diventando invece dei contendenti»
(LS 106). Questo stato di cose rischia di por-
tare tutti alla catastrofe, a meno che non ci
siano segnali di resipiscenza che invertono la
rotta e producano una svolta.

Ma perché tutto questo avvenga ¢ importante
iniziare a liberarci dal pregiudizio immanen-
tista e materialista che ¢ all'origine dell'an-
tropocentrismo moderno, sotto I'influsso del
quale «'ambiente umano e 'ambiente natu-
rale si degradano insieme» (LS 48). O ancora
pitl incisivamente: «il degrado ambientale e il
degrado umano ed etico sono intimamente
connessi» (LS 56).

«Nessuno vuole tornare all'epoca delle caver-
ne — scrive testualmente papa Francesco —
pero ¢ indispensabile rallentare la marcia per
guardare la realtd in un altro modo» (LS 114).
Questo modo diverso di guardare la realta
non potra venire agendo soltanto sul versan-
te della tecno-scienza, perché se & vero che

Fu fondato nellaprile del 1968
dallimprenditore italiano  Aurelio
Peccei e dallo scienziato scozzese
Alexander King, insieme a premi No-
bel e leader politici e intellettuali fra
cui Elisabeth Mann Borgese. Il nome
del gruppo nasce dal fatto che la pri-
ma riunione si svolse a Roma, presso
la sede dell’Accademia dei Lincei alla
Villa Farnesina.

Conquisto l'attenzione dell'opinio-
ne pubblica con il suo Rapporto sui
limiti dello sviluppo, meglio noto

come Rapporto Meadows, pubbli-
cato nel 1972, il quale prediceva che
la crescita economica non potesse
continuare indefinitamente a causa
della limitata disponibilita di risorse
naturali, specialmente petrolio, e del-
la limitata capacita di assorbimento
degliinquinanti da parte del pianeta.
La crisi petrolifera del 1973 attird ul-
teriormente 'attenzione dell'opinio-
ne pubblica su questo problema.

In realta le previsioni del rapporto
riguardo al progressivo esaurimento
delle risorse del pianeta erano tutte
relative @ momenti successivi al pri-

mo ventennio del XX| secolo, ma il
superamento della crisi petrolifera
degli anni settanta contribui alla na-
scita di una leggenda metropolitana,
secondo cui le previsioni del Club di
Roma non si sarebbero avverate. Nel-
la pratica, 'andamento dei principali
indicatori ha sinora seguito piuttosto
bene quanto previsto nel Rapporto
sui limiti dello sviluppo.

Pubblicato negli anni della grande
crisi petrolifera e dell'unica crisi dei
mercati cerealicoli della seconda
meta del secolo i due rapporti re-
alizzati dal MIT per il Club di Roma

18 €=-)

produssero immensa attenzione, ma
lessenza del messaggio, la previsio-
ne che dopo I'anno 2000 I'umanita Si
sarebbe scontrata con la rarefazione
delle risorse naturali fu sostanzial-
mente rigettata dalla cultura econo-
mica internazionale.

II' Rapporto sui limiti dello sviluppo
(dal libro The Limits to Growt. [ limiti
dello sviluppo), commissionato al
MIT dal Club di Roma, fu pubblicato
nel 1972.

In estrema sintesi, le conclusioni del
rapporto sono:

1. Se l'attuale tasso di crescita della

popolazione, dellindustrializzazione,
dellinquinamento, della produzione
di cibo e dello sfruttamento delle
risorse continuera inalterato, i limi-
ti dello sviluppo su questo pianeta
saranno raggiunti in un momento
imprecisato entro i prossimi cento
anni. Il risultato pit probabile sara un
declino improwviso ed incontrollabi-
le della popolazione e della capacita
industriale.

2. E possibile modificare i tassi di svi-
luppo e giungere ad una condizione
di stabilita ecologica ed economica,
sostenibile anche nel lontano futuro.

Lo stato di equilibrio globale dovreb-
be essere progettato in modo che le
necessita di ciascuna persona sulla
terra siano soddisfatte, e ciascuno
abbia uguali opportunita di realizza-
re il proprio potenziale umano.

da wikipedia.org

€9 Kris Haamer




Educazione«<>R&M

Paulien Osse

Lapoverta

Ahi, non vuoi,
ti spaventa
la poverta,
non VUoi
andare con scarpe rotte al mercato
e tornare col vecchio vestito.
Amore, non amiamo,
come vogliono i ricchi,
la miseria. Noi
la estirperemo come dente maligno
che finora ha morso il cuore dell'uomo.
Ma non voglio
che tu la tema.
Se per mia colpa arriva alla tua casa,
se la poverta scaccia
le tue scarpe dorate,
che non scacdi il tuo sorriso
che & il pane della mia vita
Se non puoi pagare I'affitto
esci al lavoro con passo orgoglioso,
e pensa, amore, che ti sto guardando
e uniti siamo la maggior ricchezza
che mai s riunita sulla terra.

Pablo Neruda
4

20 (---u} ProposTA Epucativa @ 2/2016

«la scienza e la tecnologia non sono neutrali»
(LS 114), ¢ altrettanto vero che «non ci sara
un’altra relazione con la natura senza un es-
sere umano nuovo. Non c’¢ ecologia senza
un’adeguata antropologia» (LS 118). Soltanto
con una sensibilita e con uno sguardo profon-
damente rinnovato 'vomo sara in grado di
percepire che, per esempio, il clima ¢ “bene
comune” e che, per fare un altro esempio,
la giustizia riguarda anche il rapporto tra le
generazioni. Si tratta, cio¢, di cogliere nuove
sensibilitd e connessioni che finora abbiamo
ignorato, come quella che lega il grido della
terra e il grido dei poveri. Se viene a mancare
tale capacita esperienziale la visione della re-
alta diventa fuorviante e si finisce per affron-
tare i problemi in modo superficiale ed ineffi-
cace, come quando si preferisce dare la colpa
«all'incremento demografico e non al consu-
mismo estremo e selettivo di alcuni» (LS 50).
Nel nuovo sguardo sulla realta che papa Fran-
cesco propone di assumere ¢’¢ sempre una via
di uscita per ogni crisi, anche per quella attua-
le che sembra davvero senza speranza. Papa
Francesco ci invita a credere che «possiamo
sempre cambiare rotta», «possiamo sempre
fare qualcosa per risolvere i problemi» (LS
61). «Non tutto ¢ perduto — scrive ancora
Francesco — perché gli esseri umani capaci
di degradarsi fino all’'estremo, possono anche
superarsi, ritornare a scegliere il bene e rige-

nerarsi» (LS 205).
Temi al centro dell'educazione ecologica

mpia ¢ la rosa dei temi che abitualmen-
te vengono posti al centro dei percorsi
di educazione ecologica. Alcuni di essi
li troviamo anche indicati in modo esplicito
nella Laudato si’:
— il clima come bene comune;
— la perdita di biodiversita;

R&M«—Educazione

— la questione dell’acqua;

— linquinamento e i cambiamenti climatici.
Se poi si vuole fare riferimento alle esperien-
ze scolastiche piu diffuse puo risultare utile
dare uno sguardo, per esempio alla Guida alle
attivita di Educazione ambientale per le scuole
del Trentino, dove troviamo sia percorsi per le
scuole dell'infanzia, sia per il sistema educa-
tivo di istruzione e formazione. Tra gli argo-
menti segnaliamo:

— l'aria e la mobilita;

— lacqua;

— leducazione agro-alimentare;

— suolo e rifiuti;

— lenergia;

— natura e biodiversita;

— rapporto uomo-territorio.

Tornando tuttavia all’enciclica Laudato st
vogliamo osservare che in essa si insiste anche
sul presupposto che «l’essere umano ¢ ancora
capace di intervenire positivamente» nei con-
fronti dell'ambiente, «con gesti di generosita,
solidarieta e cura» (LS 58). In questa prospet-
tiva piu rassicurante € positiva, non si manca
nell’enciclica di richiamare alla mente alcu-
ni esempi riusciti di riassetto per migliorare
I'ambiente, come:

— il risanamento dei fiumi;

= il recupero dei boschi autoctoni;

— labbellimento di paesaggi con progetti di
edilizia.

Verso una “cittadinanza ecologica”

he fare, allora, nell’'ambito dell’educa-
zione ecologica, secondo le indicazioni
di papa Francesco? Nel sesto e ultimo
capitolo della Laudato si, intitolato appunto
Educazione e spiritualita ecologica, troviamo
un invito alla conversione ecologica sia in-
dividuale che comunitaria. Si esorta ognuno
ad educarsi all’alleanza tra 'umanita e 'am-

Madre Terra

La terra vi concede generosamente i suoi frutti, e
non saranno scarsi se solo saprete riempirvi le mani.
E scambiandovi i doni della terra scoprirete I'ab-
bondanza e sarete saziati. Ma se lo scambio non
avverra in amore e in generosa giustizia, rendera gli
uni avidi e gli altri affamati.

Quando voi, lavoratori del mare dei campi e delle
vigne, incontrate sulle piazze del mercato

i tessitori e i vasai e gli speziali, invocate lo spirito
supremo della terra affinché scenda in mezzo a voi
a santificare le bilance e il calcolo, affinché il valore
corrisponda a valore.

E non tollerate che tratti con voi chi ha la mano ste-
rile, perché vi rendera chiacchiere in cambio della
vostra fatica. A tali uomini direte: «Seguiteci nei
campi o andate con i nostri fratelli a gettare le reti
nel mare. La terra e il mare saranno con voi generosi
quanto con noi».

E se la verranno i cantori, i danzatori e i suonatori di
flauto, comprate pure i loro doni.

Anch'essi sono raccoglitori di incenso e di frutti, e
cio che vi offrono, benché sia fatto della sostanza
dei sogni, distillano ornamento e cibo all'anima
vostra.

E prima di lasciare la piazza del mercato, badate che
nessuno vada via a mani vuote.

Poiché lo spirito supremo della terra non dormira in
pace nel vento sino a quando il bisogno dell'ultimo
di voi non sara appagato.

Khalil Gibran)

2/2016 @ PROPOSTA EDUCATIVA(“ --~> 21



Educazione<>R&M

biente, si cita la Carza della Terra (29 giugno
2000), si sollecita ognuno a puntare su un
altro «stile di vita», nella consapevolezza che
«La sobrieta ¢ liberante» (LS 223).

La sobrieta deve diventare una virtu sociale, il
nome nuovo da dare all'antica virtu cardinale
della temperanza, uno stile di vita quotidiano
che deve portare non solo all’etica del limite,
della misura e dell’equilibrio, ma anche alla
cultura dell’'armonia, della qualita e della bel-
lezza. C’¢ un filo nascosto che unisce la so-
brieta con l'essenzialita, e la bellezza con la
semplicita. Per questo vi ¢ anche chi parla di
una estetica della sobrieta, di una eleganza e
di un gusto per le cose piccole e semplici, ma
assolutamente belle.

In sintesi, si sottolinea la necessita di creare
oggi una «cittadinanza ecologica» da vivere
quotidianamente come «amore civile e po-
litico». Diventa essenziale per un’ecologia
integrale riscoprire il senso di stupore e di
meraviglia davanti al creato, perché «tutto &
carezza di Dio» (LS 84).

Al centro della nostra relazione con gli altri,
con Dio e con le cose, ci deve essere il sen-
so profondo della fraternita, della cura, della
sobrieta, della bellezza. Alludiamo alla bel-
lezza di cui parla Dostojevskij nel romanzo
L’idiota, dove «labellezza che salvail mondo
¢ 'amore che condivide il dolore». Perché ¢
proprio quando cio accade che viene evocato
il mistero.

Per papa Francesco, tuttavia, l'ecologia in-
tegrale non sard mai portata a compimento
finché spingeremo soltanto sul pedale del
fare, dell’azione, della prassi. Occorrera, in-
vece, spingere anche sul pedale di una nuova
spiritualita, perché «il mondo ¢ qualcosa di
pit di un problema da risolvere, ¢ un mistero
gaudioso da contemplare nella letizia e nella

lode» (LS 12)

22 &)

Qual é lo stato di salute del pianeta?

Questa domanda non e certo di facile risposta, so-
prattutto perché riguarda una molteplicita di aspet-
ti e di fattori che non é semplice riuscire a consi-
derare in uno stesso colpo d'occhio. Interrogarsi
su quale sia la qualita della nostra casa comune,
tuttavia, non e solo un dovere che ci tocca come
abitanti, ma una necessita sempre piu pressante
dato che, evidentemente, dallo stato del nostro
pianeta dipendono tutte le nostre possibilita di so-
pravvivenza come specie umana. Forse gia qui sta
il primo punto di riflessione: a essere a rischio, con
i cambiamenti climatici, la distruzione delle risorse
naturali, lpersfruttamento dell'ambiente a scopo
produttivo e l'erosione di habitat fragili a causa della
pressione demografica, non ¢ il pianeta ma semmai
il futuro della specie umana.

La convinzione stessa che 7 miliardi di uomini pos-
sano porre fine alla vita di un pianeta che ha 5 mi-
liardi di anni & infatti quantomeno un po’ eccentri-
ca, se non decisamente megalomane. Ed & la stessa
premessa culturale che fa si che il rapporto che ab-
biamo con |a Terra sia spesso predatorio e di domi-
nazione piuttosto che di equilibrio e adattamento.
La realta e invece ben diversa, perché con ogni pro-
babilita altre specie sul pianeta prenderanno il po-
sto di quelle che stiamo distruggendo con i nostri
comportamenti produttivi scellerati, le risorse natu-
rali si ricostituiranno quando noi non saremo pit in
grado di eroderle ma nel frattempo, speriamo di no,
I'unica cosa che si sara davvero persa per sempre
sara la specie umana, con tutta la sua potenza pro-
duttiva e tutta la sua gloriosa civilta.

E dunque questo il triste destino che ci attende?
Penso proprio di no, perché sono convinto che la
nostra intelligenza, la nostra capacita di cooperare
e il nostro spirito di sopravvivenza faranno si che
sapremo riprendere il contatto con la realta e inver-
tire questo processo autodistruttivo che affonda le
radici nelle rivoluzioni industriali e che nell’'ultimo
secolo ha subito un‘accelerata senza precedenti.

Il punto, infatti, & che come societa umana abbia-
mo reso egemone un modello di relazioni e di inte-
razioni basato su un‘economia capitalista che iden-
tifica falsamente I'accumulazione di denaro con il
progresso ma che in realta genera la competizione
sfrenata, la sopraffazione, l'ingiustizia, la sperequa-
zione, lo spreco, la distruzione, lo sfruttamento, la
poverta. Uneconomia che uccide, come spesso ha
ripetuto Papa Francesco che lo ha anche messo

R&M«—Educazione

nero su bianco nell'enciclica Laudato si. Non solo, ma siamo anche
riusciti a convincerci che questo sia il modello “naturale’, che non ci
sia altro modo di abitare la casa comune e di convivere con i nostri
simili e con I'ambiente che ci ospita.
Per fortuna invece cambiare direzione si puo, ma servono nuovi pa-
radigmi che ci consentano di ricostruire il tessuto del nostro vivere
comune su basi nuove, di cooperazione, di sostegno reciproco, di
equita. Occorre un percorso comune, in cui perd i paesi del nord glo-
bale (che sono i maggiori responsabili del deterioramento ambien-
tale e dell'ipersfruttamento delle risorse) abbiano la forza e la dignita
di assumersi la guida del cambiamento. Anche perché, non a caso, a
subire maggiormente le conseguenze catastrofiche dei cambiamenti
climatici saranno proprio quelle popolazioni e quelle aree del pianeta
pitl fragili perché pit povere o storicamente instabili.
In questo percorso di rinnovamento, la produzione del cibo puo es-
sere un esempio eclatante della forza propulsiva che hanno nuovi
comportamenti virtuosi. Oggi il 70% delle risorse idriche é utilizzata
per agricoltura e allevamento, fertilizzanti e pesticidi rappresentano
una fonte rilevantissima di emissioni di gas serra, gli allevamenti industriali con le deiezioni degli animali sono
grandissimi inquinatori delle falde acquifere, per non parlare delle enormi quantita di terreni che vengono
utilizzati per la produzione dei mangimi, spesso deforestando vaste aree e utilizzando colture geneticamente
modificate che erodono il patrimonio di biodiversita. Nello stesso tempo, pero, proprio nella produzione di
cibo sono evidenti enormi segnali di riscatto, di novita, di cura e di attenzione, proprio quei nuovi paradigmi
di cui tanto sentiamo il bisogno e che spesso non sappiamo dove cercare.
Basti pensare alle esperienze dei milioni di contadini che in ogni angolo del mondo stanno gia andando nella
direzione della conservazione delle risorse naturali, utilizzando metodi agricoli in armonia con il territorio e
con le condizioni ambientali, che non solo non impattano sugli habitat all'interno dei quali si inseriscono, ma
al contrario ne aumentano resilienza e durabilita. Non solo, ma al fianco di questi produttori ci sono masse
enormi di cittadini che hanno scelto di sostenere questo sforzo, tagliando gli intermediari e pagando un prez-
70 piu alto ai produttori, remunerando in maniera equa il lavoro, pagandone in anticipo il prodotto in modo
da non costringerli a prestiti spesso svantaggiosi, valorizzandone il lavoro pulito e promuovendone lo svilup-
po. Questo nuovo mondo & gia presente, € gia diffuso, funziona e genera dignita, sviluppo e soddisfazione in
tutti gli attori che vi prendono parte.
Eppure, nel dibattito mondiale sul clima, anche nella recente conferenza di Parigi che aveva il compito di
fissare pratiche e obiettivi concreti per contenere il riscaldamento globale sotto i 2 gradi centigradi, il settore
dell'agricoltura é stato relegato ai margini. Come gia evidenziato piu volte, nel testo uscito dai negoziati non
compaiono nemmeno una volta i termini “agricoltura’, “biodiversita” e “coltivazione” Un ulteriore segno sco-
raggiante questo, perché esemplificativo di come non ci si renda conto che, per uscire dalla crisi ambientale
in cui siamo immersi, non si pud non assegnare un ruolo di primissimo piano all‘attivita necessaria alla soprav-
vivenza di ogni singolo essere umano: l'atto di nutrirsi.
Tutta 'attenzione & invece rivolta ai settori dell'energia, dell'industria, dei trasporti; € vero d‘altra parte che
si parla anche di suolo e di sicurezza alimentare, ma non si riconosce in modo esplicito il ruolo centrale del
rapporto diretto fra clima, coltivazione della terra e cibo.
Tornando dunque alla domanda di partenza, probabilmente la riflessione sulla salute del pianeta non puo
essere compiuta se non ci domandiamo anche quale sia lo stato della comunita umana che lo abita. Quale
mondo vogliamo lasciare ai nostri figli, quale idea di felicita vogliamo perseguire e come pensiamo di poterla
raggiungere? lo credo fortemente nella nostra capacita di cambiare, di cooperare e di superare le difficolta e
questo mi rende ottimista. Bisogna tuttavia continuare a lottare per favorire la presa di coscienza globale che
il feticcio della competizione non & compatibile con una vita degna e felice. In questo senso il 2016 che inizia
sara un anno di svolta, e sono convinto che lo sara in termini positivi.

Carlo Petrini (da Il Manifesto del 31 dicembre 2015)

€y 23



