
mieacmieac
movimento
di impegno educativo di A.C.

Sussidio
personale

e di gruppo
anno associativo 2017-18



3

Indice

La “questione Dio” oggi e lo svelamento del Dio di Gesù Cristo	 p.     5

Testi per l’approfondimento	 »      7

La “questione Dio” oggi	 »      9
Il «nuovo ateismo»	 »   11
La religione, un bene rifugio per rispondere alla crisi	 »   12
È inevitabile lo «scontro di civiltà»?	 »   14
Uccidere nel nome di Dio	 »   16
Fondamentalismo evangelicale e integralismo cattolico…	 »   17

Religione, manicheismo politico e culto dell’apocalisse	 »   17
Teologia della prosperità e retorica della libertà religiosa	 »   18
L’ecumenismo fondamentalista	 »   19
La tentazione della «guerra spirituale»	 »   19
Contro la paura	 »   21

Gli atei devoti	 »   22

Il Dio di Gesù Cristo	 »   23
Quale Dio oggi?	 »   25

Capire oggi le cose di Dio	 »   25
Un Dio di misericordia	 »   25
Un Dio di tutti che non scarta nessuno	 »   27
Un Dio non violento	 »   28

Lettera apostolica Misericordia et misera	 »   30
I discepoli di Emmaus	 »   40
La vita cristiana come discepolato	 »   43
La formazione cristiana	 »   45

Momenti di preghiera per l’anno	 »   49
Tempo di Avvento	 »   51
Tempo di Quaresima	 »   53
Tempo di Pasqua	 »   56



5

équipe nazionale mieac

La “questione Dio” oggi 
e lo svelamento del Dio di Gesù Cristo

Due tematiche strettamente connes-
se, che proponiamo come segnavia 

del cammino formativo e missionario dei no-
stri gruppi e dei singoli aderenti del Mieac per 
l’anno associativo 2017/181.

La «questione Dio» nasce con l’uomo; ab-
biamo ritenuto opportuno soffermarci sulle 
peculiarità che essa ha nel nostro tempo per 
meglio comprenderla, approfondirla e coglier-
ne le sfide, soprattutto sul versante educativo.

Nel nome di Dio, oggi, si torna ad uccidere, 
si riaccendono fondamentalismi, si ripropon-
gono identità chiuse, si alimentano scontri di 
civiltà.

Anche all’interno della comunità ecclesiale 
sembrano prendere sempre più piede posizioni 
di un tradizionalismo nostalgico e reazionario 
che si esprime da un lato in pratiche religiose 
“spiritualistiche”, “miracolistiche”, “millena-
ristiche” con un’immagine di Dio quasi esclu-
sivamente veterotestamentaria e dall’altro con 
una posizione di intransigente contrapposi-
zione e di rifiuto del Concilio Vaticano II, del 
rinnovamento che ne è scaturito, del magistero 
pontificio che ad esso si rifà. 

In molti prevale ancora l’idea di un Dio che 
seleziona, che elegge, che esclude dalla comu-
nione, che scarta quelli che non sono predesti-
nati alla salvezza. Un Dio, terribilis et fascinans, 
un Dio offeso dal peccato, da placare e da ri-
sarcire coi sacrifici, con l’obbedienza incon-
dizionata alla legge. Un Dio da blandire e da 
implorare con formule, coroncine, novene… 
per ottenere perdono, miracoli, aiuti materiali, 
guarigioni.
1 Tale itinerario è stato approvato dal Comitato Presidenti nella 

seduta del luglio 21 luglio 2017.

Inoltre, come scrive Papa Francesco: 
«È anche vero che a volte l’accento, più che 
sull’impulso della pietà cristiana, si pone su 
forme esteriori di tradizioni di alcuni gruppi, 
o in ipotetiche rivelazioni private che si asso-
lutizzano. Esiste un certo cristianesimo fatto 
di devozioni, proprio di un modo individuale 
e sentimentale di vivere la fede, che in realtà 
non corrisponde ad un’autentica «pietà popo-
lare». Alcuni promuovono queste espressioni 
senza preoccuparsi della promozione sociale 
e della formazione dei fedeli, e in certi casi lo 
fanno per ottenere benefici economici o qual-
che potere sugli altri»2.

Tutto ciò, senza volere negare i tanti aspet-
ti positivi presenti nelle diverse realtà ecclesiali, 
ci spinge ancor più ad un’opera educativa tesa a 
riconsegnarci e riconsegnare il volto del Dio di 
Gesù Cristo, così come il Vangelo ci insegna e 
il Concilio Vaticano II e il magistero pontificio 
hanno ribadito e ribadiscono.

Orienterà la nostra riflessione ed il nostro 
servizio l’icona dei discepoli di Emmaus «per 
il suo essere insieme una sorta di microcosmo 
della fede cristiana e dell’autenticamente uma-
no. Microcosmo della fede perché ne contie-
ne gli elementi essenziali: la venuta del Risor-
to sempre da riconoscere, l’intelligenza delle 
Scritture, lo scandalo della croce, l’eucaristia, 
l’annuncio “il Signore è risorto”, la comunione 
nella Chiesa; microcosmo dell’autenticamen-
te umano, perché è un’affascinante esperienza 
umana, un vero e proprio itinerario di matu-
razione umana. Vi si trova l’esperienza della 
disillusione, la ricerca di senso, il cammino, il 
dialogo, la sofferenza e la morte, lo scendere 
2 EG, 70.



Mieac Sussidio personale e di gruppo 2017-18

6

Testi per
l’approfondimento

della sera con le sue tenebre e paure, l’ospita-
lità, la condivisione del pane, l’apertura degli 
occhi che è riconoscimento, comprensione e 
ritorno alla relazione abbandonata. Ad essa ci 
accostiamo perché anche i nostri cuori possa-
no ardere nel nostro petto e, nutriti del pane 
eucaristico, ripartiamo gioiosi annunciatori del 
Signore risorto»3.

L’itinerario proposto – come è tipico del no-
stro Movimento – sarà rivolto a tutte le persone 
che lo vorranno e che saremo capaci di coin-
volgere, perché possiamo dare il nostro picco-
lo contributo per una spiritualità “adulta”, au-
tenticamente evangelica, laicale – com’è nella 
natura dell’Azione Cattolica Italiana. In modo  
che si possano avere adulti educatori che aiuti-
no le nuove generazioni ad evitare i rischi dei 
fondamentalismi e le contrapposizioni pseudo 
religiose e a poter cogliere, invece, in Gesù la 
bellezza del Volto di Dio.

Ci aiuterà in questo cammino di riflessione, 
di approfondimento, di preghiera, di proget-
tazione educativa una raccolta di testi di taglio 
sociologico, teologico, pastorale – alcuni tratti 
da internet, altri scritti appositamente per noi 
– e tre incontri di preghiera comunitaria per i 
tempi forti dell’anno liturgico.

Buon anno associativo.
Elisabetta

don Michele
Anna, Franco, Nunzio e Vincenzo

3 Dall’omelia di don Antonio Mastantuono alla Celebrazione 
Eucaristica del 30 aprile 2017, in occasione della XVI Assemblea 
nazionale dell’Azione Cattolica Italiana.



La “questione Dio”
oggi



11

Il tema di Dio ha riconquistato la ribalta, 
in un ventaglio di posizioni così ampio 

che non è esente da paradossi. Al riconosci-
mento dell’importanza delle tradizioni reli-
giose per strutturare l’universo di simboli e 
valori della società civile si affianca la condan-
na degli oscurantismi e dei delitti perpetrati in 
nome di una concezione fanatica della volontà 
di Dio. In ambito sociologico si rileva una cre-
scente deistituzionalizzazione del fenomeno 
religioso: «credere senza appartenere» è una 
tendenza diffusa nella sorprendente rimonta 
di una spiritualità vaga e un po’ sincretista. 
Nel grande mercato di un mondo sempre più 
in rete anche i riferimenti religiosi sono a di-
sposizione di un bricolage soggettivo (cfr. U. 
Beck, Il Dio personale. La nascita della reli-
giosità secolare, Laterza, Roma-Bari 2009, pp. 
258, € 16,00), che viene incontro al bisogno di 
rassicurazione emotiva, a fronte di una com-
plessità che induce frammentazione e inquie-
tudine.

*	 www.teologiamilano.it/teologiamilano/allegati/144/Epis.pdf

massimo epis

Il «nuovo ateismo»*



12

Mieac Sussidio personale e di gruppo 2017-18

13

Altro che società incredula, crisi del 
sacro, insignificanza della fede! Il 

«brusio degli angeli» abita ancora la nostra 
epoca, così densa di incertezze e paure, di esi-
stenze precarie, di domande di senso. La mo-
dernità avanzata non spegne il bisogno di Dio, 
anche se non riempie necessariamente le chie-
se. L’inquietudine spinge alcuni verso nuove 
mete spirituali, ma i più ricercano certezze e 
rassicurazioni nella religione della tradizione, 
anche se il loro cammino in questo campo è 
incerto e altalenante. Ciò vale in particolare in 
un’Italia in cui l’appartenenza cattolica è an-
cora rilevante, nonostante la presenza sempre 
più marcata di altre fedi e tradizioni religiose.  

In che cosa consiste oggi la voglia di sacro, 
l’esperienza diretta del trascendente? Quote 
crescenti di italiani (anche non particolarmen-
te coinvolti nella pratica religiosa) sembrano 
vivere in un mondo «straordinario», che si 
manifesta nell’avvertire la benevolenza di Dio 
nella propria vita, nella sensazione che di tanto 
in tanto Dio fa capolino nella propria esisten-
za, nella percezione di aver ricevuto una grazia 
o un favore divino, nell’idea di far parte di un 
mondo di spiriti e di mistero che trascende l’e-
sperienza terrena. 

Non da oggi, ovviamente, la gente presta at-
tenzione ai segni del soprannaturale, anche se 
nel passato essi venivano percepiti e ricercati 
più all’esterno (nei luoghi della «rivelazione», 
nei santuari, nelle Madonne che piangono) che 
nelle pieghe della coscienza. 

*	 www.lastampa.it/2011/11/02/vaticaninsider/ita/documenti/
la-religione-un-bene-rifugio-per-rispondere-alla-crisi-
1SUGz7S9VTeoUBRVwq7McO/pagina.html

franco garelli

La religione, un bene rifugio
per rispondere alla crisi*

Ciò per dire che non si tratta soltanto di 
un’eco attuale (o di un restyling) della reli-
giosità popolare, in quanto queste sensazioni 
e emozioni coinvolgono anche persone ben 
inserite nella modernità avanzata. Saremmo 
dunque di fronte ad una tendenza moderna, 
che si è accentuata in Italia negli ultimi anni, 
in parte collegabile ai tempi non facili di cri-
si economica che stiamo vivendo. Tuttavia, il 
fenomeno non è solo italiano, e la sua diffu-
sione ha spinto alcuni studiosi a parlare di un 
«reincantamento del mondo». Un’immagine 
che contrasta l’idea che l’epoca attuale sia se-
gnata dalla «deprivazione spirituale»; o che gli 
uomini e le donne del nostro tempo – para-
frasando Peter Berger – non siano più in gra-
do di «parlare con gli angeli». In sintesi, molti 
avvertono il bisogno di «una sacra volta» che 
li protegga; anche se non è detto che questo 
sentimento abbia a tradursi in un cammino di 
ricerca spirituale.

L’immagine di una «sacra volta» familiare 
sotto cui ripararsi rimanda ad un altro tratto 
di fondo: il ruolo svolto dal cattolicesimo nel 
Paese, a cui ancor oggi dichiara di appartenere 
oltre l’80% degli italiani; e ciò pur in una sta-
gione in cui aumenta sia il pluralismo religioso, 
sia la ricerca di spiritualità alternative. 

Anche l’appartenenza cattolica ha una fun-
zione rassicurante per la nazione? Perché 
molti continuano a identificarsi – pur in 
modo ambivalente – con il cattolicesimo, 
mentre in altri paesi europei cresce (assai più 
di quanto avviene da noi) il gruppo dei «sen-
za religione» e di quanti si ancorano ad altre 
fonti di salvezza?

L’idea di fondo è che per molti italiani il 
cattolicesimo sia un affare troppo di famiglia 
per liberarsene a cuor leggero, per confinarlo 
nell’oblio; o troppo intrecciato con le vicende 
personali per farne a meno nei momenti deci-
sivi dell’esistenza. 

Ovviamente il mondo cattolico italiano si 
compone anche di una minoranza di fedeli 
particolarmente impegnati (circa il 20% della 
popolazione), in cui rientrano i praticanti re-
golari e i membri delle molte associazioni i cui 
rappresentanti si sono riuniti alcuni giorni fa a 
Todi a parlare di politica. Tuttavia, richiaman-
do un’immagine del cardinal Martini, oltre ai 
«cristiani della linfa», vi sono quelli «del tron-
co, della corteccia e infine coloro che come mu-
schio stanno attaccati solo esteriormente all’al-
bero». Per cui, a fianco di credenti convinti e 
attivi, è larga la quota di popolazione che con-
tinua ad aderire alla religione della tradizio-
ne più per i buoni pensieri che essa evoca che 
come criterio di vita, più per l’educazione rice-
vuta che per specifiche convinzioni spirituali. 

Nella società dell’insicurezza, può essere 
ragionevole non spezzare i legami con la reli-
gione prevalente, ritenendola un serbatoio di 
risorse a cui attingere in caso di necessità; an-
che per non avventurarsi in percorsi religiosi 
che mal si conciliano con la propria cultura e 
abitudini. Parallelamente, l’adesione al cattoli-
cesimo rappresenta per molti una sorta di di-
fesa di un’identità nostrana in un’Italia via via 
più multiculturale, soprattutto di fronte a un 
islam assai visibile sul territorio e enfatizzato 
dai mass media.

Un rapporto flessibile, selettivo, «su misu-
ra» è dunque la cifra prevalente dell’adesione di 
molti italiani alla fede della tradizione. Un cat-
tolicesimo con propri tempi e ritmi, in alcuni 
casi più orecchiato che vissuto, evocato anche 
da chi ha confinato la fede in una «memoria re-
mota». La persistenza di questo cattolicesimo 
delle intenzioni o della forma (o anagrafico, o 
di famiglia) è il dato più paradossale dell’epoca 
attuale. L’avvento del pluralismo culturale e re-
ligioso non produce necessariamente l’abban-
dono dei riferimenti di fede, anche se ne condi-
ziona l’espressione.

Si può essere convinti che non c’è più una 
fede esclusiva, che detiene il monopolio della 
verità; o che ogni credo umano e religioso sia 

legittimo e plausibile se professato con serietà e 
coerenza; ma nello stesso tempo rimanere an-
corati alla propria tradizione religiosa se essa è 
in grado di offrire una risposta culturalmente 
collaudata alle questioni decisive dell’esistenza. 
Qui emerge forse un limite della cultura laica 
pur ben presente nel Paese, che da un lato ac-
cusa la chiesa di attribuire un’anima cattolica 
anche agli italiani che vivono come «se Dio non 
ci fosse», ma dall’altro è in difficoltà ad offrire 
un set di risorse (conoscitive, simboliche, espe-
rienziali) sufficientemente competitive circa il 
significato ultimo del vivere e del morire.



14

Mieac Sussidio personale e di gruppo 2017-18

15

In parte a causa di questa crisi, in parte le-
gata a emergenze di altra origine, si è aggiun-
ta a questo quadro l’esplosione del fenomeno 
migratorio, avvertito da una parte consisten-
te dell’opinione pubblica e degli Stati europei 
come una minaccia al proprio benessere e alla 
propria sicurezza.

La tesi di Huntington è tuttavia controver-
sa. Proprio riferendosi alle migrazioni, c’è stato 
chi ha fatto osservare che lo scontro vero, oggi, 
non è tanto tra religioni o civiltà diverse, ma 
tra poveri e ricchi. E questo sarebbe vero anche 
guardando più attentamente ai singoli Paesi 
dove il terrorismo infuria – si pensi a Boko Ha-
ram in Nigeria – e dove spesso il suo appellarsi 
a motivazioni religiose maschera problemi di 
altra natura.

Peraltro, molti musulmani contestano deci-
samente l’identificazione dell’Islam con il fon-
damentalismo e, nella misura in cui ne prendo-
no le distanze, sono essi stessi, forse più ancora 
dei cristiani, bersaglio delle violenze dei loro 
correligionari più fanatici. Così come molti 
cristiani non si riconoscono nelle posizioni di 
una Marine Le Pen o di un Salvini e sono critici 
verso le politiche di chiusura nei confronti dei 
migranti attuate da molti Stati.

Resta vero che gli scenari della conflittualità 
mondiale, in questo inizio del terzo millennio, 
vedono un protagonismo del fattore religioso 
che sconvolge le previsioni novecentesche di 
una progressiva e inesorabile secolarizzazio-
ne. Si sono versati fiumi d’inchiostro per so-
stenere che le scoperte della scienza, le nuove 
applicazioni della tecnica, l’istruzione di massa 
avrebbero determinato una progressiva estin-
zione della fede. Invece, se pure in modo spes-

La spaventosa strage di Manchester ha 
ancora una volta chiamato in causa 

quel terrorismo islamico che sembra invera-
re la tesi del politologo Samuel P. Huntington 
sullo «scontro di civiltà». Secondo Huntin-
gton, la fine del bipolarismo ideologico tra 
mondo comunista e mondo capitalista, sim-
boleggiata dal crollo del muro di Berlino, nel 
1989, ben lungi dal segnare l’inizio di un’era 
di pace, ha aperto la via alla esplosione di quei 
conflitti culturali e religiosi che la divisione in 
due blocchi aveva fino ad allora mascherato e 
tenuto sotto controllo.

Lo studioso americano, che scriveva alla 
fine del secolo scorso, prevedeva perciò che un 
nuovo scontro frontale fosse destinato a divide-
re il pianeta, ma che esso non si sarebbe svolto 
sul terreno delle ideologie politiche, e neppure 
dei diversi modelli economici, come in passato, 
ma contrapponendo e diverse «civiltà», quella 
islamica e quella cristiana.

All’inizio del nuovo millennio, l’11 settem-
bre è sembrato una conferma di questa profezia 
e, da allora, essa aleggia sullo sfondo delle dram-
matiche vicende che hanno visto in questi anni 
il dilagare del terrorismo islamico sula scena del 
mondo globalizzato.

A rendere più plausibile questo primato del-
la dimensione religiosa è stato il fallimento della 
«primavera araba» e il precipitare di diversi Sta-
ti islamici – si pensi alla Libia e alla Siria – in un 
caos istituzionale che li ha resi inaffidabili come 
interlocutori istituzionali, facilitando l’emerge-
re di soggetti, come l’Isis, la cui soggettualità si 
presenta prima religiosa che politica.
*	 www.tuttavia.eu/2017/05/25/i-chiaroscuri-e-inevitabile-lo-

scontro-di-civilta/

giuseppe savagnone

È inevitabile
lo «scontro di civiltà»?*

so distorto, essa ha oggi un ruolo pubblico che 
non aveva avuto nel secolo scorso, dominato 
da ideologie come il comunismo, il nazismo, il 
fascismo, impegnate a sostituire Dio con il pro-
letariato, la razza o lo Stato.

Le stesse contestazioni mosse da musulma-
ni e cristiani alle false interpretazioni delle loro 
rispettive religioni esigono un’attenzione mol-
to maggiore che in passato ai loro testi sacri e 
alla interpretazione che bisogna darne. Oggi, se 
vogliamo smentire la matrice religiosa del ter-
rorismo, siamo costretti a conoscere meglio il 
Corano. Così come, se dobbiamo prendere di-
stanze dagli estremismi delle destre, in Europa 
e negli Stati Uniti, dobbiamo smetterla di con-
siderare la Bibbia un libro riservato ai teologi e 
cercare di capire meglio il suo messaggio.

Se lo faremo, comprenderemo che i germi 
malefici da cui si sviluppa il terrorismo – la dif-
fidenza nei confronti del diverso, l’ignoranza 
della sua reale identità, la presunzione fanatica 
di essere nel giusto, la paura, il gusto della vio-
lenza – sono estranei a questi testi, se li si inter-
preta nel loro insieme e non si gioca a estrapo-
lare l’una o l’altra frase fuori del suo contesto.

Comprenderemo, allora, che la minaccia 
del terrorismo, con la sua falsa interpretazione 
dell’Islam, è una violenza opposta e simmetri-
ca al cinico neo-colonialismo dell’Occidente, 
con la sua falsa interpretazione del Vangelo. E 
che il principale alleato dei terroristi è il vuo-
to culturale e religioso che la globalizzazione, 
promossa dai nostri Paesi, sembra prospetta-
re come unica alternativa al fondamentalismo 
identitario. Così come il maggiore sostegno 
alle innumerevoli violenze che oggi si fanno nel 
mondo è il traffico di armi costruite e vendute 
dai Paesi che dichiarano di voler combattere il 
terrorismo.

Forse la sola via d’uscita dallo «scontro del-
le civiltà» è il recupero di ciò che di vero e di 
buono si trova nelle loro radici più autentiche 
e profonde, per neutralizzare le false interpre-
tazioni che pretendono di giustificare la loro 
distruttiva contrapposizione.

Certo, vi sono irriducibili diversità tra le fedi 
religiose. Ma delle verità e dei valori che le ac-
comunano – pur nel rispetto di queste diversità 
– possono essere trovati. Mirava a questo, non 
a un vacuo relativismo, l’incontro inter-religio-
so promosso da Giovanni Paolo II ad Assisi nel 

1986; e hanno lo stesso obiettivo gli altri che si 
sono svolti e continuano a svolgersi – l’ultimo 
nell’autunno del 2016, sempre nella città umbra 
– per sottolineare la convergenza di tutti su uno 
di questi valori, la pace. Un concetto che non 
indica una pura e semplice non belligeranza e 
che potrà sempre più acquistare peso e influenza 
quanto più se ne approfondirà il significato nelle 
diverse tradizioni religiose.



16 17

In God We Trust: questa è la frase impres-
sa sulle banconote degli Stati Uniti d’A-

merica, che è anche l’attuale motto nazionale. 
Esso apparve per la prima volta su una mo-
neta nel 1864, ma non divenne ufficiale fino 
al passaggio di una risoluzione congiunta del 
Congresso nel 1956. Significa: «In Dio noi 
confidiamo». Ed è un motto importante per 
una nazione che alla radice della sua fondazio-
ne ha pure motivazioni di carattere religioso. 
Per molti si tratta di una semplice dichiarazio-
ne di fede, per altri è la sintesi di una proble-
matica fusione tra religione e Stato, tra fede e 
politica, tra valori religiosi ed economia.

Religione, manicheismo politico 
e culto dell’apocalisse

Specialmente in alcuni governi degli Stati 
Uniti degli ultimi decenni, si è notato il ruo-
lo sempre più incisivo della religione nei pro-
cessi elettorali e nelle decisioni di governo: un 
ruolo anche di ordine morale nell’individua-
zione di ciò che è bene e ciò che è male.

A tratti questa compenetrazione tra politi-
ca, morale e religione ha assunto un linguag-
gio manicheo che suddivide la realtà tra il 
Bene assoluto e il Male assoluto. Infatti, dopo 
che Bush a suo tempo ha parlato di un «asse 
del male» da affrontare e ha fatto richiamo 
alla responsabilità di «liberare il mondo dal 
male» in seguito agli eventi dell’11 settembre 
2001, oggi il presidente Trump indirizza la 
sua lotta contro un’entità collettiva generica-
mente ampia, quella dei «cattivi» (bad) o an-

*	 www.laciviltacattolica.it/articolo/fondamentalismo-evangelicale-
e-integralismo-cattolico/

antonio spadaro – marcelo figueroa

Fondamentalismo evangelicale
e integralismo cattolico…* 

Nel nome di Dio, si uccide sempre 
più di frequente. Si uccide in Medio 

Oriente, dove ogni guerra è santa. Si uccide in 
Jugoslavia, dove l’odio di religione s’innesta su 
quello di razza. Si uccide in India, dove il cul-
to è l’oppio dei poveri. E oggi si uccide anche 
in America, moderna culla della tolleranza 
religiosa. A Manhattan, nel nome del fonda-
mentalismo islamico, da cui l’orgogliosa casa 
americana credeva di essere protetta. A Waco 
nel Texas, nel nome della setta davidiana, che 
individua il diavolo, e dunque il nemico, nei 
non credenti. A Pensacola in Florida, nel nome 
del divino diritto alla vita dei bambini non nati. 
Passanti ignari, agenti di polizia, medici aborti-
sti sono sacrificati a Dio dal fanatismo armato. 
In casi imprevedibili, l’umanità sembra dove-
re rispondere della propria fede non solo più 
al supremo tribunale, ma anche alle armi e agli 
esplosivi. Oltre alla guerriglia o al terrorismo, 
anche l’aberrazione singola viene talora spac-
ciata per opera di Dio. Nel dopo guerra fredda, 
al crepuscolo delle ideologie, il Dio della vio-
lenza e della morte minaccia di soppiantare il 
Dio della carità e del perdono. L’autentica li-
bertà di religione, una delle radici della demo-
crazia, diventa allora reato da sentenza capita-
le, secondo un concetto dittatoriale della fede, 
senza scampo per i dissidenti. Come fino ad 
alcuni anni fa il confronto delle idee rischiava 
di degenerare in un conflitto tra capitalismo e 
comunismo, così oggi quello delle confessioni 
rischia di degenerare in assassinio. Il crescente 
fondamentalismo religioso, dapprima limitato 
al terzo mondo, sta infiltrando l’Occidente.
*	 ricerca.repubblica.it/repubblica/archivio/repubblica/1993/03/14/

uccidere-nel-nome-di-dio.html

ennio caretto

Uccidere nel nome di Dio*

che «molto cattivi» (very bad). A volte i toni 
usati in alcune campagne dai suoi sostenitori 
assumono connotazioni che potremmo defi-
nire «epiche».

Questi atteggiamenti si basano sui princìpi 
fondamentalisti cristiano-evangelici dell’inizio 
del secolo scorso, che si sono man mano radi-
calizzati. Infatti si è passati da un rifiuto di tutto 
ciò che è «mondano», com’era considerata la 
politica, al perseguimento di un’influenza for-
te e determinata di quella morale religiosa sui 
processi democratici e sui loro risultati.

Il termine «fondamentalismo evangelico», 
che oggi si può assimilare a «destra evangeli-
cale» o «teoconservatorismo», ha le sue origini 
negli anni 1910-15. A quell’epoca un miliona-
rio del Sud della California, Lyman Stewart, 
pubblicò 12 volumi intitolati I fondamentali 
(Fundamentals). L’autore cercava di rispondere 
alla «minaccia» delle idee moderniste dell’epo-
ca, riassumendo il pensiero degli autori di cui 
apprezzava l’appoggio dottrinale. In tal modo 
esemplificava la fede evangelicale quanto agli 
aspetti morali, sociali, collettivi e individuali. 
Furono suoi estimatori vari esponenti politici e 
anche due presidenti recenti come Ronald Rea-
gan e George W. Bush.

Il pensiero delle collettività sociali religiose 
ispirate da autori come Stewart considera gli 
Stati Uniti una nazione benedetta da Dio, e non 
esita a basare la crescita economica del Paese 
sull’adesione letterale alla Bibbia. Nel corso de-
gli anni più recenti esso si è inoltre alimentato 
con la stigmatizzazione di nemici che vengono 
per così dire «demonizzati».

Nell’universo che minaccia il loro modo di 
intendere l’American way of life si sono avvi-



Mieac Sussidio personale e di gruppo 2017-18

18

Mieac Sussidio personale e di gruppo 2017-18

19

cendati nel tempo gli spiriti modernisti, i diritti 
degli schiavi neri, i movimenti hippy, il comu-
nismo, i movimenti femministi e via dicendo, 
fino a giungere, oggi, ai migranti e ai musulma-
ni. Per sostenere il livello del conflitto, le loro 
esegesi bibliche si sono sempre più spinte verso 
letture decontestualizzate dei testi veterotesta-
mentari sulla conquista e sulla difesa della «ter-
ra promessa», piuttosto che essere guidate dal-
lo sguardo incisivo e pieno di amore del Gesù 
dei Vangeli.

Dentro questa narrativa, ciò che spinge al 
conflitto non è bandito. Non si considera il le-
game esistente tra capitale e profitti e la vendita 
di armi. Al contrario: spesso la guerra stessa è 
assimilata alle eroiche imprese di conquista del 
«Dio degli eserciti» di Gedeone e di Davide. In 
questa visione manichea, le armi possono dun-
que assumere una giustificazione di carattere 
teologico, e non mancano anche oggi pastori 
che cercano per questo un fondamento biblico, 
usando brani della Sacra Scrittura come prete-
sti fuori contesto.

Un altro aspetto interessante è la relazione 
che questa collettività religiosa, composta prin-
cipalmente da bianchi di estrazione popolare 
del profondo Sud americano, ha con il «creato». 
Vi è come una sorta di «anestesia» nei confron-
ti dei disastri ecologici e dei problemi generati 
dai cambiamenti climatici. Il «dominionismo» 
che professano – che considera gli ecologisti 
persone contrarie alla fede cristiana – affonda 
le proprie radici in una comprensione letterali-
stica dei racconti della creazione del libro della 
Genesi, che colloca l’uomo in una situazione 
di «dominio» sul creato, mentre quest’ultimo 
resta sottoposto al suo arbitrio in biblica «sog-
gezione».

In questa visione teologica, i disastri natura-
li, i drammatici cambiamenti climatici e la cri-
si ecologica globale non soltanto non vengono 
percepiti come un allarme che dovrebbe indur-
li a rivedere i loro dogmi ma, al contrario, sono 
segni che confermano la loro concezione non 
allegorica delle figure finali del libro dell’Apo-
calisse e la loro speranza in «cieli nuovi e terra 
nuova».

Si tratta di una formula profetica: combat-
tere le minacce ai valori cristiani americani e 
attendere l’imminente giustizia di un Arma-
geddon, una resa dei conti finale tra il Bene e 

il Male, tra Dio e Satana. In questo senso ogni 
«processo» (di pace, di dialogo ecc.) frana da-
vanti all’impellenza della fine, della battaglia 
finale contro il nemico. E la comunità dei cre-
denti, della fede (faith), diventa la comunità dei 
combattenti, della battaglia (fight). Una simile 
lettura unidirezionale dei testi biblici può in-
durre ad anestetizzare le coscienze o a sostene-
re attivamente le situazioni più atroci e dram-
matiche che il mondo vive fuori dalle frontiere 
della propria «terra promessa».

Il pastore Rousas John Rushdoony (1916-
2001) è il padre del cosiddetto «ricostruzioni-
smo cristiano» (o «teologia dominionista»), che 
grande impatto ha avuto nella visione teopo-
litica del fondamentalismo cristiano. Essa è la 
dottrina che alimenta organizzazioni e networ-
ks politici come il Council for National Policy e 
il pensiero dei loro esponenti quali Steve Ban-
non, attuale chief strategist della Casa Bianca e 
sostenitore di una geopolitica apocalittica2.

«La prima cosa che dobbiamo fare è dare voce 
alle nostre Chiese», dicono alcuni. Il reale signi-
ficato di questo genere di espressioni è che ci si 
attende la possibilità di influire nella sfera politi-
ca, parlamentare, giuridica ed educativa, per sot-
toporre le norme pubbliche alla morale religiosa.

La dottrina di Rushdoony, infatti, sostiene 
la necessità teocratica di sottomettere lo Sta-
to alla Bibbia, con una logica non diversa da 
quella che ispira il fondamentalismo islamico. 
In fondo, la narrativa del terrore che alimenta 
l’immaginario degli jihadisti e dei neo-crociati 
si abbevera a fonti non troppo distanti tra loro. 
Non si deve dimenticare che la teopolitica pro-
pagandata dall’Isis si fonda sul medesimo cul-
to di un’apocalisse da affrettare quanto prima 
possibile. E dunque non è un caso che George 
W. Bush sia stato riconosciuto come un «gran-
de crociato» proprio da Osama bin Laden.

Teologia della prosperità 
e retorica della libertà religiosa

Un altro fenomeno rilevante, accanto al 
manicheismo politico, è il passaggio dall’o-

2 Bannon crede nella visione apocalittica che William Strauss e Neil 
Howe hanno teorizzato nel loro libro The Fourth Turning: What 
Cycles of History Tell Us About America’s Next Rendezvous with 
Destiny. Cfr. anche N. Howe, Where did Steve Bannon get his 
worldview? From my book, in «The Washington Post», 24 febbraio 
2017.

riginale pietismo puritano, basato su L’etica 
protestante e lo spirito del capitalismo di Max 
Weber, alla «teologia della prosperità», pro-
pugnata principalmente da pastori milionari e 
mediatici e da organizzazioni missionarie con 
un forte influsso religioso, sociale e politico. 
Essi annunciano un «vangelo della prosperi-
tà», per cui Dio desidera che i credenti siano 
fisicamente in salute, materialmente ricchi e 
personalmente felici.

È facile notare come alcuni messaggi delle 
campagne elettorali e le loro semiotiche abbon-
dino di riferimenti al fondamentalismo evan-
gelicale. Accade per esempio di vedere imma-
gini in cui leader politici appaiono trionfanti 
con una Bibbia in mano.

Una figura rilevante, che ha ispirato presi-
denti come Richard Nixon, Ronald Reagan e 
Donald Trump, è il pastore Norman Vincent 
Peale (1898-1993), il quale ha officiato il primo 
matrimonio dell’attuale Presidente. Egli è stato 
un predicatore di successo: ha venduto milioni 
di copie del suo libro Il potere del pensiero po-
sitivo (1952), pieno di frasi quali: «Se credi in 
qualcosa, la otterrai», «Se ripeti “Dio è con me, 
chi è contro di me?”, nulla ti fermerà», «Impri-
mi nella tua mente la tua immagine di successo, 
e il successo arriverà», e così via. Molti telepre-
dicatori della prosperità mescolano marketing, 
direzione strategica e predicazione, concen-
trandosi più sul successo personale che sulla 
salvezza o sulla vita eterna.

Un terzo elemento, accanto al manicheismo 
e al vangelo della prosperità, è una particolare 
forma di proclamazione della difesa della «li-
bertà religiosa». L’erosione della libertà religio-
sa è chiaramente una grave minaccia all’inter-
no di un dilagante secolarismo. Occorre però 
evitare che la sua difesa avvenga al ritmo dei 
fondamentalisti della «religione in libertà», 
percepita come una diretta sfida virtuale alla 
laicità dello Stato.

L’ecumenismo fondamentalista
Facendo leva sui valori del fondamenta-

lismo, si sta sviluppando una strana forma di 
sorprendente ecumenismo tra fondamentalisti 
evangelicali e cattolici integralisti, accomunati 
dalla medesima volontà di un’influenza religio-
sa diretta sulla dimensione politica.

Alcuni che si professano cattolici si espri-
mono talvolta in forme fino a poco tempo fa 
sconosciute alla loro tradizione e molto più vi-
cine ai toni evangelicali. In termini di attrazio-
ne di massa elettorale, questi elettori vengono 
definiti value voters. L’universo di convergen-
za ecumenica, tra settori che paradossalmente 
sono concorrenti in termini di appartenenza 
confessionale, è ben definito. Quest’incontro 
per obiettivi comuni avviene sul terreno di temi 
come l’aborto, il matrimonio tra persone dello 
stesso sesso, l’educazione religiosa nelle scuo-
le e altre questioni considerate genericamente 
morali o legate ai valori. Sia gli evangelicali sia i 
cattolici integralisti condannano l’ecumenismo 
tradizionale, e tuttavia promuovono un ecu-
menismo del conflitto che li unisce nel sogno 
nostalgico di uno Stato dai tratti teocratici.

La prospettiva più pericolosa di questo 
strano ecumenismo è ascrivibile alla sua visio-
ne xenofoba e islamofoba, che invoca muri e 
deportazioni purificatrici. La parola «ecume-
nismo» si traduce così in un paradosso, in un 
«ecumenismo dell’odio». L’intolleranza è mar-
chio celestiale di purismo, il riduzionismo è 
metodologia esegetica, e l’ultra-letteralismo ne 
è la chiave ermeneutica.

È chiara l’enorme differenza che c’è tra que-
sti concetti e l’ecumenismo incoraggiato da 
papa Francesco con diversi referenti cristiani e 
di altre confessioni religiose, che si muove nel-
la linea dell’inclusione, della pace, dell’incontro 
e dei ponti. Questo fenomeno di ecumenismi 
opposti, con percezioni contrapposte della fede 
e visioni del mondo in cui le religioni svolgono 
ruoli inconciliabili, è forse l’aspetto più scono-
sciuto e al tempo stesso più drammatico della 
diffusione del fondamentalismo integralista. È 
a questo livello che si comprende il significa-
to storico dell’impegno del Pontefice contro i 
«muri» e contro ogni forma di «guerra di reli-
gione».

La tentazione della «guerra spirituale»
L’elemento religioso invece non va mai con-

fuso con quello politico. Confondere potere 
spirituale e potere temporale significa asservire 
l’uno all’altro. Un tratto netto della geopolitica 
di papa Francesco consiste nel non dare spon-
de teologiche al potere per imporsi o per trova-



Mieac Sussidio personale e di gruppo 2017-18

20

Mieac Sussidio personale e di gruppo 2017-18

21

re un nemico interno o esterno da combatte-
re. Occorre fuggire la tentazione trasversale ed 
«ecumenica» di proiettare la divinità sul potere 
politico che se ne riveste per i propri fini. Fran-
cesco svuota dall’interno la macchina narrativa 
dei millenarismi settari e del «dominionismo», 
che prepara all’apocalisse e allo «scontro fina-
le»3. La sottolineatura della misericordia come 
attributo fondamentale di Dio esprime questa 
esigenza radicalmente cristiana.

Francesco intende spezzare il legame or-
ganico tra cultura, politica, istituzioni e Chie-
sa. La spiritualità non può legarsi a governi o 
patti militari, perché essa è a servizio di tutti 
gli uomini. Le religioni non possono conside-
rare alcuni come nemici giurati né altri come 
amici eterni. La religione non deve diventare la 
garanzia dei ceti dominanti. Eppure è proprio 
questa dinamica dallo spurio sapore teologico 
che tenta di imporre la propria legge e la pro-
pria logica in campo politico.

Colpisce una certa retorica usata per esem-
pio dagli opinionisti di Church Militant, una 
piattaforma digitale statunitense di successo, 
apertamente schierata a favore di un ultracon-
servatorismo politico, che usa i simboli cristia-
ni per imporsi. Questa strumentalizzazione è 
definita «autentico cristianesimo». Essa, per 
esprimere le proprie preferenze, ha creato una 
precisa analogia tra Donald Trump e Costan-
tino, da una parte, e tra Hillary Clinton e Dio-
cleziano, dall’altra. Le elezioni americane, in 
quest’ottica, sono state intese come una «guer-
ra spirituale»4.

Questo approccio bellico e «militante» ap-
pare decisamente affascinante ed evocativo per 
un certo pubblico, soprattutto per il fatto che 
la vittoria di Costantino – data per impossibile 
contro Massenzio, che aveva alle sue spalle tut-
to l’establishment romano – era da attribuirsi a 
un intervento divino: in hoc signo vinces.

Church Militant si chiede dunque se la vit-
toria di Trump si possa attribuire alla preghie-
ra degli americani. La risposta suggerita è po-
sitiva. La consegna indiretta per il presidente 
Trump, nuovo Costantino, è chiara: deve agire 
di conseguenza. Un messaggio molto diretto, 
quindi, che vuole condizionare la presidenza, 
3	 Cfr. A. Aresu, Pope Francis against the Apocalypse, in 

«Macrogeo», 9 giugno 2017.
4	 Cfr. Donald “Constantine” Trump? Could Heaven be intervening 

directly in the election?, in «Church Militant».

connotandola dei tratti di una elezione «divi-
na». In hoc signo vinces, appunto.

Oggi più che mai è necessario spogliare il 
potere dei suoi panni confessionali paludati, 
delle sue corazze, delle sue armature arruggini-
te. Lo schema teopolitico fondamentalista vuo-
le instaurare il regno di una divinità qui e ora. 
E la divinità ovviamente è la proiezione ideale 
del potere costituito. Questa visione genera l’i-
deologia di conquista.

Lo schema teopolitico davvero cristiano è 
invece escatologico, cioè guarda al futuro e in-
tende orientare la storia presente verso il Re-
gno di Dio, regno di giustizia e di pace. Questa 
visione genera il processo di integrazione che si 
dispiega con una diplomazia che non incorona 
nessuno come «uomo della Provvidenza».

Ed è anche per questo che la diplomazia 
della Santa Sede vuole stabilire rapporti diretti, 
fluidi con le superpotenze, senza però entrare 
dentro reti di alleanze e di influenze precosti-
tuite. In questo quadro, il Papa non vuole dare 
né torti né ragioni, perché sa che alla radice dei 
conflitti c’è sempre una lotta di potere. Quin-
di non c’è da immaginare uno «schieramento» 
per ragioni morali o, peggio ancora, spirituali.

Francesco rifiuta radicalmente l’idea dell’at-
tuazione del Regno di Dio sulla terra, che era 
stata alla base del Sacro Romano Impero e di 
tutte le forme politiche e istituzionali similari, 
fino alla dimensione del «partito». Se fosse così 
inteso, infatti, il «popolo eletto» entrerebbe in 
un complicato intreccio di dimensioni religiose 
e politiche che gli farebbe perdere la consape-
volezza del suo essere a servizio del mondo e lo 
contrapporrebbe a chi è lontano, a chi non gli 
appartiene, cioè al «nemico».

Ecco allora che le radici cristiane dei popoli 
non sono mai da intendere in maniera etnici-
sta. Le nozioni di «radici» e di «identità» non 
hanno il medesimo contenuto per il cattolico e 
per l’identitario neo-pagano. L’etnicismo trion-
falista, arrogante e vendicativo è, anzi, il con-
trario del cristianesimo. Il Papa, il 9 maggio, in 
un’intervista al quotidiano francese La Croix, 
ha detto: «L’Europa, sì, ha radici cristiane. Il 
cristianesimo ha il dovere di annaffiarle, ma in 
uno spirito di servizio come per la lavanda dei 
piedi. Il dovere del cristianesimo per l’Europa 
è il servizio». E ancora: «L’apporto del cristia-
nesimo a una cultura è quello di Cristo con la 

lavanda dei piedi, ossia il servizio e il dono della 
vita. Non deve essere un apporto colonialista».

Contro la paura
Su quale sentimento fa leva la tentazione 

suadente di un’alleanza spuria tra politica e 
fondamentalismo religioso? Sulla paura della 
frattura dell’ordine costituito e sul timore del 
caos. Anzi, essa funziona proprio grazie al caos 
percepito. La strategia politica per il successo 
diventa quella di innalzare i toni della conflit-
tualità, esagerare il disordine, agitare gli animi 
del popolo con la proiezione di scenari inquie-
tanti al di là di ogni realismo.

La religione a questo punto diventerebbe 
garante dell’ordine, e una parte politica ne in-
carnerebbe le esigenze. L’appello all’apocalisse 
giustifica il potere voluto da un dio o colluso 
con un dio. E il fondamentalismo si rivela così 
non il prodotto dell’esperienza religiosa, ma 
una concezione povera e strumentale di essa.

Per questo Francesco sta svolgendo una si-
stematica contro-narrazione rispetto alla nar-
rativa della paura. Occorre, dunque, combatte-
re contro la manipolazione di questa stagione 
dell’ansia e dell’insicurezza. E pure per questo, 
coraggiosamente, Francesco non dà alcuna 
legittimazione teologico-politica ai terroristi, 
evitando ogni riduzione dell’islam al terrori-
smo islamista. E non la dà neanche a coloro che 
postulano e che vogliono una «guerra santa» o 
che costruiscono barriere di filo spinato. L’uni-
co filo spinato per il cristiano, infatti, è quello 
della corona di spine che Cristo ha in capo5.

5	 Per approfondire queste riflessioni, cfr. D. J. Fares, 
L’antropologia politica di Papa Francesco, in Civ. Catt., 2014, 
I, pp. 345-360; A. Spadaro, La diplomazia di Francesco. La 
misericordia come processo politico, ivi, 2016, I, pp. 209-226; D. 
J. Fares, Papa Francesco e la politica, ivi, 2016, I, pp. 373-385; J. 
L. Narvaja, La crisi di ogni politica cristiana. Erich Przywara e 
l’“idea di Europa”, ivi, 2016, I, pp. 437-448; Id., Il significato della 
politica internazionale di Francesco, ivi, 2017, III, pp. 8-15.



22

Il Dio di Gesù Cristo

na – cattolica in Italia – ponendosi a paladini 
dell’identità culturale occidentale fondata sul-
la sua “maggiore” esperienza confessionale. E 
facendo propri dogmi, ideali, principi e fonda-
menta, che prima d’ora erano sentiti come pro-
pri solo dai credenti.

Nell’epoca in cui viviamo, caratteriz-
zata dalla morte delle ideologie sto-

riche, dalla crisi del capitalismo e dall’avven-
to della globalizzazione, si è andato creando 
un profondo strappo nel tessuto identitario 
dell’Occidente. “Minacciato” sul fronte orien-
tale da una compatta ed impermeabile “al-
tra” concezione identitaria, quella dell’Islam, 
e destrutturato al suo interno dal proliferare 
di particolarismi religiosi, ideologici e cultu-
rali, dal relativismo etico e dal diffondersi di 
concezioni ateistiche della vita, a fronte di una 
sempre più spiccata disgregazione di bandie-
re, simboli, icone ed emblemi sotto il cui om-
brello ripararsi, l’Occidente negli ultimi anni 
si è visto costretto a porsi il grande problema 
dell’identità.

Chi siamo noi? Come e da cosa possiamo 
venire identificati? Edmund Burke sosteneva 
che l’uomo fosse, per sua propria costituzione, 
un animale religioso. E forse il teorico politi-
co irlandese del Settecento aveva ragione, se 
pensiamo che ancora oggi, in assenza di altri 
elementi sui quali fondare la nostra identità, la 
rincorsa alle religioni mostra di essere l’unica 
autentica ed efficace alternativa allo smarri-
mento esistenziale e filosofico in atto.

Ed ecco il motivo, a nostro parere ma anche 
a parere di molti, della comparsa sulla scena 
politica occidentale (e italiana in particolare) 
di alcuni nuovi, bizzarri, particolari fenomeni 
culturali e sociali, come quello che è stato ribat-
tezzato degli atei devoti. Persone e personalità 
che, pur non credendo nell’esistenza reale di 
un’entità superiore, di una divinità, fanno però 
quadrato intorno all’ideologia religiosa cristia-
*	 www.homolaicus.com/religioni/fondamentalismo.htm 

Gli atei devoti*



25

Dio è sempre lo stesso, l’uomo è sem-
pre lo stesso, la Chiesa è sempre la 

stessa. Ma che cosa è Dio oggi, che cosa è l’uo-
mo oggi, che cosa la Chiesa? Quale Dio, quale 
donna e uomo, quale Chiesa sono scritti oggi 
nell’alfabeto della nostra fede?

Porre questa domanda, a metà di quello che 
è un itinerario, un cammino, significa fermar-
si e sostare, significa togliersi per un momento 
dal tempo scorrevole in cui siamo gettati, dal 
«kronos», e afferrarlo prima che sfugga, gher-
mirlo come un «kairós». Perché il tempo di ora, 
«ó nún kairós», come lo chiama Paolo, è il tem-
po buono, il tempo favorevole, e se non vedia-
mo bene l’oggi, non capiamo da dove veniamo, 
e ancor meno dove andremo.

Capire oggi le cose di Dio
«Oggi» è un forte termine biblico: «Ascol-

tate oggi la sua voce», dice il Salmo, e ripete la 
Lettera agli Ebrei: «Oggi se udite la sua voce 
non indurite i vostri cuori».

Ma se c’è un “oggi” di Dio, vuol dire che 
quel Dio nel quale, come dice Giacomo, «non 
c’è variazione né ombra di cambiamento» (Gc 
1), tuttavia sta nel divenire, sta nel mutamento, 
è entrato nella storia, come afferma il Conci-
lio. E se Dio sta nel divenire, vuol dire che c’è 
anche un’innocenza del divenire, e se Dio sta 
nella storia vuol dire che c’è anche una storia di 
Dio, e se Dio sta nel mutamento vuol dire che 
ci sono delle cose di Dio che ieri non capivamo 
e che oggi invece capiamo, cose ad esempio che 
prima del Concilio la Chiesa non capiva, e che 
adesso invece capisce, in modo che si compia-
*	www.c3dem.it/quale-dio-oggi/

raniero la valle

Quale Dio oggi?*

no le parole dette da Gesù a Pietro nell’ultima 
cena: tu ora non capisci, ma dopo capirai. E 
speriamo che ora capisca.

Capire che cosa? Capire le cose degli uomi-
ni, e anche quelle ancora le capiamo così poco. 
Per far questo ci vuole la scienza, l’intelligenza, 
la comprensione storica.

Ma dobbiamo anche capire le cose di Dio. 
Capire le cose di Dio non vuol dire venirle a 
sapere perché all’improvviso Dio ce le rivela, 
o perché sono tutte scritte nella Bibbia. Maga-
ri fosse così facile. Capire le cose di Dio vuol 
dire che dobbiamo metterci del nostro, vuol 
dire che c’è una progressione nella compren-
sione di Dio, c’è una storia della teologia e non 
solo una teologia della storia, c’è una storiogra-
fia dell’amore di Dio e non solo un amore di 
Dio nella storia. Seavessimo capito già tutto, 
il papa Francesco non ci avrebbe detto, giusto 
il 30 aprile scorso, che noi non abbiamo solo 
l’intelligenza per capire le cose del mondo,ma 
abbiamo un intelletto che è un dono dello Spi-
rito Santo che ci permette di intus legere, cioè 
di leggere dentro, per capire meglio le cose di 
Dio e per capire le cose come Dio le capisce, 
con l’intelligenza di Dio.

E dunque quale Dio il Concilio ci ha rac-
contato, papa Francesco ci annuncia e il popolo 
di Dio oggi è chiamato a riconoscere?

Un Dio di misericordia
Prima di tutto, e questo è il dato più evi-

dente, un Dio di misericordia. Certo lo era 
anche prima. Però questo non era bastato a 
liberare l’umanità da un senso di colpa che 
la inchiodava al passato e che le faceva rite-



Mieac Sussidio personale e di gruppo 2017-18

26

Mieac Sussidio personale e di gruppo 2017-18

27

nere di essere continuamente esposta all’ira 
di Dio.

Perciò il rapporto colpa-punizione-reden-
zione era diventato centrale nell’interpretazio-
ne del cristianesimo, e aveva fatto della religio-
ne giudeo-cristiana la religione del Dio offeso 
e “placato”, ma placato da sacrifici di uomi-
ni e di animali, da città votate allo sterminio, 
dall’obbedienza incondizionata alla legge e, alla 
fine, placato dal sacrificio del Figlio sulla croce. 
C’era un Dio da risarcire e la stessa incarnazio-
ne di Dio non riceveva altra spiegazione al di 
fuori dell’ideologia anselmiana dell’espiazione 
riparatrice; mentre l’idea che l’uomo potesse 
contare sulle risorse della natura per prendere 
in mano la sua vita e la storia era, a causa del 
peccato, accusata come «pelagiana» o «semipe-
lagiana».

Proprio sul nesso tra colpa e punizione era 
fondata la critica della cultura moderna, la cri-
tica che Nietzsche faceva alla religione biblica, 
fino a proclamare la «morte di Dio»; da lì ve-
niva il suo scontro con Paolo, la sua accusa al 
cristianesimo di perpetuare il sacrificio subli-
mandolo, e di essere pertanto causa di debolez-
za e «décadence», decadenza. Ma c’era pure la 
lettura di Freud che riteneva la colpa costituti-
va dell’uomo e riconduceva il cristianesimo alla 
memoria rimossa del delitto fondatore, all’uc-
cisione del padre, cioè di Dio, facendo del sen-
timento di colpa per il peccato non una condi-
zione da redimere ma una malattia da curare.

Questo Dio, «terribilis et fascinans»2 così 
stressante per l’uomo, è rimasto a incombere 
nella Chiesa fino al Concilio Vaticano II, e nei 
suoi catechismi anche dopo di esso. Solo René 
Girard si affannava per decostruire l’ideologia 
sacrificale, rompere la continuità tra la violen-
za e il sacro e mostrare come nello stesso testo 
biblico il pensiero sacrificale della «vittima ne-
cessaria» fosse denunciato e sorpassato.

È stata una grande rivelazione del Vaticano 
II quella di un Dio che mai si è separato da-
gli uomini, che «dopo la loro caduta in Adamo 
non li abbandonò, ma sempre prestò loro gli 
aiuti per salvarsi, in considerazione di Cristo 
redentore», come dice la Lumen gentium al n. 
2, un Dio che sine intermissione, senza smette-
re mai, si è preso cura di loro, come dice la Dei 
Verbum al n. 3, che non li ha cacciati da nessun 
2 È l’espressione di Rudolf Otto nella definizione de «Il sacro».

giardino, non li ha condannati al sudore della 
fronte e non ha punito gravidanze e parti col 
dolore. Il Concilio ha mostrato un Dio che non 
ha bisogno di essere né soddisfatto né risarcito, 
tanto meno col sangue del Figlio; un Dio che 
vuole misericordia e non sacrifici e che, come 
suggerisce un’immagine di un trattato post-bi-
blico del Talmud babilonese, quando vede il 
mondo messo male per le sue colpe si alza dal 
trono della giustizia e si siede sul trono della 
misericordia. Ricordo una bellissima omelia di 
padre Balducci alla Badia Fiesolana su «I due 
troni».

Sicché, come dice l’orientale Isacco di Ni-
nive nel VII secolo, se dalle Scritture è attestata 
anche una giustizia di Dio come retribuzione 
punitiva, è pur vero che «a paragone della sua 
misericordia» essa è «come un granello di pol-
vere» che «non controbilancia un gran peso 
d’oro». Sicché «dov’è l’inferno che possa rattri-
starci?»3, si domanda. E dice che «la morte del 
nostro Signore non fu per salvarci dai peccati, 
niente affatto, né per altro motivo, se non quel-
lo solo che il mondo potesse rendersi conto 
dell’amore che Dio ha per la creazione»4.

Questo è il Dio che oggi annuncia papa 
Francesco. Apre il Vangelo e lo commenta 
ogni mattina a Santa Marta, e da lì comincia la 
sua rivoluzione. E il volto di Dio che sempre vi 
ritrova è la misericordia. La misericordia non 
è quello che Dio fa, è quello che Dio è. Siamo 
noi che facciamo opere di misericordia. Il Papa 
ha coniato un neologismo per dirlo: misericor-
diando, che traduce il miserando atque eligen-
do del suo motto episcopale5 e con cui vuol dire 
di essere stato scelto per fare misericordia, per 
misericordiare; questo è infatti ciò che dobbia-
mo fare noi. Ma Dio non fa, Dio è misericordia. 
È per questo che la misericordia non entra in 
concorrenza con la giustizia, non è messa sotto 
scacco da una giustizia di Dio intesa al modo 
umano come retribuzione.

3	 Discorso 58, in Isaac Le Syrien, Oeuvres Spirituelles, ed. J. 
Touraille, Desclée de Brouwer, Paris 1981, pp. 312-313.

4	 Quarto Discorso dei Capitoli Gnostici, 78, in Isacco di Ninive, 
Discorsi spirituali ed altri opuscoli, Ed. P. Bettiolo, Magnano (VC) 
1985, p. 183.

5	 Nell’intervista alla Civiltà Cattolica (19-9-2013) il papa l’ha 
collegato all’episodio evangelico della vocazione di san Matteo, 
come è raccontato da Beda il venerabile, quando Gesù, vedendo 
un pubblicano lo guardò con amore (miserando) e lo scelse. 
Bergoglio ha tradotto quel «miserando» in «misericordiando».

Però Dio non era stato predicato così. Il 
Dio antropomorfo, il Dio che giudica perché 
noi giudichiamo, il Dio che punisce perchè noi 
puniamo, il Dio che combatte perché noi com-
battiamo, il Dio che regna perché noi regnamo 
deve essere continuamente riscattato dal Dio 
di Gesù Cristo. Il Vangelo è l’antidoto contro 
il fraintendimento di Dio, un fraintendimento 
che può arrivare nei confronti di Dio a un vero 
e proprio errore di persona. È impressionante 
vedere nella Bibbia come dopo tutta la storia 
d’Israele, dopo Mosè e i profeti, dopo «l’ado-
zione a figli, la gloria, le alleanze, la legislazione, 
il culto, le promesse, i patriarchi» (Rom 9, 4-5) 
a tal punto Dio era ancora incompreso da de-
cidere di rendersi visibile nella carne del Figlio, 
di farsi conoscere attraverso l’“esegesi” di Gesù, 
di volere che egli «dimorasse tra gli uomini e 
spiegasse loro i segreti di Dio» (Dei Verbum, n. 
4), come dice il Concilio.

Ma non solo gli ebrei: anche noi della Chie-
sa, dopo ventuno Concili e tanta teologia e tan-
ta mistica e tanto magistero abbiamo continua-
to a fraintenderlo, e perciò è così importante 
che ora il papa ci racconti la misericordia di lui, 
ci dica che la misericordia di Dio è la pazienza, 
e che Dio non si stanca mai di perdonarci (EG, 
n. 3), e dunque che la sua giustizia è il perdono: 
«Per me, lo dico umilmente – ha confessato in 
una sua omelia quaresimale nella parrocchia di 
Sant’Anna in Vaticano (17 marzo 2013) – è il 
messaggio più forte del Signore: la misericor-
dia». Sembra quasi che abbia ascoltato Dietri-
ch Bonhoeffer che nelle sue lettere dal carcere 
aveva scritto che «Dio non approfitta dei no-
stri peccati, ma sta al centro della nostra vita», 
e aveva denunciato quell’«atteggiamento che 
chiamiamo clericale, quel fiutare la pista dei 
peccati umani per poter prendere in castagna 
l’umanità»6.

Un Dio di tutti che non scarta nessuno
E c’è un altro connotato essenziale che de-

finisce l’oggi di Dio. È quello di un Dio uscito 
dagli steccati, non un Dio che seleziona, che 
elegge, che esclude dalla comunione, che scarta 
quelli che non sono predestinati alla salvezza, 
ma il Dio di tutti che secondo Francesco privi-
legia i poveri nel suo cuore. Neanche questa è 
6	 D. Bonhoeffer, Resistenza e resa, Bompiani, 1969, p. 259.

una novità di Dio. Sulla croce era venuta meno 
ogni discriminazione fondata sulla legge, Dio 
vi aveva “inchiodato” il chirografo del Vecchio 
Testamento, come dice la lettera ai Colosse-
si (cfr. Col II, 14); e la stessa enciclica Mysti-
ci Corporis di Pio XII, che è l’ultima dottrina 
ecclesiologica prima del Concilio, citando san 
Tommaso, aveva ricordato come sulla croce 
Gesù, che non era stato «inviato se non alle 
pecorelle della casa d’Israele che erano perite 
(cfr. Mt XV, 24)», aveva meritato «la potestà e 
il dominio sopra le genti» (cfr. S. Tom. III, q. 
42, a. 1). Per il Sangue sparso sulla Croce, ag-
giungeva Pio XII, Dio fece sì che «potessero 
scorrere dalle fonti del Salvatore per la salvezza 
degli uomini, e specialmente per i fedeli, tutti 
i doni celesti». I fedeli erano perciò un caso di 
specie rispetto all’estensione universale dei de-
stinatari dei doni celesti sgorgati dalle fonti del 
Salvatore per la salvezza degli uomini. Il nuovo 
popolo di Dio non era dunque solo la Chiesa 
dei fedeli, ma tutti gli uomini. È per questo che 
ancora la Mystici corporis diceva che Cristo «a 
buon diritto vien proclamato dai Samaritani 
«Salvatore del mondo» (Gv IV, 42); anzi senza 
alcun dubbio dev’essere chiamato «Salvatore di 
tutti», sebbene con Paolo bisogna aggiungere 
che lo è “specialmente dei fedeli”».

Aveva detto infatti Paolo nella prima lettera 
a Timoteo: «Abbiamo posto la nostra speranza 
nel Dio vivente che è il salvatore di tutti gli uo-
mini, ma soprattutto di quelli che credono» (I 
Tim 4, 10).

Sul piano della dottrina le cose dunque era-
no ben chiare fin dall’inizio del Vangelo. Ma 
poi questa universalità si era perduta, e dalla 
salvezza furono considerati esclusi tutti i non 
battezzati (anche i bambini morti senza batte-
simo); si sostenne che fuori della Chiesa visibile 
non c’era salvezza, tanto che Ambrogio l’aveva 
assimilata alla casa di Raab la prostituta; figu-
ra inquietante per rappresentare la Chiesa non 
perché prostituta, ma perché la sola a essere 
preservata dallo sterminio, grazie al tradimen-
to perpetrato nei confronti del suo popolo pa-
lestinese. Come scriveva Karl Rahner ricordan-
do come stessero le cose prima del Concilio, la 
Chiesa era tributaria di un cattivo agostinismo 
per il quale la storia del mondo era ed è «la 
storia di una massa dannata, nella quale solo a 
pochi è dato salvarsi per una grazia di elezione 



Mieac Sussidio personale e di gruppo 2017-18

28

Mieac Sussidio personale e di gruppo 2017-18

29

raramente concessa. […] I non cristiani era-
no considerati semplicemente come quelli che 
giacevano nelle tenebre del paganesimo, la cri-
stianità non cattolica era considerata nella sua 
globalità come una massa di eretici, da indurre 
con le buone o con le cattive alla conversione 
all’unica vera chiesa…»7.

Il Concilio cambia il punto di vista. E già sul 
letto di morte, il 24 maggio 1963 papa Giovan-
ni poteva dire: «Ora più che mai, certo più che 
nei secoli passati, siamo intesi a servire l’uomo 
in quanto tale e non solo i cattolici; a difende-
re anzitutto e dovunque i diritti della perso-
na umana e non solamente quelli della chiesa 
cattolica. … Non è il Vangelo che cambia: sia-
mo noi che cominciamo a comprenderlo me-
glio». E il Concilio mentre confermava la fede 
nell’unicità della salvezza in Cristo, proprio 
per questo apriva le porte perché tutti potes-
sero raggiungerla. Come dice lo stesso Rahner, 
«sia nell’annunciatore che nell’annuncio è av-
venuto qualcosa di nuovo, di irreversibile, di 
permanente». Sicché mentre oggi combattiamo 
contro le esclusioni sulla terra, sappiamo che 
non ci sono esclusioni nei cieli, sappiamo che 
nel grembo di Dio non ci sono solo i cristiani 
ma anche quanti vissero prima dell’incarnazio-
ne, dato che «indubbiamente lo Spirito Santo 
operava nel mondo prima ancora che Cristo 
fosse glorificato», come dice il decreto Ad gen-
tes al n. 3; ci sono musulmani ed ebrei, indù e 
pagani, come dice il documento Nostra aetate; 
sappiamo che non si salvano solo i cattolici, ma 
«tutti gli uomini di buona volontà, nel cui cuo-
re lavora invisibilmente la grazia», come dice 
la Gaudium et spes al n. 22. E nella Evangelii 
Gaudium papa Bergoglio dice che la Chiesa è 
«un popolo pellegrino ed evangelizzatore che 
trascende sempre ogni pur necessaria espres-
sione istituzionale»; la salvezza «che Dio realiz-
za e che la Chiesa gioiosamente annuncia è per 
tutti e Dio ha dato origine a una via per unirsi 
a ciascuno degli esseri umani di tutti i tempi» 
(EG, nn. 111-113). L’accento torna sempre su 
«tutti»; questo è l’orizzonte imprescindibile. 
«Tutti» è una parola che ricorre 135 volte nella 
Evangelii Gaudium, e la cosa colpisce quando 
siamo reduci da una discussione se nel canone 

7	 K. Rahner, Il significato permanente del Vaticano II. Conferenza 
tenuta a Monaco nell’ottobre 1979, pubblicata in «Il Regno-
Documenti», n. 3, 1980.

si dovesse tradurre che Gesù aveva dato il suo 
sangue «per molti» o «per tutti».

Un Dio non violento
E l’altro connotato che ci parla oggi dell’i-

dentità divina è la nonviolenza di Dio. Anche 
questa era nota. La nuova capacità spirituale e 
critica con cui oggi leggiamo la Scrittura, legit-
timata dal Concilio, ci ha liberato dall’angoscia 
che suscitava in noi la rappresentazione della 
violenza di Dio che ci raggiungeva attraverso 
tante pagine bibliche, anche se purtroppo essa 
è rimasta in alcune celebrazioni liturgiche, a 
cominciare dalla veglia pasquale. Però l’assolu-
zione di Dio da ogni attribuzione e accusa di 
violenza non doveva essere così acquisita nel-
la fede e nella cultura comune, se all’inizio di 
quest’anno la Commissione Teologica Interna-
zionale, organismo della Santa Sede, ha senti-
to il bisogno di pubblicare un documento per 
respingere l’assunto di un rapporto necessario 
tra il monoteismo e la violenza, per denuncia-
re l’eccitazione alla violenza in nome di Dio 
come la massima corruzione della religione e 
per affermare la verità cristologica e trinitaria 
di Dio come amore e come radicale antitesi alla 
violenza8. Questo congedo dal pensiero religio-
so della violenza è considerato dal documento 
pontificio come una svolta epocale, per giun-
gere alla quale c’è voluto un lungo cammino 
storico di purificazione della fede nell’ascolto 
della Parola e dello Spirito. E il riconoscimen-
to Nella risposta alla domanda: «Quale Dio 
oggi», la Chiesa ci dice dunque che la fede nel 
Dio nonviolento «introduce un fermento di 
svolta radicale» sia per la religione che per l’u-
manesimo, e che questa fede è oggi chiamata 
ad anticipare l’epoca del riscatto definitivo del 
«nome di Dio» dalla sua profanazione «attra-
verso la giustificazione religiosa della violenza» 
(n. 66). Noi possiamo dire che è stato il Con-
cilio a porre il fondamento di questo riscatto, 
in particolare nella Dichiarazione sulla libertà 
religiosa: il Cristo, dice la Dignitatis Humanae, 
«dolce e umile di cuore, ha invitato e attratto 
i suoi discepoli con pazienza […] Egli ha reso 
testimonianza alla verità, ma non l’ha imposta 
con la forza a coloro che la contraddicevano. Il 

8	 Commissione Teologica Internazionale, Il monoteismo 
cristiano contro la violenza, pubblicato il 16 gennaio 2014.

suo Regno, in verità, non si costituisce con la 
spada, ma si afferma nell’ascolto della verità e 
mediante la testimonianza» (n. 11).

Resta la domanda: se Dio oggi è questo, se 
questa è una svolta radicale, se a un tale rinno-
vato annuncio di Dio può corrispondere una 
nuova fase della storia umana, non potremmo 
allora dire che qui trova una risposta la questio-
ne che aveva posto Heidegger nel cuore del No-
vecento? Dinnanzi alla disperazione dei tempi 
il filosofo tedesco, ripreso in Italia da Claudio 
Napoleoni, si chiedeva se «solo un Dio ci può 
salvare». E non potrebbe quel Dio salvatore es-
sere questo Dio così riscoperto e presente nelle 
azioni degli uomini e delle donne di oggi, non 
potrebbe essere quel Dio che, come disse papa 
Giovanni all’inizio del Concilio «per opera de-
gli uomini e per lo più al di là della loro stessa 
aspettativa», nel presente momento storico «ci 
sta conducendo ad un nuovo ordine di rapporti 
umani che si volgono verso il compimento di 
disegni superiori e inattesi»?



30

Mieac Sussidio personale e di gruppo 2017-18

31

Misericordia et misera sono le due 
parole che sant’Agostino utiliz-

za per raccontare l’incontro tra Gesù e l’a-
dultera (cfr. Gv 8,1-11). Non poteva trovare 
espressione più bella e coerente di questa per 
far comprendere il mistero dell’amore di Dio 
quando viene incontro al peccatore: «Rimase-
ro soltanto loro due: la misera e la misericor-
dia». Quanta pietà e giustizia divina in questo 
racconto! Il suo insegnamento viene a illumi-
nare la conclusione del Giubileo Straordinario 
della Misericordia, mentre indica il cammino 
che siamo chiamati a percorrere nel futuro.

1. Questa pagina del Vangelo può a buon 
diritto essere assunta come icona di quanto 
abbiamo celebrato nell’Anno Santo, un tempo 
ricco di misericordia, la quale chiede di essere 
ancoracelebrata e vissuta nelle nostre comuni-
tà. La misericordia, infatti, non può essere una 
parentesi nella vita della Chiesa, ma costituisce 
la sua stessa esistenza, che rende manifesta e 
tangibile la verità profonda del Vangelo. Tut-
to si rivela nella misericordia; tutto si risolve 
nell’amore misericordioso del Padre.

Una donna e Gesù si sono incontrati. Lei, 
adultera e, secondo la Legge, giudicata passibile 
di lapidazione; Lui, che con la sua predicazione 
e il dono totale di sé, che lo porterà alla croce, 
ha riportato la legge mosaica al suo genuino in-
tento originario. Al centro non c’è la legge e la 
giustizia legale, ma l’amore di Dio, che sa legge-
re nel cuore di ogni persona, per comprender-
ne il desiderio più nascosto, e che deve avere 
il primato su tutto. In questo racconto evan-
gelico, tuttavia, non si incontrano il peccato 
e il giudizio in astratto, ma una peccatrice e il 
Salvatore. Gesù ha guardato negli occhi quella 

papa francesco

Lettera apostolica Misericordia et misera
20 novembre 2016

donna e ha letto nel suo cuore: vi ha trovato il 
desiderio di essere capita, perdonata e liberata. 
La miseria del peccato è stata rivestita dalla mi-
sericordia dell’amore. Nessun giudizio da parte 
di Gesù che non fosse segnato dalla pietà e dalla 
compassione per la condizione della peccatrice. 
A chi voleva giudicarla e condannarla a morte, 
Gesù risponde con un lungo silenzio, che vuole 
lasciar emergere la voce di Dio nelle coscienze, 
sia della donna sia dei suoi accusatori. I quali la-
sciano cadere le pietre dalle mani e se ne vanno 
ad uno ad uno (cfr. Gv 8,9). E dopo quel silen-
zio, Gesù dice: «Donna, dove sono? Nessuno ti 
ha condannata?… Neanch’io ti condanno; va’ 
e d’ora in poi non peccare più» (vv. 10-11). In 
questo modo la aiuta a guardare al futuro con 
speranza e ad essere pronta a rimettere in moto 
la sua vita; d’ora in avanti, se lo vorrà, potrà 
«camminare nella carità» (cfr. Ef 5,2). Una vol-
ta che si è rivestiti della misericordia, anche se 
permane la condizione di debolezza per il pec-
cato, essa è sovrastata dall’amore che permette 
di guardare oltre e vivere diversamente.

2. Gesù d’altronde lo aveva insegnato con 
chiarezza quando, invitato a pranzo da un fari-
seo, gli si era avvicinata una donna conosciuta 
da tutti come una peccatrice (cfr. Lc 7,36-50). 
Lei aveva cosparso di profumo i piedi di Gesù, 
li aveva bagnati con le sue lacrime e asciugati 
con i suoi capelli (cfr. v. 37-38). Alla reazione 
scandalizzata del fariseo, Gesù rispose: «Sono 
perdonati i suoi molti peccati, perché ha molto 
amato. Invece colui al quale si perdona poco, 
ama poco» (v. 47).

Il perdono è il segno più visibile dell’amore 
del Padre, che Gesù ha voluto rivelare in tutta 
la sua vita. Non c’è pagina del Vangelo che pos-

sa essere sottratta a questo imperativo dell’a-
more che giunge fino al perdono. Perfino nel 
momento ultimo della sua esistenza terrena, 
mentre viene inchiodato sulla croce, Gesù ha 
parole di perdono: «Padre, perdona loro per-
ché non sanno quello che fanno» (Lc 23,34).

Niente di quanto un peccatore pentito pone 
dinanzi alla misericordia di Dio può rimanere 
senza l’abbraccio del suo perdono. È per que-
sto motivo che nessuno di noi può porre con-
dizioni alla misericordia; essa rimane sempre 
un atto di gratuità del Padre celeste, un amore 
incondizionato e immeritato. Non possiamo, 
pertanto, correre il rischio di opporci alla piena 
libertà dell’amore con cui Dio entra nella vita 
di ogni persona.

La misericordia è questa azione concreta 
dell’amore che, perdonando, trasforma e cam-
bia la vita.

È così che si manifesta il suo mistero divino. 
Dio è misericordioso (cfr. Es 34,6), la sua mise-
ricordia dura in eterno (cfr. Sal 136), di gene-
razione in generazione abbraccia ogni persona 
che confida in Lui e la trasforma, donandole la 
sua stessa vita.

3. Quanta gioia è stata suscitata nel cuore 
di queste due donne, l’adultera e la peccatrice! 
Il perdono le ha fatte sentire finalmente libere 
e felici come mai prima. Le lacrime della ver-
gogna e del dolore si sono trasformate nel sor-
riso di chi sa di essere amata. La misericordia 
suscita gioia, perché il cuore si apre alla spe-
ranza di una vita nuova. La gioia del perdono 
è indicibile, ma traspare in noi ogni volta che 
ne facciamo esperienza. All’origine di essa c’è 
l’amore con cui Dio ci viene incontro, spez-
zando il cerchio di egoismo che ci avvolge, per 
renderci a nostra volta strumenti di miseri-
cordia.

Come sono significative anche per noi le 
parole antiche che guidavano i primi cristiani: 
«Rivestiti di gioia che è sempre gradita a Dio e 
gli è accetta. In essa si diletta. Ogni uomo gio-
ioso opera bene, pensa bene e disprezza la tri-
stezza [...] Vivranno in Dio quanti allontanano 
la tristezza e si rivestono di ogni gioia». Fare 
esperienza della misericordia dona gioia. Non 
lasciamocela portar via dalle varie afflizioni e 
preoccupazioni. Possa rimanere ben radicata 
nel nostro cuore e farci guardare sempre con 
serenità alla vita quotidiana.

In una cultura spesso dominata dalla tec-
nica, sembrano moltiplicarsi le forme di tri-
stezza e solitudine in cui cadono le persone, 
e anche tanti giovani. Il futuro infatti sembra 
essere ostaggio dell’incertezza che non consen-
te di avere stabilità. È così che sorgono spesso 
sentimenti di malinconia, tristezza e noia, che 
lentamente possono portare alla disperazione. 
C’è bisogno di testimoni di speranza e di gioia 
vera, per scacciare le chimere che promettono 
una facile felicità con paradisi artificiali. Il vuo-
to profondo di tanti può essere riempito dalla 
speranza che portiamo nel cuore e dalla gioia 
che ne deriva. C’è tanto bisogno di riconosce-
re la gioia che si rivela nel cuore toccato dalla 
misericordia. Facciamo tesoro, pertanto, delle 
parole dell’Apostolo: «Siate sempre lieti nel Si-
gnore» (Fil 4,4; cfr. 1 Ts 5,16).

4. Abbiamo celebrato un Anno intenso, du-
rante il quale ci è stata donata con abbondan-
za la grazia della misericordia. Come un vento 
impetuoso e salutare, la bontà e la misericordia 
del Signore si sono riversate sul mondo inte-
ro. E davanti a questo sguardo amoroso di Dio 
che in maniera così prolungata si è rivolto su 
ognuno di noi, non si può rimanere indifferen-
ti, perché esso cambia la vita.

Sentiamo il bisogno, anzitutto, di ringraziare 
il Signore e dirgli: «Sei stato buono, Signore, con 
la tua terra […]. Hai perdonato la colpa del tuo 
popolo» (Sal 85,2-3). È proprio così: Dio ha cal-
pestato le nostre colpe e gettato in fondo al mare 
i nostri peccati (cfr. Mi 7,19); non li ricorda più, 
se li è buttati alle spalle (cfr. Is 38,17); come è 
distante l’oriente dall’occidente così i nostri pec-
cati sono distanti da lui (cfr. Sal 103,12).

In questo Anno Santo la Chiesa ha saputo 
mettersi in ascolto e ha sperimentato con gran-
de intensità la presenza e vicinanza del Padre, 
che con l’opera dello Spirito Santo le ha reso 
più evidente il dono e il mandato di Gesù Cri-
sto riguardo al perdono. È stata realmente una 
nuova visita del Signore in mezzo a noi. Abbia-
mo percepito il suo soffio vitale riversarsi sulla 
Chiesa e, ancora una volta, le sue parole hanno 
indicato la missione: «Ricevete lo Spirito San-
to: a coloro a cui perdonerete i peccati, saranno 
perdonati; a coloro a cui non perdonerete, non 
saranno perdonati» (Gv 20,22-23).

5. Adesso, concluso questo Giubileo, è tem-
po di guardare avanti e di comprendere come 



Mieac Sussidio personale e di gruppo 2017-18

32

Mieac Sussidio personale e di gruppo 2017-18

33

continuare con fedeltà, gioia ed entusiasmo a 
sperimentare la ricchezza della misericordia 
divina.

Le nostre comunità potranno rimanere vive 
e dinamiche nell’opera di nuova evangelizza-
zione nella misura in cui la «conversione pasto-
rale» che siamo chiamati a vivere sarà plasmata 
quotidianamente dalla forza rinnovatrice della 
misericordia. Non limitiamo la sua azione; non 
rattristiamo lo Spirito che indica sempre nuovi 
sentieri da percorrere per portare a tutti il Van-
gelo che salva.

In primo luogo siamo chiamati a celebra-
re la misericordia. Quanta ricchezza è presen-
te nella preghiera della Chiesa quando invoca 
Dio come Padre misericordioso! Nella liturgia, 
la misericordia non solo viene ripetutamen-
te evocata, ma realmente ricevuta e vissuta. 
Dall’inizio alla fine della celebrazione eucaristi-
ca, la misericordia ritorna più volte nel dialogo 
tra l’assemblea orante e il cuore del Padre, che 
gioisce quando può effondere il suo amore mi-
sericordioso. Dopo la richiesta di perdono ini-
ziale con l’invocazione «Signore pietà», venia-
mo subito rassicurati: «Dio onnipotente abbia 
misericordia di noi, perdoni i nostri peccati e ci 
conduca alla vita eterna». È con questa fiducia 
che la comunità si raduna alla presenza del Si-
gnore, particolarmente nel giorno santo della 
risurrezione. Molte orazioni “collette” inten-
dono richiamare il grande dono della miseri-
cordia. Nel periodo della Quaresima, ad esem-
pio, preghiamo dicendo: «Dio misericordioso, 
fonte di ogni bene, tu ci hai proposto a rimedio 
del peccato il digiuno la preghiera e le opere di 
carità fraterna; guarda a noi che riconosciamo 
la nostra miseria e poiché ci opprime il peso 
delle nostre colpe, ci sollevi la tua misericor-
dia». Siamo poi immersi nella grande preghiera 
eucaristica con il prefazio che proclama: «Nella 
tua misericordia hai tanto amato gli uomini da 
mandare il tuo Figlio come Redentore a condi-
videre in tutto, fuorché nel peccato, la nostra 
condizione umana». La quarta preghiera euca-
ristica, inoltre, è un inno alla misericordia di 
Dio: «Nella tua misericordia a tutti sei venuto 
incontro, perché coloro che ti cercano ti pos-
sano trovare». «Di noi tutti abbi misericordia», 
è la richiesta impellente che il sacerdote com-
pie nella preghiera eucaristica per implorare 
la partecipazione alla vita eterna. Dopo il Pa-

dre Nostro, il sacerdote prolunga la preghiera 
invocando la pace e la liberazione dal peccato 
grazie all’«aiuto della tua misericordia». E pri-
ma del segno di pace, scambiato come espres-
sione di fratellanza e di amore reciproco alla 
luce del perdono ricevuto, egli prega di nuovo: 
«Non guardare ai nostri peccati, ma alla fede 
della tua Chiesa». Mediante queste parole, con 
umile fiducia chiediamo il dono dell’unità e 
della pace per la santa Madre Chiesa. La cele-
brazione della misericordia divina culmina nel 
Sacrificio eucaristico, memoriale del mistero 
pasquale di Cristo, da cui scaturisce la salvez-
za per ogni essere umano, per la storia e per il 
mondo intero. Insomma, ogni momento della 
celebrazione eucaristica fa riferimento alla mi-
sericordia di Dio.

In tutta la vita sacramentale la misericor-
dia ci viene donata in abbondanza. Non è 
affatto senza significato che la Chiesa abbia 
voluto fare esplicitamente il richiamo alla mi-
sericordia nella formula dei due sacramenti 
chiamati «di guarigione», cioè la Riconcilia-
zione e l’Unzione dei malati. La formula di 
assoluzione dice: «Dio, Padre di misericordia, 
che ha riconciliato a sé il mondo nella mor-
te e risurrezione del suo Figlio, e ha effuso lo 
Spirito Santo per la remissione dei peccati, ti 
conceda, mediante il ministero della Chiesa, il 
perdono e la pace» e quella dell’Unzione reci-
ta: «Per questa santa Unzione e la sua piissima 
misericordia ti aiuti il Signore con la grazia 
dello Spirito Santo». Dunque, nella preghiera 
della Chiesa il riferimento alla misericordia, 
lungi dall’essere solamente parenetico, è al-
tamente performativo, vale a dire che men-
tre la invochiamo con fede, ci viene concessa; 
mentre la confessiamo viva e reale, realmen-
te ci trasforma. È questo un contenuto fon-
damentale della nostra fede, che dobbiamo 
conservare in tutta la sua originalità: prima 
di quella del peccato, abbiamo la rivelazione 
dell’amore con cui Dio ha creato il mondo e 
gli esseri umani. L’amore è il primo atto con il 
quale Dio si fa conoscere e ci viene incontro. 
Teniamo, pertanto, aperto il cuore alla fiducia 
di essere amati da Dio. Il suo amore ci prece-
de sempre, ci accompagna e rimane accanto a 
noi nonostante il nostro peccato.

6. In tale contesto, assume un significato 
particolare anche l’ascolto della Parola di Dio. 

Ogni domenica, la Parola di Dio viene procla-
mata nella comunità cristiana perché il giorno 
del Signore sia illuminato dalla luce che pro-
mana dal mistero pasquale. Nella celebrazione 
eucaristica sembra di assistere a un vero dialo-
go tra Dio e il suo popolo. Nella proclamazio-
ne delle Letture bibliche, infatti, si ripercorre 
la storia della nostra salvezza attraverso l’in-
cessante opera di misericordia che viene an-
nunciata. Dio parla ancora oggi con noi come 
ad amici, si “intrattiene” con noi per donarci 
la sua compagnia e mostrarci il sentiero della 
vita. La sua Parola si fa interprete delle nostre 
richieste e preoccupazioni e risposta feconda 
perché possiamo sperimentare concretamente 
la sua vicinanza. Quanta importanza acquista 
l’omelia, dove «la verità si accompagna alla bel-
lezza e al bene», per far vibrare il cuore dei cre-
denti dinanzi alla grandezza della misericordia! 
Raccomando molto la preparazione dell’ome-
lia e la cura della predicazione. Essa sarà tan-
to più fruttuosa, quanto più il sacerdote avrà 
sperimentato su di sé la bontà misericordiosa 
del Signore. Comunicare la certezza che Dio ci 
ama non è un esercizio retorico, ma condizio-
ne di credibilità del proprio sacerdozio. Vivere, 
quindi, la misericordia è la via maestra per farla 
diventare un vero annuncio di consolazione e 
di conversione nella vita pastorale.

L’omelia, come pure la catechesi, hanno 
bisogno di essere sempre sostenute da questo 
cuore pulsante della vita cristiana.

7. La Bibbia è il grande racconto che narra 
le meraviglie della misericordia di Dio. Ogni 
pagina è intrisa dell’amore del Padre che fin 
dalla creazione ha voluto imprimere nell’uni-
verso i segni del suo amore. Lo Spirito Santo, 
attraverso le parole dei profeti e gli scritti sa-
pienziali, ha plasmato la storia di Israele nel ri-
conoscimento della tenerezza e della vicinanza 
di Dio, nonostante l’infedeltà del popolo. La 
vita di Gesù e la sua predicazione segnano in 
modo determinante la storia della comunità 
cristiana, che ha compreso la propria missio-
ne sulla base del mandato di Cristo di essere 
strumento permanente della sua misericordia 
e del suo perdono (cfr. Gv 20,23). Attraverso la 
Sacra Scrittura, mantenuta viva dalla fede del-
la Chiesa, il Signore continua a parlare alla sua 
Sposa e le indica i sentieri da percorrere, perché 
il Vangelo della salvezza giunga a tutti. È mio 

vivo desiderio che la Parola di Dio sia sempre 
più celebrata, conosciuta e diffusa, perché at-
traverso di essa si possa comprendere meglio 
il mistero di amore che promana da quella sor-
gente di misericordia. Lo ricorda chiaramente 
l’Apostolo: «Tutta la Scrittura, ispirata da Dio, 
è anche utile per insegnare, convincere, correg-
gere ed educare nella giustizia» (2 Tm 3,16).

Sarebbe opportuno che ogni comunità, in 
una domenica dell’Anno liturgico, potesse rin-
novare l’impegno per la diffusione, la conoscen-
za e l’approfondimento della Sacra Scrittura: 
una domenica dedicata interamente alla Parola 
di Dio, per comprendere l’inesauribile ricchez-
za che proviene da quel dialogo costante di Dio 
con il suo popolo. Non mancherà la creatività 
per arricchire questo momento con iniziative 
che stimolino i credenti ad essere strumenti 
vivi di trasmissione della Parola. Certamente, 
tra queste iniziative vi è la diffusione più ampia 
della lectio divina, affinché, attraverso la lettura 
orante del testo sacro, la vita spirituale trovi so-
stegno e crescita. La lectio divina sui temi della 
misericordia permetterà di toccare con mano 
quanta fecondità viene dal testo sacro, letto alla 
luce dell’intera tradizione spirituale della Chie-
sa, che sfocia necessariamente in gesti e opere 
concrete di carità.

8. La celebrazione della misericordia avvie-
ne in modo del tutto particolare con il Sacra-
mento della Riconciliazione. È questo il mo-
mento in cui sentiamo l’abbraccio del Padre 
che viene incontro per restituirci la grazia di 
essere di nuovo suoi figli. Noi siamo peccatori 
e portiamo con noi il peso della contraddizione 
tra ciò che vorremmo fare e quanto invece con-
cretamente facciamo (cfr. Rm 7,14-21); la gra-
zia, tuttavia, ci precede sempre, e assume il vol-
to della misericordia che si rende efficace nella 
riconciliazione e nel perdono. Dio fa compren-
dere il suo immenso amore proprio davanti al 
nostro essere peccatori. La grazia è più forte, e 
supera ogni possibile resistenza, perché l’amo-
re tutto vince (cfr. 1 Cor 13,7).

Nel Sacramento del Perdono Dio mostra la 
via della conversione a Lui, e invita a sperimen-
tare di nuovo la sua vicinanza. È un perdono 
che può essere ottenuto iniziando, anzitutto, 
a vivere la carità. Lo ricorda anche l’apostolo 
Pietro quando scrive che «L’amore copre una 
moltitudine di peccati» (1 Pt 4,8). Solo Dio per-



Mieac Sussidio personale e di gruppo 2017-18

34

Mieac Sussidio personale e di gruppo 2017-18

35

dona i peccati, ma chiede anche a noi di essere 
pronti al perdono verso gli altri, così come Lui 
perdona i nostri: «Rimetti a noi i nostri debiti, 
come anche noi li rimettiamo ai nostri debito-
ri» (Mt 6,12). Quanta tristezza quando rimania-
mo chiusi in noi stessi e incapaci di perdonare! 
Prendono il sopravvento il rancore, la rabbia, la 
vendetta, rendendo la vita infelice e vanifican-
do l’impegno gioioso per la misericordia.

9. Un’esperienza di grazia che la Chiesa ha 
vissuto con tanta efficacia nell’Anno giubilare è 
stato certamente il servizio dei Missionari della 
Misericordia. La loro azione pastorale ha voluto 
rendere evidente che Dio non pone alcun con-
fine per quanti lo cercano con cuore pentito, 
perché a tutti va incontro come un Padre. Ho 
ricevuto tante testimonianze di gioia per il rin-
novato incontro con il Signore nel Sacramento 
della Confessione. Non perdiamo l’opportuni-
tà di vivere la fede anche come esperienza di 
riconciliazione. «Lasciatevi riconciliare con 
Dio» (2 Cor 5,20) è l’invito che ancora ai no-
stri giorni l’Apostolo rivolge per far scoprire ad 
ogni credente la potenza dell’amore che rende 
una «creatura nuova» (2 Cor 5,17).

Esprimo la mia gratitudine ad ogni Missio-
nario della Misericordia per questo prezioso 
servizio offerto per rendere efficace la grazia 
del perdono. Questo ministero straordinario, 
tuttavia, non si conclude con la chiusura del-
la Porta Santa. Desidero, infatti, che permanga 
ancora, fino a nuova disposizione, come segno 
concreto che la grazia del Giubileo continua ad 
essere, nelle varie parti del mondo, viva ed ef-
ficace. Sarà cura del Pontificio Consiglio per la 
Promozione della Nuova Evangelizzazione se-
guire in questo periodo i Missionari della Mi-
sericordia, come espressione diretta della mia 
sollecitudine e vicinanza e trovare le forme più 
coerenti per l’esercizio di questo prezioso mi-
nistero.

10. Ai sacerdoti rinnovo l’invito a preparar-
si con grande cura al ministero della Confes-
sione, che è una vera missione sacerdotale. Vi 
ringrazio sentitamente per il vostro servizio e vi 
chiedo di essere accoglienti con tutti; testimo-
ni della tenerezza paterna nonostante la gravità 
del peccato; solleciti nell’aiutare a riflettere sul 
male commesso; chiari nel presentare i principi 
morali; disponibili ad accompagnare i fedeli nel 
percorso penitenziale, mantenendo il loro pas-

so con pazienza; lungimiranti nel discernimen-
to di ogni singolo caso; generosi nel dispensare 
il perdono di Dio. Come Gesù davanti alla don-
na adultera scelse di rimanere in silenzio per 
salvarla dalla condanna a morte, così anche il 
sacerdote nel confessionale sia magnanimo di 
cuore, sapendo che ogni penitente lo richiama 
alla sua stessa condizione personale: peccatore, 
ma ministro di misericordia.

11. Vorrei che tutti noi meditassimo le pa-
role dell’Apostolo, scritte verso la fine della sua 
vita,

quando a Timoteo confessa di essere stato 
il primo dei peccatori, «ma appunto per que-
sto ho ottenuto misericordia» (1 Tm 1,16). Le 
sue parole hanno una forza prorompente per 
provocare anche noi a riflettere sulla nostra 
esistenza e per vedere all’opera la misericordia 
di Dio nel cambiare, convertire e trasformare il 
nostro cuore: «Rendo grazie a colui che mi ha 
reso forte, Cristo Gesù Signore nostro, perché 
mi ha giudicato degno di fiducia mettendo al 
suo servizio me, che prima ero un bestemmia-
tore, un persecutore e un violento. Ma mi è sta-
ta usata misericordia» (1 Tm 1,12-13).

Ricordiamo con sempre rinnovata passio-
ne pastorale, pertanto, le parole dell’Apostolo: 
«Dio ci ha riconciliati con sé mediante Cristo e 
ha affidato a noi il ministero della riconciliazio-
ne» (2 Cor 5,18).

Noi per primi siamo stati perdonati in vi-
sta di questo ministero; resi testimoni in prima 
persona dell’universalità del perdono. Non c’è 
legge né precetto che possa impedire a Dio di 
riabbracciare il figlio che torna da Lui ricono-
scendo di avere sbagliato, ma deciso a ricomin-
ciare da capo.

Fermarsi soltanto alla legge equivale a vani-
ficare la fede e la misericordia divina. C’è un va-
lore propedeutico nella legge (cfr. Gal 3,24) che 
ha come fine la carità (cfr. 1 Tm 1,5). Tuttavia, il 
cristiano è chiamato a vivere la novità del Van-
gelo, «la legge dello Spirito, che dà vita in Cristo 
Gesù» (Rm 8,2). Anche nei casi più complessi, 
dove si è tentati di far prevalere una giustizia che 
deriva solo dalle norme, si deve credere nella 
forza che scaturisce dalla grazia divina.

Noi confessori abbiamo esperienza di tan-
te conversioni che si manifestano sotto i nostri 
occhi. Sentiamo, quindi, la responsabilità di 
gesti e parole che possano giungere nel pro-

fondo del cuore del penitente, perché scopra 
la vicinanza e la tenerezza del Padre che per-
dona. Non vanifichiamo questi momenti con 
comportamenti che possano contraddire l’e-
sperienza della misericordia che viene ricerca-
ta. Aiutiamo, piuttosto, a illuminare lo spazio 
della coscienza personale con l’amore infinito 
di Dio (cfr. 1 Gv 3,20).

Il Sacramento della Riconciliazione ha bi-
sogno di ritrovare il suo posto centrale nella 
vita cristiana; per questo richiede sacerdoti che 
mettano la loro vita a servizio del «ministero 
della riconciliazione» (2 Cor 5,18) in modo tale 
che, mentre a nessuno sinceramente pentito è 
impedito di accedere all’amore del Padre che 
attende il suo ritorno, a tutti è offerta la pos-
sibilità di sperimentare la forza liberatrice del 
perdono.

Un’occasione propizia può essere la cele-
brazione dell’iniziativa 24 ore per il Signore in 
prossimità della IV domenica di Quaresima, 
che già trova molto consenso nelle Diocesi e 
che rimane un richiamo pastorale forte per vi-
vere intensamente il Sacramento della Confes-
sione.

12. In forza di questa esigenza, perché nes-
sun ostacolo si interponga tra la richiesta di ri-
conciliazione e il perdono di Dio, concedo d’o-
ra innanzi a tutti i sacerdoti, in forza del loro 
ministero, la facoltà di assolvere quanti hanno 
procurato peccato di aborto. Quanto avevo 
concesso limitatamente al periodo giubilare 
viene ora esteso nel tempo, nonostante qualsia-
si cosa in contrario. Vorrei ribadire con tutte le 
mie forze che l’aborto è un grave peccato, per-
ché pone fine a una vita innocente. Con altret-
tanta forza, tuttavia, posso e devo affermare che 
non esiste alcun peccato che la misericordia di 
Dio non possa raggiungere e distruggere quan-
do trova un cuore pentito che chiede di ricon-
ciliarsi con il Padre. Ogni sacerdote, pertanto, 
si faccia guida, sostegno e conforto nell’accom-
pagnare i penitenti in questo cammino di spe-
ciale riconciliazione.

Nell’Anno del Giubileo avevo concesso ai 
fedeli che per diversi motivi frequentano le 
chiese officiate dai sacerdoti della Fraternità 
San Pio X di ricevere validamente e lecitamen-
te l’assoluzione sacramentale dei loro peccati. 
Per il bene pastorale di questi fedeli, e confi-
dando nella buona volontà dei loro sacerdoti 

perché si possa recuperare, con l’aiuto di Dio, 
la piena comunione nella Chiesa Cattolica, sta-
bilisco per mia propria decisione di estendere 
questa facoltà oltre il periodo giubilare, fino a 
nuove disposizioni in proposito, perché a nes-
suno venga mai a mancare il segno sacramen-
tale della riconciliazione attraverso il perdono 
della Chiesa.

13. La misericordia possiede anche il vol-
to della consolazione. «Consolate, consolate il 
mio popolo» (Is 40,1) sono le parole accorate 
che il profeta fa sentire ancora oggi, perché 
possa giungere a quanti sono nella sofferenza e 
nel dolore una parola di speranza. Non lascia-
moci mai rubare la speranza che proviene dalla 
fede nel Signore risorto. È vero, spesso siamo 
messi a dura prova, ma non deve mai venire 
meno la certezza che il Signore ci ama. La sua 
misericordia si esprime anche nella vicinanza, 
nell’affetto e nel sostegno che tanti fratelli e so-
relle possono offrire quando sopraggiungono i 
giorni della tristezza e dell’afflizione. Asciuga-
re le lacrime è un’azione concreta che spezza 
il cerchio di solitudine in cui spesso veniamo 
rinchiusi.

Tutti abbiamo bisogno di consolazione 
perché nessuno è immune dalla sofferenza, 
dal dolore e dall’incomprensione. Quanto do-
lore può provocare una parola astiosa, frutto 
dell’invidia, della gelosia e della rabbia! Quanta 
sofferenza provoca l’esperienza del tradimento, 
della violenza e dell’abbandono; quanta ama-
rezza dinanzi alla morte delle persone care! 
Eppure, mai Dio è lontano quando si vivono 
questi drammi. Una parola che rincuora, un 
abbraccio che ti fa sentire compreso, una ca-
rezza che fa percepire l’amore, una preghiera 
che permette di essere più forte... sono tutte 
espressioni della vicinanza di Dio attraverso la 
consolazione offerta dai fratelli.

A volte, anche il silenzio potrà essere di 
grande aiuto; perché a volte non ci sono parole 
per dare risposta agli interrogativi di chi soffre. 
Alla mancanza della parola, tuttavia, può sup-
plire la compassione di chi è presente, vicino, 
ama e tende la mano. Non è vero che il silenzio 
sia un atto di resa, al contrario, è un momento 
di forza e di amore. Anche il silenzio appartiene 
al nostro linguaggio di consolazione perché si 
trasforma in un’opera concreta di condivisione 
e partecipazione alla sofferenza del fratello.



Mieac Sussidio personale e di gruppo 2017-18

36

Mieac Sussidio personale e di gruppo 2017-18

37

14. In un momento particolare come il no-
stro, che tra tante crisi vede anche quella della 
famiglia, è importante che giunga una parola di 
forza consolatrice alle nostre famiglie. Il dono 
del matrimonio è una grande vocazione a cui, 
con la grazia di Cristo, corrispondere nell’amo-
re generoso, fedele e paziente. La bellezza della 
famiglia permane immutata, nonostante tante 
oscurità e proposte alternative: «La gioia dell’a-
more che si vive nelle famiglie è anche il giubi-
lo della Chiesa». Il sentiero della vita che porta 
un uomo e una donna a incontrarsi, amarsi, e 
davanti a Dio a promettersi fedeltà per sempre, 
è spesso interrotto da sofferenza, tradimento e 
solitudine. La gioia per il dono dei figli non è 
immune dalle preoccupazioni dei genitori ri-
guardo alla loro crescita e formazione, riguar-
do a un futuro degno di essere vissuto intensa-
mente.

La grazia del Sacramento del Matrimonio 
non solo fortifica la famiglia perché sia luogo 
privilegiato in cui vivere la misericordia, ma 
impegna la comunità cristiana, e tutta l’azione 
pastorale, a far emergere il grande valore pro-
positivo della famiglia. Questo Anno giubila-
re, comunque, non può far perdere di vista la 
complessità dell’attuale realtà familiare. L’e-
sperienza della misericordia ci rende capaci di 
guardare a tutte le difficoltà umane con l’atteg-
giamento dell’amore di Dio, che non si stanca 
di accogliere e di accompagnare.

Non possiamo dimenticare che ognuno 
porta con sé la ricchezza e il peso della propria 
storia, che lo contraddistingue da ogni altra 
persona. La nostra vita, con le sue gioie e i suoi 
dolori, è qualcosa di unico e irripetibile, che 
scorre sotto lo sguardo misericordioso di Dio. 
Ciò richiede, soprattutto da parte del sacerdo-
te, un discernimento spirituale attento, profon-
do e lungimirante perché chiunque, nessuno 
escluso, qualunque situazione viva, possa sen-
tirsi concretamente accolto da Dio, partecipare 
attivamente alla vita della comunità ed essere 
inserito in quel Popolo di Dio che, instancabil-
mente, cammina verso la pienezza del regno di 
Dio, regno di giustizia, di amore, di perdono e 
di misericordia.

15. Particolare rilevanza riveste il momen-
to della morte. La Chiesa ha sempre vissuto 
questo passaggio drammatico alla luce della 
risurrezione di Gesù Cristo, che ha aperto la 

strada per la certezza della vita futura. Abbia-
mo una grande sfida da accogliere, soprattutto 
nella cultura contemporanea che spesso ten-
de a banalizzare la morte fino a farla diventa-
re una semplice finzione, o a nasconderla. La 
morte invece va affrontata e preparata come 
passaggio doloroso e ineludibile ma carico di 
senso: quello dell’estremo atto di amore verso 
le persone che ci lasciano e verso Dio a cui si va 
incontro. In tutte le religioni il momento della 
morte, come quello della nascita, è accompa-
gnato da una presenza religiosa. Noi viviamo 
l’esperienza delle esequie come preghiera ca-
rica di speranza per l’anima del defunto e per 
dare consolazione a quanti soffrono il distacco 
dalla persona amata.

Sono convinto che abbiamo bisogno, nell’a-
zione pastorale animata da fede viva, di far 
toccare con mano quanto i segni liturgici e le 
nostre preghiere siano espressione della miseri-
cordia del Signore. È Lui stesso che offre parole 
di speranza, perché niente e nessuno potranno 
mai separare dal suo amore (cfr. Rm 8,35). La 
condivisione di questo momento da parte del 
sacerdote è un accompagnamento importan-
te, perché permette di vivere la vicinanza alla 
comunità cristiana nel momento di debolezza, 
solitudine, incertezza e pianto.

16. Termina il Giubileo e si chiude la Porta 
Santa. Ma la porta della misericordia del nostro 
cuore rimane sempre spalancata. Abbiamo im-
parato che Dio si china su di noi (cfr. Os 11,4) 
perché anche noi possiamo imitarlo nel chinar-
ci sui fratelli. La nostalgia di tanti di ritornare 
alla casa del Padre, che attende la loro venuta, 
è suscitata anche da testimoni sinceri e gene-
rosi della tenerezza divina. La Porta Santa che 
abbiamo attraversato in questo Anno giubilare 
ci ha immesso nella via della carità che siamo 
chiamati a percorrere ogni giorno con fedeltà 
e gioia. È la strada della misericordia che per-
mette di incontrare tanti fratelli e sorelle che 
tendono la mano perché qualcuno la possa af-
ferrare per camminare insieme.

Voler essere vicini a Cristo esige di farsi 
prossimo verso i fratelli, perché niente è più 
gradito al Padre se non un segno concreto di 
misericordia. Per sua stessa natura, la miseri-
cordia si rende visibile e tangibile in un’azione 
concreta e dinamica. Una volta che la si è speri-
mentata nella sua verità, non si torna più indie-

tro: cresce continuamente e trasforma la vita. 
È un’autentica nuova creazione che realizza un 
cuore nuovo, capace di amare in modo pieno, e 
purifica gli occhi perché riconoscano le neces-
sità più nascoste. Come sono vere le parole con 
cui la Chiesa prega nella Veglia Pasquale, dopo 
la lettura del racconto della creazione: «O Dio, 
che in modo mirabile ci hai creati a tua imma-
gine e in modo più mirabile ci hai rinnovati e 
redenti».

La misericordia rinnova e redime, perché è 
l’incontro di due cuori: quello di Dio che viene 
incontro a quello dell’uomo. Questo si riscal-
da e il primo lo risana: il cuore di pietra viene 
trasformato in cuore di carne (cfr. Ez 36,26), 
capace di amare nonostante il suo peccato. Qui 
si percepisce di essere davvero una «nuova cre-
atura» (cfr. Gal 6,15): sono amato, dunque esi-
sto; sono perdonato, quindi rinasco a vita nuo-
va; sono stato «misericordiato», quindi divento 
strumento di misericordia.

17. Durante l’Anno Santo, specialmente nei 
«venerdì della misericordia», ho potuto toccare 
con mano quanto bene è presente nel mondo. 
Spesso non è conosciuto perché si realizza quo-
tidianamente in maniera discreta e silenziosa. 
Anche se non fanno notizia, esistono tuttavia 
tanti segni concreti di bontà e di tenerezza ri-
volti ai più piccoli e indifesi, ai più soli e abban-
donati.

Esistono davvero dei protagonisti della ca-
rità che non fanno mancare la solidarietà ai più 
poveri e infelici. Ringraziamo il Signore per 
questi doni preziosi che invitano a scoprire la 
gioia del farsi prossimo davanti alla debolezza 
dell’umanità ferita. Con gratitudine penso ai 
tanti volontari che ogni giorno dedicano il loro 
tempo a manifestare la presenza e vicinanza di 
Dio con la loro dedizione. Il loro servizio è una 
genuina opera di misericordia, che aiuta tante 
persone ad avvicinarsi alla Chiesa.

18. È il momento di dare spazio alla fantasia 
della misericordia per dare vita a tante nuove 
opere, frutto della grazia. La Chiesa ha bisogno 
di raccontare oggi quei «molti altri segni» che 
Gesù ha compiuto e che «non sono stati scritti» 
(Gv 20,30), affinché siano espressione eloquen-
te della fecondità dell’amore di Cristo e della 
comunità che vive di Lui. Sono passati più di 
duemila anni, eppure le opere di misericordia 
continuano a rendere visibile la bontà di Dio.

Ancora oggi intere popolazioni soffrono 
la fame e la sete, e quanta preoccupazione 
suscitano le immagini di bambini che nulla 
hanno per cibarsi. Masse di persone conti-
nuano a migrare da un Paese all’altro in cerca 
di cibo, lavoro, casa e pace. La malattia, nelle 
sue varie forme, è un motivo permanente di 
sofferenza che richiede aiuto, consolazione e 
sostegno. Le carceri sono luoghi in cui spes-
so, alla pena restrittiva, si aggiungono disa-
gi a volte gravi, dovuti a condizioni di vita 
disumane. L’analfabetismo è ancora molto 
diffuso e impedisce ai bambini e alle bam-
bine di formarsi e li espone a nuove forme 
di schiavitù. La cultura dell’individualismo 
esasperato, soprattutto in occidente, porta a 
smarrire il senso di solidarietà e di responsa-
bilità verso gli altri.

Dio stesso rimane oggi uno sconosciuto per 
molti; ciò rappresenta la più grande povertà e 
il maggior ostacolo al riconoscimento della di-
gnità inviolabile della vita umana.

Insomma, le opere di misericordia corpora-
le e spirituale costituiscono fino ai nostri giorni 
la verifica della grande e positiva incidenza del-
la misericordia come valore sociale. Essa infatti 
spinge a rimboccarsi le maniche per restituire 
dignità a milioni di persone che sono nostri 
fratelli e sorelle, chiamati con noi a costruire 
una «città affidabile».

19. Tanti segni concreti di misericordia 
sono stati realizzati durante questo Anno San-
to. Comunità, famiglie e singoli credenti han-
no riscoperto la gioia della condivisione e la 
bellezza della solidarietà. Eppure non basta. Il 
mondo continua a generare nuove forme di 
povertà spirituale e materiale che attentano alla 
dignità delle persone. È per questo che la Chie-
sa dev’essere sempre vigile e pronta per indi-
viduare nuove opere di misericordia e attuarle 
con generosità ed entusiasmo.

Poniamo, dunque, ogni sforzo per dare for-
me concrete alla carità e al tempo stesso intel-
ligenza alle opere di misericordia. Quest’ultima 
possiede un’azione inclusiva, per questo tende 
ad allargarsi a macchia d’olio e non conosce li-
miti. E in questo senso siamo chiamati a dare 
volto nuovo alle opere di misericordia che co-
nosciamo da sempre. La misericordia, infatti, 
eccede; va sempre oltre, è feconda. È come il 
lievito che fa fermentare la pasta (cfr. Mt 13,33) 



Mieac Sussidio personale e di gruppo 2017-18

38

Mieac Sussidio personale e di gruppo 2017-18

39

e come un granello di senape che diventa un 
albero (cfr. Lc 13,19).

Pensiamo solo, a titolo esemplificativo, 
all’opera di misericordia corporale vestire chi 
è nudo (cfr. Mt 25,36.38.43.44). Essa ci ripor-
ta ai primordi, al giardino dell’Eden, quando 
Adamo ed Eva scoprirono di essere nudi e, sen-
tendo avvicinarsi il Signore, ebbero vergogna e 
si nascosero (cfr. Gen 3,7-8). Sappiamo che il 
Signore li punì; tuttavia, Egli «fece all’uomo e 
a sua moglie tuniche di pelle e li vestì» (Gen 
3,21). La vergogna viene superata e la dignità 
restituita.

Fissiamo lo sguardo anche su Gesù al Gol-
gota. Il Figlio di Dio sulla croce è nudo; la sua 
tunica è stata sorteggiata e presa dai soldati (cfr. 
Gv 19,23-24); Lui non ha più nulla. Sulla croce 
si rivela all’estremo la condivisione di Gesù con 
quanti hanno perso dignità perché privati del 
necessario.

Come la Chiesa è chiamata ad essere la «tu-
nica di Cristo» per rivestire il suo Signore, così 
è impegnata a rendersi solidale con i nudi della 
terra perché riacquistino la dignità di cui sono 
stati spogliati. «(Ero) nudo e mi avete vestito» 
(Mt 25,36), pertanto, obbliga a non voltare lo 
sguardo davanti alle nuove forme di povertà e 
di emarginazione che impediscono alle perso-
ne di vivere dignitosamente.

Non avere il lavoro e non ricevere il giusto 
salario; non poter avere una casa o una terra 
dove abitare; essere discriminati per la fede, la 
razza, lo stato sociale...: queste e molte altre sono 
condizioni che attentano alla dignità della per-
sona, di fronte alle quali l’azione misericordiosa 
dei cristiani risponde anzitutto con la vigilanza 
e la solidarietà. Quante sono oggi le situazioni 
in cui possiamo restituire dignità alle persone e 
consentire una vita umana! Pensiamo solo a tan-
ti bambini e bambine che subiscono violenze di 
vario genere, che rubano loro la gioia della vita. I 
loro volti tristi e disorientati sono impressi nella 
mia mente; chiedono il nostro aiuto per essere 
liberati dalle schiavitù del mondo contempora-
neo. Questi bambini sono i giovani di domani; 
come li stiamo preparando a vivere con dignità 
e responsabilità? Con quale speranza possono 
affrontare il loro presente e il loro futuro?

Il carattere sociale della misericordia esige 
di non rimanere inerti e di scacciare l’indiffe-
renza e l’ipocrisia, perché i piani e i progetti 

non rimangano lettera morta. Lo Spirito San-
to ci aiuti ad essere sempre pronti ad offrire in 
maniera fattiva e disinteressata il nostro ap-
porto, perché la giustizia e una vita dignitosa 
non rimangano parole di circostanza, ma siano 
l’impegno concreto di chi intende testimoniare 
la presenza del Regno di Dio.

20. Siamo chiamati a far crescere una cul-
tura della misericordia, basata sulla riscoperta 
dell’incontro con gli altri: una cultura in cui 
nessuno guarda all’altro con indifferenza né 
gira lo sguardo quando vede la sofferenza dei 
fratelli. Le opere di misericordia sono “artigia-
nali”: nessuna di esse è uguale all’altra; le no-
stre mani possono modellarle in mille modi, 
e anche se unico è Dio che le ispira e unica la 
“materia” di cui sono fatte, cioè la misericordia 
stessa, ciascuna acquista una forma diversa.

Le opere di misericordia, infatti, toccano 
tutta la vita di una persona. È per questo che 
possiamo dar vita a una vera rivoluzione cul-
turale proprio a partire dalla semplicità di ge-
sti che sanno raggiungere il corpo e lo spirito, 
cioè la vita delle persone. È un impegno che la 
comunità cristiana può fare proprio, nella con-
sapevolezza che la Parola del Signore sempre 
la chiama ad uscire dall’indifferenza e dall’in-
dividualismo in cui si è tentati di rinchiudersi 
per condurre un’esistenza comoda e senza pro-
blemi. «I poveri li avete sempre con voi» (Gv 
12,8), dice Gesù ai suoi discepoli. Non ci sono 
alibi che possono giustificare un disimpegno 
quando sappiamo che Lui si è identificato con 
ognuno di loro.

La cultura della misericordia si forma nella 
preghiera assidua, nella docile apertura all’a-
zione dello Spirito, nella familiarità con la vita 
dei santi e nella vicinanza concreta ai poveri. 
È un invito pressante a non fraintendere dove 
è determinante impegnarsi. La tentazione di 
fare la «teoria della misericordia» si supera nel-
la misura in cui questa si fa vita quotidiana di 
partecipazione e condivisione. D’altronde, non 
dovremmo mai dimenticare le parole con cui 
l’apostolo Paolo, raccontando il suo incontro 
con Pietro, Giacomo e Giovanni, dopo la con-
versione, mette in risalto un aspetto essenziale 
della sua missione e di tutta la vita cristiana: «Ci 
pregarono soltanto di ricordarci dei poveri, ed 
è quello che mi sono preoccupato di fare» (Gal 
2,10). Non possiamo dimenticarci dei poveri: è 

un invito più che mai attuale che si impone per 
la sua evidenza evangelica.

21. L’esperienza del Giubileo imprima in 
noi le parole dell’apostolo Pietro: «Un tempo 
eravate esclusi dalla misericordia; ora, invece, 
avete ottenuto misericordia» (1 Pt 2,10). Non 
teniamo gelosamente solo per noi quanto ab-
biamo ricevuto; sappiamo condividerlo con i 
fratelli sofferenti perché siano sostenuti dalla 
forza della misericordia del Padre. Le nostre 
comunità si aprano a raggiungere quanti vivo-
no nel loro territorio perché a tutti giunga la 
carezza di Dio attraverso la testimonianza dei 
credenti.

Questo è il tempo della misericordia. Ogni 
giorno del nostro cammino è segnato dalla pre-
senza di Dio che guida i nostri passi con la forza 
della grazia che lo Spirito infonde nel cuore per 
plasmarlo e renderlo capace di amare. È il tem-
po della misericordia per tutti e per ognuno, 
perché nessuno possa pensare di essere estra-
neo alla vicinanza di Dio e alla potenza della 
sua tenerezza. È il tempo della misericordia 
perché quanti sono deboli e indifesi, lontani e 
soli possano cogliere la presenza di fratelli e so-
relle che li sorreggono nelle necessità. È il tem-
po della misericordia perché i poveri sentano su 
di sé lo sguardo rispettoso ma attento di quanti, 
vinta l’indifferenza, scoprono l’essenziale della 
vita. È il tempo della misericordia perché ogni 
peccatore non si stanchi di chiedere perdono e 
sentire la mano del Padre che sempre accoglie 
e stringe a sé.

Alla luce del «Giubileo delle persone social-
mente escluse», mentre in tutte le cattedrali e 
nei santuari del mondo si chiudevano le Por-
te della Misericordia, ho intuito che, come 
ulteriore segno concreto di questo Anno San-
to straordinario, si debba celebrare in tutta la 
Chiesa, nella ricorrenza della XXXIII Dome-
nica del Tempo Ordinario, la Giornata mon-
diale dei poveri. Sarà la più degna preparazione 
per vivere la solennità di Nostro Signore Gesù 
Cristo Re dell’Universo, il quale si è identifica-
to con i piccoli e i poveri e ci giudicherà sulle 
opere di misericordia (cfr. Mt 25,31-46). Sarà 
una Giornata che aiuterà le comunità e ciascun 
battezzato a riflettere su come la povertà stia al 
cuore del Vangelo e sul fatto che, fino a quan-
do Lazzaro giace alla porta della nostra casa 
(cfr. Lc 16,19-21), non potrà esserci giustizia né 

pace sociale. Questa Giornata costituirà anche 
una genuina forma di nuova evangelizzazione 
(cfr.  Mt 11,5), con la quale rinnovare il volto 
della Chiesa nella sua perenne azione di con-
versione pastorale per essere testimone della 
misericordia.

22. Su di noi rimangono sempre rivolti gli 
occhi misericordiosi della Santa Madre di Dio. 
Lei è la prima che apre la strada e ci accompa-
gna nella testimonianza dell’amore. La Madre 
della Misericordia raccoglie tutti sotto la pro-
tezione del suo manto, come spesso l’arte l’ha 
voluta rappresentare. Confidiamo nel suo ma-
terno aiuto e seguiamo la sua perenne indica-
zione a guardare a Gesù, volto raggiante della 
misericordia di Dio.

Dato a Roma, presso San Pietro, il 20 no-
vembre, Solennità di Nostro Signore Gesù Cri-
sto Re dell’Universo, dell’Anno del Signore 2016, 
quarto di pontificato.

+ Francesco



40

Mieac Sussidio personale e di gruppo 2017-18

41

I discepoli di Emmaus*

don antonio mastantuono

Una pagina, quella del vangelo di 
oggi, oggetto di innumerevoli com-

menti per il suo essere insieme una sorta di 
microcosmo della fede cristiana e dell’auten-
ticamente umano1. Microcosmo della fede 
perché ne contiene gli elementi essenziali: la 
venuta del Risorto sempre da riconoscere, 
l’intelligenza delle Scritture, lo scandalo del-
la croce, l’eucaristia, l’annuncio «il Signore è 
risorto», la comunione nella Chiesa; micro-
cosmo dell’autenticamente umano, perché è 
un’affascinante esperienza umana, un vero e 
proprio itinerario di maturazione umana. Vi 
si trova l’esperienza della disillusione, la ricer-
ca di senso, il cammino, il dialogo, la sofferen-
za e la morte, lo scendere della sera con le sue 
tenebre e paure, l’ospitalità, la condivisione 
del pane, l’apertura degli occhi che è ricono-
scimento, comprensione e ritorno alla relazio-
ne abbandonata. Ad essa ci accostiamo perché 
anche i nostri cuori possano ardere nel nostro 
petto e, nutriti del pane eucaristico, ripartia-
mo gioiosi annunciatori del Signore risorto. 

Due discepoli, sulla via di Emmaus, il passo 
stanco, il volto triste, mentre si allontanano da 
Gerusalemme, città della salvezza…

Cammino dell’uomo di ogni tempo, meta-
fora del nostro tempo, epoca delle passioni tri-
sti, come è stato scritto, società dell’incertezza, 
del rischio, della gratificazione istantanea…

Cammino di chi lascia Gerusalemme e 
va verso Emmaus, nome senza traccia di sto-

*	Omelia di don Antonio Mastantuono (Vice Assistente generale 
dell’ACI) nella Celebrazione Eucaristica del 30 aprile 2017 in 
occasione della XVI Assemblea nazionale dell’Azione Cattolica 
Italiana.

1	Per un approfondimento di questa prospettiva vd. B. Chenu, 
I discepoli di Emmaus, Brescia 2005.

ria, senza identità topografica ben definita, 
non-luogo… come i tanti non-luoghi delle no-
stre città. 

I due se ne vanno delusi: sogni, progetti, at-
tese tutto sembra irrimediabilmente crollato, 
sepolto dietro la pietra che Giuseppe d’Arima-
tea ha rotolato all’ingresso del sepolcro. Ave-
vano l’impressione che tutto un mondo fosse 
crollato e che essi si fossero amaramente risve-
gliati da un sogno troppo bello. Tutto sembrava 
finito. Anni di speranza e di dedizione, anni di 
prodigi che lasciavano sognare magnifici trion-
fi, anni di fede e di attesa, di dolcezza e di luce. 
E, tuttavia, non del tutto rassegnati… 

Mentre i passi si allontanano da Gerusalem-
me, i discorsi tornano sui fatti drammatici de-
gli ultimi giorni, a quella Croce cui sembra irri-
mediabilmente inchiodata la grande speranza, 
che quel singolare uomo di Nazaret aveva ac-
ceso nei cuori, dando un senso e una direzione 
nuova alla loro vita.

Conversavano e discutevano insieme...
Il pensiero torna là, nostalgia del totalmente 

altro.. Parabola di un pensiero non del tutto ri-
piegato, non oscurato dalla quella debolezza ri-
nunciataria che estenua la ricerca, non annichi-
lito dall’ospite inquietante.., ancora desideroso, 
invece, di conoscere, di comprendere, ancora 
desideroso di verità…

Quei due discepoli hanno il cuore ferito, non 
chiuso. È solo uno spiraglio, ma tanto basta.

Gesù si avvicina discretamente, fa il passo 
con loro, domanda e ascolta.. fa propri gli in-
terrogativi e le inquietudini che agitano il loro 
cuore… Li avvicina nell’ora della tristezza: è 
una regola della sua condotta. Alla Maddalena 
apparve mentre piangeva, agli Undici mentre 

erano tristi e turbati sul lago dopo una notte di 
pesca infruttuosa, a Tommaso nell’ora dell’in-
credulità. Li accosta nella tristezza e nella soli-
tudine.

«È sempre lui che viene a noi. – scriveva 
Michel de Certeau – Dio si fa nostro prossimo. 
A queste pecore senza pastore, a questi malati 
senza medico, a questi uomini spogliati delle 
loro speranze ma ancora abitati dal suo ricordo 
e che lo cercano anche là dove sanno bene di 
non trovarlo; proprio in questo povero tesoro 
dei sogni perduti, Gesù si avvicina. Essi lo rim-
piangono ed egli è là che cammina con loro. 
“lui” e “loro”…»2.

Finse di non saperne nulla, accerchiò la 
loro delusa narrazione e accettò di sentirsi rin-
facciare il timore d’essere stati degli illusi per 
aver dato fiducia ad un cantastorie. Non s’ar-
rabbia, non s’incaponisce, non tiene il muso 
a quei due viandanti tristi e solitari: sempli-
cemente s’accorge che anche loro non hanno 
capito. S’immaginavano dell’altro, lo imma-
ginavano un Altro, s’attendevano tutt’altro 
Messia. S’aspettavano l’avvento di una forza 
disumana, che spezzasse il giogo che gravava 
sui loro cuori, che allontanasse quel fastidioso 
sospetto d’essere in balìa dell’arroganza uma-
na. Loro svuotano il sacco, Lui ascolta e – ma-
gari con qualche cenno di capo – fa come cen-
no di continuare, di raccontare, di raccontarsi. 
Com’è imbarazzante Cristo quando cammina 
fianco a fianco e gli occhi son incapaci e tardi 
nel riconoscerlo!

L’atteggiamento di Gesù non è il frutto di 
un fine approccio psicologico: è la dinamica 
dell’incarnazione. 

È una forma di kenosi del sapere che pur di 
guadagnare qualcuno si abbassa; è la modali-
tà che anche il nostro stile ecclesiale dovrebbe 
conoscere. Solo chi è consapevole che ogni sa-
pere, dunque anche il suo, non può essere asso-
luto, è disposto al dialogo, allo scambio, che è 
sempre una dinamica di dare e ricevere. Il Cri-
sto di Emmaus sembra dirci che evangelizzare 
è anzitutto saper ascoltare e non solo asserire, 
è saper suscitare domande e non solo dare ri-
sposte. Evangelizzare è cercare e, perfino, men-
dicare il dialogo: l’evangelizzatore è un mendi-
cante che dice ad un altro mendicante dove si 
trova il pane. 
2	  M.de Certeau, I pellegrini di Emmaus, Assisi 2009, 11.

«La sua attenzione li crea li rispetta: essa li 
genera alla “loro” esistenza, a questa via che 
viene a lui e che è un dialogo con lui»3.

Poi rilancia l’avventura. E compie il miraco-
lo più ardito, quello d’infiammare gli animi af-
franti e di far battere i cuori affaticati: mostrando 
loro come la Croce non fu una cosa incidentale, 
un fatto di cronaca antipatica. Quel luogo del 
Cranio – freddo, traditore, funesto – fu il luogo 
dell’Amore: della riscossa, della pienezza e del 
futuro che irrompe dentro un presente difficile 
da decifrare. La mano di Dio era posata là dove 
sembra impossibile, proprio là dove sembrava 
assurdo: sulla croce. Così nascosta da sembrare 
assente, mentre invece sta tessendo il filo della 
tela del mondo. Non dimentichiamolo: più la 
mano di Dio è nascosta più è potente!

La fiamma si riaccende, anche se solo più 
tardi i discepoli ne saranno pienamente consa-
pevoli: Non ci ardeva forse il cuore nel petto 
mentre conversava con noi lungo il cammino, 
quando ci spiegava le Scritture? La didattica di 
Gesù è lineare, paziente, finemente argomenta-
tiva. Ascoltarlo è una rinnovata emozione; ma 
il cristianesimo non è una scelta emotiva! 

Non basta un’emozione per riconoscere il 
Risorto: la Maddalena lo scambiò per un orto-
lano (Gv 20,15), gli apostoli lo presero per un 
fantasma (Lc 24, 36-42), o uno qualunque (Gv 
21, 4-5), i discepoli di Emmaus per un forestie-
ro (Lc 24, 15-18). Conoscere e riconoscere il 
Risorto è molto di più di un’emozione, è una 
scelta che abbraccia la vita, la coinvolge e, a vol-
te, la capovolge.

Resta con noi, perché si fa sera. Ed egli ri
mase, Bastò il gesto del Pane, quella fragranza 
ch’era la loro storia. Chissà quante volte Gesù 
l’aveva compiuto alla sera, quando, come una 
famiglia, cenava con il gruppetto dei suoi ami-
ci. L’aveva poi compiuto solennemente nell’ul-
tima cena con i suoi quando, scegliendo un 
boccone di pane come luogo in ci nascondersi 
per restare per sempre, aveva detto loro: «Fate 
questo in memoria di me» (Lc 22.19).

Da allora Cristo entra sempre, se soltanto 
lo desideriamo. Rimane con noi e ci trasfor-
ma, cambiandoci tre cose, il cuore, gli occhi, il 
cammino. La Parola ha acceso il cuore, il pane 
apre gli occhi dei discepoli: Lo riconobbero allo 
spezzare del pane. Il segno di riconoscimento 
3	  Ibidem, 12.



Mieac Sussidio personale e di gruppo 2017-18

42 43

Cari fratelli e sorelle!
Nella Messa di giovedì a Bogotá 

abbiamo ascoltato la chiamata di Gesù ai suoi 
primi discepoli; questa parte del Vangelo di 
Luca che comincia con quel racconto, culmina 
nella chiamata dei Dodici. Che cosa ricordano 
gli Evangelisti tra i due avvenimenti? Che que-
sto cammino di sequela ha richiesto nei primi 
seguaci di Gesù molto sforzo di purificazione. 
Alcuni precetti, divieti e comandi li facevano 
sentire sicuri; compiere determinati riti e prati-
che li dispensava da una inquietudine, l’inquie-
tudine di chiedersi: Che cosa piace al nostro 
Dio? Gesù, il Signore, indica loro che obbedire 
è camminare dietro a Lui, e che quel cammina-
re li poneva davanti a lebbrosi, paralitici, pec-
catori. Questa realtà domandava molto più che 
una ricetta, o una norma stabilita.

Impararono che andare dietro a Gesù com-
porta altre priorità, altre considerazioni per 
servire Dio.

Per il Signore, anche per la prima comunità, 
è di somma importanza che quanti ci diciamo 
discepoli non ci attacchiamo a un certo stile, a 
certe pratiche che ci avvicinano più al modo 
di essere di alcuni farisei di allora che a quel-
lo di Gesù. La libertà di Gesù si contrappone 
alla mancanza di libertà dei dottori della legge 
di quell’epoca, che erano paralizzati da un’in-
terpretazione e da una pratica rigoristica della 
legge. Gesù non si ferma ad un’attuazione ap-
parentemente “corretta”; Egli porta la legge alla 
sua pienezza e perciò vuole porci in quella di-

*	Omelia del santo padre Francesco, Aeroporto Enrique Olaya 
Herrera di Medellín, Sabato, 9 settembre 2017) https://
w2.vatican.va/content/francesco/it/homilies/2017/documents/
papa-francesco_20170909_omelia-viaggioapostolico-
colombiamedellin.pdf

papa francesco

La vita cristiana
come discepolato*

di Gesù è il suo Corpo spezzato, vita conse
gnata per nutrire la vita. La vita di Gesù è stata 
un continuo appassionato consegnarsi. Fino 
alla croce. Infine la parola e il pane cambiano il 
cammino, la direzione, il senso: da Gerusalem-
me ad Emmaus col cuore affranto: tutto finito; 
poi ripartire, a notte fonda: da Emmaus a Ge-
rusalemme con la trepidante certezza che tutto 
era vero.

Come ai tempi di Emmaus, ci sono ancora i 
potenti che spadroneggiano, c’è ancora il dolo-
re, la violenza e la morte, ma tutto ha mutato di 
segno: il Maestro è vivo, il Regno è stato instau-
rato, e ora è nostro compito farlo crescere in-
sieme al Signore, portando, giorno per giorno, 
l’annuncio pasquale ai fratelli. Un annuncio di 
vita e di pace da portare a coloro che credono 
e stanno crescendo nella fede, a coloro che cre-
devano e non sanno più riconoscere Gesù, a 
coloro che non credono ma vivono aspettando 
una parola di speranza. Un annuncio affidato 
a noi, chiamati ad andare a tutti gli uomini per 
camminare con loro, per annunciare la buona 
notizia spiegando le Scritture, col cuore che 
arde, perché quel fuoco, che si chiama amore, 
infiammi il mondo intero...affidato a noi, come 
ai due discepoli di Emmaus, capaci ogni giorno 
di dire: 

Resta con noi, 
Gesù Risorto: si fa sera. 
Ti daremo una casa.
Ti daremo un piatto.
Ti daremo calore.
Ti daremo amore. 

Resta con noi, Signore.
La sera del dubbio
e del dubbio e dell’ansia
preme sul cuore di ogni uomo. 

Resta con noi, Signore. 
Noi saremo in tua compagnia,
e questo ci basta. 

Resta con noi, Signore,
perché si fa sera.  

Facci testimoni della tua Pasqua. 
Gesù Risorto, 

nell’ultima cena di uomo terrestre
hai indicato nella lavanda dei piedi
l’unico modo di partecipare all’Eucaristia.

Nella prima Cena come uomo celeste
hai voluto indicare e riporre
nell’ospitalità del “diverso”
la condizione per la comunione con te. 

Signore della gloria, 
aiutaci a vivere le nostre celebrazioni
lavando i piedi stanchi degli ultimi, 
accogliendo nel cuore e nelle case
«poveri, storpi, zoppi, ciechi» (Lc 14,13), 

i bisognosi di oggi,
che non hanno altro segno
di riconoscimento 
se non quello di essere
la tua immagine viva. 
Amen. 

rezione, in quello stile di sequela che suppone 
andare all’essenziale, rinnovarsi e coinvolgersi.

Sono tre atteggiamenti che dobbiamo pla-
smare nella nostra vita di discepoli. 

Il primo, andare all’essenziale. Non vuol 
dire «rompere con tutto», rompere con ciò che 
non si adatta a noi, perché nemmeno Gesù è 
venuto «ad abolire la Legge, ma a portarla al 
suo compimento» (cfr. Mt 5,17). Andare all’es-
senziale è piuttosto andare in profondità, a ciò 
che conta e ha valore per la vita. Gesù insegna 
che la relazione con Dio non può essere un 
freddo attaccamento a norme e leggi, né tanto-
meno un compiere certi atti esteriori che non 
portano a un cambiamento reale di vita. Nem-
meno il nostro discepolato può essere motivato 
semplicemente da una consuetudine, perché 
abbiamo un certificato di battesimo, ma deve 
partire da un’esperienza viva di Dio e del suo 
amore. Il discepolato non è qualcosa di statico, 
ma un continuo cammino verso Cristo; non è 
semplicemente attaccarsi alla spiegazione di 
una dottrina, ma l’esperienza della presenza 
amichevole, viva e operante del Signore, un ap-
prendistato permanente per mezzo dell’ascol-
to della sua Parola. E tale Parola, lo abbiamo 
ascoltato, ci si impone nei bisogni concreti dei 
nostri fratelli: sarà la fame dei più vicini nel te-
sto oggi proclamato (cfr. Lc 6,1-5), o la malattia 
in ciò che narra Luca in seguito.

La seconda parola, rinnovarsi. Come Gesù 
“scuoteva” i dottori della legge perché uscis-
sero dalla loro rigidità, ora anche la Chiesa è 
“scossa” dallo Spirito perché lasci le sue como-
dità e i suoi attaccamenti. Il rinnovamento non 
deve farci paura. La Chiesa è sempre in rin-
novamento – Ecclesia semper renovanda. Non 



Mieac Sussidio personale e di gruppo 2017-18

44 45

don innocenzo bellante

La formazione cristiana

Nel delineare il rapporto che l’uomo 
contemporaneo ha con il “sacro” il 

Card. Martini rilevava il «venir meno del sen-
so cristiano della vita… l’abbandono di molti 
della pratica religiosa… l’aver messo a tacere 
quell’inquietudine religiosa capace di stimola-
re la ricerca di senso per la propria esistenza» 

Sono dati che sono sotto i nostri occhi, di 
fronte ai quali talvolta si registra un atteggia-
mento di rassegnazione e non si vede, ancora, 
una spinta condivisa per riaccendere quella 
sana inquietudine religiosa di cui parlava l’Ar-
civescovo di Milano.

È anche vero, come molte ricerche confer-
mano, che esiste una rinascita del sacro e una 
risacralizzazione del vivere quotidiano e delle 
manifestazioni pubbliche. Certamente, molte 
delle nuove realtà e aggregazioni ecclesiali han-
no apportato una «primavera dello spirito» ma, 
talvolta, offrono anche materia per alimentare 
dubbi e perplessità sulla consistenza del feno-
meno in termini personali ed ecclesiali.

Il contesto culturale nel quale si è espressa 
la pratica religiosa nel passato, lo sappiamo, 
era ben delimitato nei suoi confini di spazio e 
di tempo e, in quanto tale, aveva contribuito a 
definire in modo organico e a trasmettere una 
precisa identità anche sotto il profilo religioso. 
Oggi, in seguito ad un processo di cambiamen-
to tutt’altro che graduale, ci ritroviamo sradica-
ti e immersi in una realtà planetaria dominata 
dalle leggi di un’economia del profitto e dalla 
comunicazione di massa e a volte si ha l’im-
pressione di essere piccole barche in pieno oce-
ano in un confronto-scontro tra visioni della 
vita totalmente diverse e vittime di meccanismi 
incontrollabili che ci sovrastano.

si rinnova a suo capriccio, ma lo fa fondata e 
ferma nella fede,irremovibile nella speranza 
del Vangelo che ha ascoltato (cfr. Col 1,23). Il 
rinnovamento richiede sacrificio e coraggio, 
non per sentirsi migliori o impeccabili, ma per 
rispondere meglio alla chiamata del Signore. 
Il Signore del sabato, la ragion d’essere di tut-
ti i nostri comandamenti e precetti, ci invita a 
ponderare le norme quando è in gioco il segui-
re Lui; quando le sue piaghe aperte, il suo grido 
di fame e sete di giustizia ci interpellano e ci 
impongono risposte nuove. E in Colombia ci 
sono tante situazioni che chiedono ai discepoli 
lo stile di vita di Gesù, particolarmente l’amore 
tradotto in atti di nonviolenza, di riconciliazio-
ne e di pace.

La terza parola, coinvolgersi. Anche se per 
qualcuno questo può sembrare sporcarsi o 
macchiarsi.

Come Davide e i suoi che entrarono nel 
tempio perché avevano fame e i discepoli di 
Gesù entrarono nel campo di grano e man-
giarono le spighe, così oggi a noi è chiesto di 
crescere in audacia, in un coraggio evangelico 
che scaturisce dal sapere che sono molti quelli 
che hanno fame, hanno fame di Dio – quanta 
gente ha fame di Dio! -, fame di dignità, perché 
sono stati spogliati. E mi chiedo se la fame di 
Dio in tanta gente forse non venga perché con 
i nostri atteggiamenti noi li abbiamo spogliati. 
E, come cristiani, aiutarli a saziarsi di Dio; non 
ostacolare o proibire loro l’incontro. Fratelli, la 
Chiesa non è una dogana; richiede porte aper-
te, perché il cuore del suo Dio è non solo aper-
to, ma trafitto dall’amore che si è fatto dolore. 
Non possiamo essere cristiani che alzano conti-
nuamente il cartello «proibito il passaggio», né 
considerare che questo spazio è mia proprietà, 
impossessandomi di qualcosa che non è asso-
lutamente mio. La Chiesa non è nostra, fratel-
li, è di Dio; Lui è il padrone del tempio e della 
messe; per tutti c’è posto, tutti sono invitati a 
trovare qui e tra noi il loro nutrimento. Tutti. E 
Lui, che ha preparato le nozze per il suo Figlio, 
comanda di chiamare tutti: sani e malati, buo-
ni e cattivi, tutti. Noi siamo semplici “servitori” 
(cfr. Col 1,23) e non possiamo essere quelli che 
ostacolano tale incontro. Al contrario, Gesù ci 
chiede, come fece coi suoi discepoli: «Voi stessi 
date loro da mangiare» (Mt 14,16); questo è il 
nostro servizio. Mangiare il pane di Dio, man-

giare l’amore di Dio, mangiare il pane che ci 
aiuta a sopravvivere. Lo ha capito bene Pie-
tro Claver, che oggi celebriamo nella liturgia 
e che domani venererò a Cartagena. «Schiavo 
dei neri per sempre» fu il motto della sua vita, 
perché comprese, come discepolo di Gesù, che 
non poteva rimanere indifferente davanti alla 
sofferenza dei più abbandonati e oltraggiati del 
suo tempo e che doveva fare qualcosa per alle-
viarla.

Fratelli e sorelle, la Chiesa in Colombia è 
chiamata a impegnarsi con maggiore audacia 
nella formazione di discepoli missionari, come 
abbiamo indicato noi Vescovi riuniti ad Apa-
recida.

Discepoli che sappiano vedere, giudicare e 
agire, come proponeva il documento latino-
americano nato proprio qui, in queste terre 
(cfr. Medellín, 1968). Discepoli missionari che 
sanno vedere, senza miopie ereditarie; che esa-
minano la realtà secondo gli occhi e il cuore di 
Gesù, e da lì giudicano. E che rischiano, che 
agiscono, che si impegnano.

Sono venuto fin qui proprio per confer-
marvi nella fede e nella speranza del Vangelo: 
rimanete saldi e liberi in Cristo, saldi e liberi 
in Cristo, perché ogni fermezza in Cristo ci dà 
libertà, così da rifletterlo in tutto quello che 
fate. Abbracciate con tutte le vostre forze la se-
quela di Gesù, conoscetelo, lasciatevi chiamare 
e istruire da Lui, cercatelo nella preghiera e la-
sciatevi cercare da Lui nella preghiera, annun-
ciatelo con la più grande gioia possibile.

Chiediamo, per intercessione della nostra 
Madre, la Madonna «de la Candelaria», che ci 
accompagni nel nostro cammino di discepoli, 
affinché ponendo la nostra vita in Cristo, sia-
mo sempre missionari che portiamo la luce e la 
gioia del Vangelo a tutte le genti.

Data questa situazione i vecchi codici lin-
guistici, ai quali sinora si è attinto, non servono 
più affinché «la Parola possa fare la sua corsa» 
(2Ts. 3,1). Occorre un nuovo stile, quindi un 
nuovo modo di percepire i contenuti di fede 
e il ricorso a forme più comprensibili per rac-
contare nell’oggi la storia della salvezza, che sia 
capace di rendere più spaziosi la mente e il cuo-
re dei credenti ed efficace nella riscoperta del 
fascino di Cristo, Volto stesso di Dio.

Nell’antico Testamento il popolo ebraico 
diventa tale e alleato di Jahvè, fratello dei suoi 
simili e figlio di Dio, attraverso l’esperienza 
drammatica del deserto. Anche Gesù Cristo co-
mincia dal deserto per educare il suo orecchio 
e il suo cuore di primogenito di molti fratelli e 
di figlio di Dio, per intercettare le radici della 
creaturalità umana e del piano salvifico di Dio. 
Il silenzio è il grembo in cui si concepiscono e 
da cui nascono le parole che liberano dalle cer-
tezze acquisite per abitudine e tradizione reli-
giosa, è la scuola che educa a vivere nell’ascolto 
e nel discernimento dell’essenziale. Il progetto 
di Dio si va manifestando nella storia progres-
sivamente e viene realizzato insieme da Dio e 
dall’uomo, da ogni uomo e da tutto l’uomo. È 
una scelta primordiale. Le strutture essenziali 
della persona e della storia restano ambigue e la 
vita è sospesa tra la luce e le tenebre, tra Satana e 
lo Spirito, e ci pone sempre davanti ad una scel-
ta. Non si è semplici destinatari di una eredità. 
La storia è storia di liberazione, è permanente 
ricerca di un equilibrio da rinnovare sempre, 
tra le passioni che caratterizzano le persone e la 
loro capacità di incontro intersoggettivo e non 
esiste il riferimento ad un uomo mitico in cui 
questo equilibrio ha raggiunto la perfezione o 



Mieac Sussidio personale e di gruppo 2017-18

46

Mieac Sussidio personale e di gruppo 2017-18

47

ad un modello storico che può servire per tutte 
le generazioni. La Chiesa è un popolo in esodo 
che vive di spirito profetico in una società che 
aspetta di essere orientata da una speranza per 
una giustizia che deve farsi. Questo impegno 
responsabile («Signore, aiutami ad aiutarti» 
pregava E. Hyllesum) richiede l’allenamento 
umile e costante a muoversi nella faticosa ri-
cerca di forme di salvezza integrale sempre più 
rispondenti, nella consapevolezza che ogni rea-
lizzazione non sarà mai assoluta ma solo un ul-
teriore punto di partenza per tappe successive.

Il senso di provvisorietà delle soluzioni e 
della certezza della presenza di Dio che non 
abbandona, obbliga il cristiano ad un riorien-
tamento continuo perché la vita di fede è un 
compito sempre aperto che invita a percorrere 
con gioia ogni giorno un cammino diverso. Per 
questo si richiedono le cure necessarie per svi-
luppare notevoli dosi di anticorpi contro la de-
lusione che toglie l’entusiasmo a chi si aspetta 
frutti immediati e rimane lontano dalla dimen-
sione della speranza e dalla logica della croce.

Dopo l’esperienza del deserto Gesù entra 
nel pieno delle relazioni umane e dell’offerta di 
salvezza con il suo stile di vicinanza, ‘toccando’ 
il fratello. Le pagine del Vangelo, che riportano 
il suo incontro salvifico con ‘i peccatori’ (Mt. 
9,13), sono una descrizione della presa su si 
sé delle infermità umane (Mt, 8-17) e un rim-
provero ai farisei che si meravigliano perché il 
Maestro «mangia con i pubblicani e i farisei»… 
Il credente cade nella tentazione dell’ideologia 
religiosa, che alimenta il bisogno di «occupare 
spazi e di non creare processi» come direbbe 
Papa Francesco, e perde la forza lievitante del 
Vangelo quando lascia il mandato di “andare” 
come animatore per stabilire un contatto, sco-
prire e inventare nuove strade. Spesso, anco-
ra, registriamo la richiesta da parte  di  alcune  
frange  della  comunità  cristiana  di  ricevere  
dall’alto ordini  precisi  e particolareggiati, di 
avere dei maestri che sollevino dalla fatica di 
cercare perché si sente disorientata dalla man-
canza di sicurezza generata da questo irrinun-
ciabile stile di discernimento. Il tema della for-
mazione di una coscienza adulta e responsabile 
oggi è di fondamentale importanza e andrebbe 
rivisitato e approfondito in tutti gli ambiti della 
Chiesa e con molto coraggio. Alla base di que-
sto impegno sta la delicata capacità di puntare 

su alcuni elementi-base della relazione come 
la consapevolezza del limite, che non è meno-
mazione rispetto ad altri ma dono specifico di 
ognuno dato dallo Spirito. Se, infatti, al centro 
della relazione c’è la piccolezza non accettata 
del nostro io, tutte le occasioni diventano stru-
mentali e suggeriscono strategie compensative; 
se, invece, si entra nell’ottica dell’accettazione 
delle proporzioni, l’altro diventa necessario e si 
avvia un cammino comunitario di umanizza-
zione liberante, un sogno che supera le nostre 
stesse attese e possibilità. È un equilibrio fecon-
do per lo sviluppo della libertà e della solida-
rietà umana ed ecclesiale quello che mantiene 
come poli dialettici formativi povertà e gran-
dezza, limite e speranza.

Questo obiettivo educativo costituisce un 
aspetto centrale della formazione cristiana che è 
essenzialmente sacramentale. Tutta la parabola 
esistenziale di Gesù è all’insegna dell’incontro 
di alleanza tra Dio e l’uomo nella quotidianità. 
La mentalità sacramentale, che  nasce dall’eso-
do di Cristo dal Padre, ha inizio con l’Incarna-
zione e si conclude con la Risurrezione, costi-
tuisce l’ultimo dono del Risorto alla Sua Chiesa 
ed è il presupposto per vivere in pienezza la 
celebrazione dei Sacramenti e, insieme, la sa-
cralità della vita. Per una serie di motivazioni 
storiche, legate soprattutto alla lotta  contro le 
tesi del Protestantesimo, la sacramentalizzazio-
ne dei sette momenti ha assorbito l’attenzione 
dei cristiani attorno agli aspetti formali ma la 
vita feriale non è entrata del tutto a far parte 
di essi. Non hanno fatto breccia nella cateche-
si le indicazioni del Concilio che indicano nel 
Sacramento per eccellenza il punto di parten-
za e di arrivo della vita cristiana: il quotidiano 
per molti è ancora “profano” e non il luogo di 
incontro dove si vive l’alleanza che porta alla 
celebrazione liturgica con la forza che nasce 
dalla stessa celebrazione. Nel pensiero dei Pa-
dri della Chiesa questa visione teologica era 
chiara: tutto può diventare casa di Dio, tutto è, 
in un certo senso, sacramento. Non esiste, allo-
ra, nell’uomo malattia di vario genere o peccato 
più o meno grave o differenze che non possa-
no essere com-presi e salvati. La Chiesa come 
«ospedale da campo» è un’immagine straordi-
naria di Papa Francesco perché riassume tutto 
il Vangelo di Gesù e, in nessun modo, mette in 
secondo piano la celebrazione liturgica. Anzi. 

Secondo lo spirito del Vaticano Il non c’è vita 
di fede se manca la spola tra le corsie e la stanza 
delle medicine, tra la vita di ogni giorno con 
le sue sofferenze e le sue speranze e i momenti 
celebrativi comunitari. I Sacramenti non sono 
soltanto riti, ma celebrazioni della vita, peda-
gogia della vita e ‘momenti forti’ di trasfigura-
zione e di comunione dei fratelli con l’unico 
Padre.

Per celebrare i Sacramenti occorrono la ma-
teria e la forma, recitava la vecchia teologia to-
mista. Se manca la materia la forma è vuota, se 
manca la forma la materia è inerte. Si ha l’im-
pressione, talvolta, che oggi una parte di Chiesa 
cerchi e guadagni in materialità annacquando 
la dimensione spirituale; di contro sembra che 
un’altra parte di Chiesa cerchi e si attesti in una 
sorta di spiritualità  disincarnata, ritenendo  
l’impegno  nelle cose di ogni giorno come una 
deriva sociologizzante. Materialismo religio-
so, potremmo dire, e spiritualismo religioso: i 
due mali che hanno afflitto la storia ecclesiale 
di sempre e di oggi in particolare. È costitutiva 
della vocazione della Chiesa, sacramento fon-
tale, la tensione verso il raggiungimento dell’e-
quilibrio sacramentale che Gesù ci ha lasciato. 
Da più parti si avverte l’esigenza di pastori e 
maestri in grado di testimoniare un modello di 
personalità cristiana capace di «geminazione 
psicologica», come amava ripetere Paolo VI; da 
più parti si avverte la necessità di approntare 
itinerari coinvolgenti che si ispirino alla Chiesa 
nascente, che viveva problemi analoghi ai no-
stri tempi, senza ripeterne meccanicamente ca-
denze improponibili oggi, e di strutturare cam-
mini di formazione caratterizzati soprattutto 
dal dialogo aperto perché dovunque ci sono 
tracce di Dio e bisogno di Lui, e senza paura di 
perdere la propria identità. Secondo lo stile di 
evangelizzazione di Gesù per tutti.



Momenti di preghiera
per l’anno*

*	Schemi e testi delle liturgie sono a cura di don Michele Pace, assistente nazionale del Mieac. 



51

Guida
Da sempre l’uomo ha sentito il bisogno di ri-
ferirsi a qualcosa che lo superi; qualcuno o 
qualcosa, cioè, che potesse permettere all’uo-
mo stesso di trascendere le proprie esperienze 
terrene e condurle così all’unità. Dio Padre, nel 
suo Figlio Gesù Cristo, risponde a questo bi-
sogno, non aspettando l’uomo, ma mettendosi 
alla sua ricerca. L’Avvento è proprio il tempo 
in cui sperimentare la bellezza di un Dio che si 
mette alla ricerca dell’uomo per incontrarlo nel 
quotidiano.

Canto iniziale

Celebrante
Nel nome del Padre del Figlio
e dello Spirito Santo.

Amen.
Il Dio della speranza che ci riempie di ogni gio-
ia e pace nella fede, per la potenza dello Spirito 
Santo, sia con tutti voi.

E con il tuo spirito.

Preghiamo insieme:
(a cori alterni, voci maschili e voci femminili)

A te si deve lode, o Dio, in Sion;
a te si sciolga il voto in Gerusalemme.

A te, che ascolti la preghiera,
viene ogni mortale.

Pesano su di noi le nostre colpe,
ma tu perdoni i nostri peccati.

Beato chi hai scelto e chiamato vicino,
abiterà nei tuoi atrii.
Ci sazieremo dei beni della tua casa,
della santità del tuo tempio.

Tempo
di Avvento

Con i prodigi della tua giustizia,
tu ci rispondi, o Dio, nostra salvezza,
speranza dei confini della terra
e dei mari lontani.

Tu rendi saldi i monti con la tua forza,
cinto di potenza.

Tu fai tacere il fragore del mare,
il fragore dei suoi flutti,
tu plachi il tumulto dei popoli.

Ascolto di Lc 4,14-21

Riflessione

Gesù è tra la sua gente. Di sabato, nella sina-
goga, egli prende il rotolo del profeta Isaia e 
comincia a leggere, poi conclude: «Oggi si è 
compiuta questa Scrittura che voi avete ascol-
tato». La parola che si è compiuta è proprio 
la promessa di Dio di andare incontro all’uo-
mo. Il povero, il prigioniero, il cieco, l’oppres-
so, trovano in Gesù Cristo la mano di Dio che 
non li lascia soli, trovano nel Figlio di Dio una 
presenza amorevole carica di tenerezza e cura. 
Oggi quella mano di Dio sei tu, sono io, è cia-
scuno di noi. Che bello! È la bellezza e la re-
sponsabilità dell’essere discepoli-missionari di 
Cristo nell’oggi della storia.

Continua a riflettere ponendoti alcune 
domande…
•  Sento la vicinanza di Dio nella mia vita quo-
tidiana? Mi sento amato da Lui?
•  Mi sforzo di essere segno concreto di questa 
presenza per gli altri, soprattutto per i poveri e 
i sofferenti?
•  Riesco a percepire l’azione di Dio nell’oggi 
della storia? Quali sono i segni di questo agire?



Mieac Sussidio personale e di gruppo 2017-18

52 53

Tempo
di Quaresima

Guida
La ricerca di Dio non è affare semplice, è una 
sfida che sempre si rinnova nella nostra vita. 
Essa è spesso ostacolata da dinamiche esterne 
alla nostra vita, esperienze di dolore e di soffe-
renza che talvolta ci fanno allontanare da Lui. 
Spesso però ad ostacolarci, in questa ricerca, è 
il nostro peccato che ci rinchiude in una viso-
ne egoistica della vita. Gesù Cristo, con il suo 
sacrificio sulla croce, è venuto a togliere ogni 
ostacolo che ci divide da Dio.

Canto iniziale

Celebrante
Nel nome del Padre del Figlio
e dello Spirito Santo.

Amen.
Il Signore che guida i nostri cuori nell’amore e 
nella pazienza di Cristo, sia con tutti voi.

E con il tuo spirito.
Mettiamo la nostra esistenza davanti a Dio. Di 
fronte a Lui scopriamo la nostra piccolezza. Lo 
splendore della sua santità illumina gli angoli 
più bui della nostra vita e ci aiuta a renderci 
conto delle nostre fragilità. Per questo voglia-
mo chiedere umilmente perdono a Lui.
Ad ogni invocazione ripetiamo insieme:

Signore, ti chiediamo perdono!
Signore, ti chiediamo perdono! 

Lettore 1 
Per ogni volta che non ti abbiamo fatto spazio 
nelle nostre giornate.

Signore, ti chiediamo perdono! 

•  Quanto i poveri, i prigionieri, i ciechi, gli 
oppressi sono parte della mia vita?

Canto

Guida
Adesso lasciamo accompagnare dalle riflessio-
ne del teologo protestante Dietrich Bonhoeffer.

Lettore 1
Dio non si vergogna della bassezza dell’uomo, 
vi entra dentro […]. Dio è vicino alla bassezza, 
ama ciò che è perduto, ciò che non è considera-
to, l’insignificante, ciò che è emarginato, debole 
e affranto; dove gli uomini dicono «perduto», 
lì egli dice «salvato»; dove gli uomini dicono 
«no», lì egli dice «sì».

Lettore 2
Dove gli uomini distolgono con indifferenza 
o altezzosamente il loro sguardo, lì egli posa il 
suo sguardo pieno di amore ardente e incom-
parabile. Dove gli uomini dicono «spregevole», 
lì Dio esclama «beato».

Lettore 3
Dove nella nostra vita siamo finiti in una situa-
zione in cui possiamo solo vergognarci davanti 
a noi stessi e davanti a Dio, dove pensiamo che 
anche Dio dovrebbe adesso vergognarsi di noi, 
dove ci sentiamo lontani da Dio come mai nella 
vita, proprio lì Dio ci è vicino come mai lo era 
stato prima.

Lettore 4
Lì egli vuole irrompere nella nostra vita, lì ci fa 
sentire il suo approssimarsi, affinché compren-
diamo il miracolo del suo amore, della sua vici-
nanza e della sua grazia.

Preghiera conclusiva

C’è buio in me
in te invece c’è luce;
sono solo, ma tu non m’abbandoni;
non ho coraggio, ma tu mi sei d’aiuto;
sono inquieto, ma in te c’è la pace;
c’è amarezza in me, in te pazienza;
non capisco le tue vie, ma
tu sai qual è la mia strada.
Tu conosci tutta l’infelicità degli uomini;
tu rimani accanto a me,

quando nessun uomo mi rimane accanto,
tu non mi dimentichi e mi cerchi,
tu vuoi che io ti riconosca
e mi volga a te.
Signore, odo il tuo richiamo e lo seguo,
aiutami!
Signore, qualunque cosa rechi questo giorno,
il tuo nome sia lodato!
Amen.
(Dietrich Bonhoeffer)

Lettore 2
Per ogni volta che abbiamo messo al primo po-
sto i nostri interessi.

Signore, ti chiediamo perdono! 

Lettore 1
Per ogni volta che non siamo stati sensibili nei 
confronti dei nostri fratelli.

Signore, ti chiediamo perdono! 

Lettore 2
Per ogni volta che non abbiamo svolto con ge-
nerosità la nostra missione.

Signore, ti chiediamo perdono! 

Lettore 1
Per ogni volta che non abbiamo messo le no-
stre risorse a disposizione degli altri.

Signore, ti chiediamo perdono! 

Lettore 2
Per ogni volta che non abbiamo fatto buon uso 
del dono del creato.

Signore, ti chiediamo perdono! 

Lettore 1
Per ogni volta che non abbiamo usato bene il 
dono del tempo.

Signore, ti chiediamo perdono! 

Lettore 2
Per ogni volta che non abbiamo mantenuto il 
nostro cuore puro.

Signore, ti chiediamo perdono! 



Mieac Sussidio personale e di gruppo 2017-18

54

Mieac Sussidio personale e di gruppo 2017-18

55

Celebrante
Dio che sei Padre buono, lento all’ira e grande 
nell’amore. Apri le porte della tua misericordia 
a noi peccatori perché possiamo vivere la fra-
ternità con tutti gli uomini e tutte le donne che 
incontriamo sul nostro cammino.
Te lo chiediamo per Cristo nostro Signore.

Amen.

Ascolto di Mc 2,1-12

Riflessione

Impressiona sempre riascoltare il racconto di 
questo miracolo di Gesù. Anzitutto per il ge-
sto coraggioso e ostinato di questi tali, pur di 
presentare questo paralitico a Gesù. Non solo, 
ma sorprende il fatto che Gesù, prima di com-
piere il miracolo, in maniera del tutto inedita, 
invochi il perdono dei peccati sul paralitico. 
Questo gesto del rabbì di Nazareth ci ricor-
da che c’è qualcosa che spesso paralizza più 
di una malattia fisica: il peccato. Quando si 
annidano in noi interessi, egoismi, ricerca del 
piacere senza limiti, il nostro cuore si atrofizza 
e, quando il cuore è atrofizzato, anche la no-
stra vita è bloccata. Allora serve qualcuno che 
con il suo amore ci doni la spinta giusta per 
andare avanti. 

Continua a riflettere ponendoti alcune 
domande…
•  Mi lascio amare da Dio? Mi fido e mi affido 
a Lui?
•  Sono ponte perchè gli altri possano incon-
trare Dio?
•  Cosa blocca il mio cuore in questo momen-
to della mia vita?
•  Quali miserie mi permettono di incontrare 
la misericordia di Dio?

Canto

Guida
Adesso lasciamoci accompagnare dalle rifles-
sioni del teologo ortodosso Pavel Florenskij.

Lettore 1
In ciascuno di noi c’è qualcosa di simile ad un 
cherubino, qualcosa di somigliante all’angelo 
divino dai molti occhi, come una coscienza.

Lettore 2
Ma questa somiglianza non è esteriore, né ap-
parente. La somiglianza con il cherubino è 
interiore, misteriosa e nascosta nel profondo 
dell’anima.

Lettore 1
È una somiglianza spirituale. C’è un grande 
cuore cherubico nella nostra anima, un nucleo 
angelico dell’anima, ma esso è nascosto nel mi-
stero ed è invisibile agli occhi della carne.

Lettore 2
Dio ha messo nell’uomo il suo dono più gran-
de: l’immagine di Dio. Ma questo dono, questa 
perla preziosa, si nasconde negli strati più pro-
fondi dell’anima: chiuso in una rozza conchi-
glia, fangosa, giace sepolto nel limo, negli strati 
più profondi dell’anima.

Lettore 1
Tutti noi siamo come dei vasi di argilla colmi 
d’oro scintillante. Di fuori siamo anneriti e 
macchiati, dentro invece siamo risplendenti di 
una luce radiosa.

Lettore 2
Il tesoro di ognuno di noi è sepolto nel campo 
della nostra anima. E se qualcuno trova il pro-
prio tesoro, allora trattiene il respiro, abban-
dona tutti i suoi affari per poterlo portare alla 
luce. In questo sta la più grande felicità, il bene 
supremo dell’uomo. In questo consiste la sua 
gioia eterna.

Lettore 1
Il regno dei cieli è la parte divina dell’anima 
umana. Trovarla in se stessi e negli altri, con-
vincersi con i propri occhi della santità della 
creatura di Dio, della bontà e dell’amore delle 
persone, in questo sta l’eterna beatitudine e la 
vita eterna.

Lettore 2
Chi l’ha gustata una volta è pronto a scambiare 
con essa tutti i beni personali. La perla che il 
mercante cercava non è lontana, l’uomo la por-
ta con sé ovunque, solo che non lo sa.

Lettore 1
E ognuno di noi va angosciato per il mondo, 
pur avendo un tesoro dentro di sé molto spesso 
crede che una simile perla sia in qualche posto 
lontano. Beato colui che vede il suo tesoro! Ma 
chi è in grado di vederlo? Chi vede la sua perla?

Lettore 2
Le cose terrene le vede solo colui che ha un 
occhio corporeo puro; le cose celesti le vede 
solo colui che ha puro l’occhio celeste, il cuore. 
Beati i puri di cuore perché vedranno Dio, lo 
vedranno nel proprio cuore e in quello altrui; 
lo vedranno non solo in futuro, ma anche in 
questa vita, lo vedranno adesso. Basta solo che 
purifichino il loro cuore!

Preghiera dei fedeli

(dalla liturgia ortodossa)

Guida
Il celebrante propone le invocazioni, ad ogni 
invocazione ripetiamo insieme:

Ascoltaci, Signore.
Ascoltaci, Signore.

Celebrante
Per la Chiesa.  
Ricordati Signore, in primo luogo della tua 
Chiesa Una, Santa, Cattolica, Apostolica che è 
tua perché Tu l’hai creata col Tuo sangue pre-
zioso e la guidi mediante il tuo Santo Spirito: 
confermala, rafforzala, estendila, moltiplicala, 
pacificala e salvala nei secoli contro le porte 
dell’inferno; sciogli i dissensi tra le chiese per la 
potenza del tuo Santo Spirito.  

Ascoltaci, Signore.

Celebrante
Per i Vescovi e i Sacerdoti.  
Salva, o Signore, ed abbi pietà di tutti i Vesco-
vi, dei Sacerdoti, dei Diaconi, dei Monaci e di 
tutto il Clero che Tu hai stabilito per pascere il 
gregge con la tua Parola di Verità. Dona a tut-
ti l’umiltà, lo spirito di sacrificio e la coscien-
za della loro missione al servizio al tuo popolo 
del quale Tu sei l’unico e sommo Pastore. Abbi 
pietà di loro e salvali.

Ascoltaci, Signore.  

Celebrante
Per i Genitori e i Parenti.
Salva, o Signore, ed abbi pietà dei nostri genito-
ri, dei nostri fratelli e sorelle, dei nostri parenti 
secondo la carne, di tutti i congiunti delle no-
stre famiglie e degli amici: concedi loro la fede, 
la salute, la pace, il lavoro e i tuoi  doni.  

Ascoltaci, Signore.

Celebrante
Per i Governanti.  
Ricordati, Signore, di coloro che ci governa-
no, fa intendere al loro cuore i buoni consigli 
riguardo alla tua Santa Chiesa e a tutto il tuo 
popolo, preservali dal male e dalla corruzione, 
affinché anche noi, nella pace da loro procura-
taci, viviamo una vita tranquilla e pacifica, in 
tutta pietà e santità.

Ascoltaci, Signore.

Celebrante  
Per Tutti.  
Salva, o Signore, ed abbi pietà degli anziani, dei 
giovani, dei poveri, degli orfani e delle vedove, 
dei sofferenti, dei malati, di coloro che sono nel 
dolore, nelle difficoltà, nelle afflizioni, di coloro 
che sono rinchiusi nelle prigioni e nei luoghi di 
detenzione, ed innanzitutto di coloro che sono 
perseguitati   per il tuo nome e per la fede. Ri-
cordati di tutti loro, visitali, fortificali, dona loro 
presto, per la tua gloria, libertà e liberazione.

Ascoltaci, Signore.

Celebrante
Dio paziente e misericordioso, che rinnovi nei 
secoli la tua alleanza con tutte le generazioni, 
disponi i nostri cuori all’ascolto della tua pa-
rola, perché in questo tempo che tu ci offri si 
compia in noi la vera conversione.
Per il nostro Signore Gesù Cristo…

Amen.



56

Mieac Sussidio personale e di gruppo 2017-18

57

Tempo
di Pasqua

Guida
Il Risorto ci precede in Galilea. Il Risorto prece-
de sempre le nostre iniziative e le nostre aspet-
tative. Le precede a suo modo, sorprendendoci 
sempre. La Galilea è l’ordinarietà della nostra 
vita. È proprio lì che il Signore ci incontra at-
traverso volti, storie, parole ed eventi. Siamo 
tutti invitati a metterci alla ricerca del Dio delle 
piccole cose che abita la concretezza della no-
stra vita.

Canto iniziale

Celebrante
Nel nome del Padre, del Figlio
e dello Spirito Santo.

Amen.
Fratelli, eletti secondo la prescienza di Dio Pa-
dre mediante la santificazione dello Spirito per 
obbedire a Gesù Cristo e per essere aspersi del 
suo sangue, grazia e pace in abbondanza a tutti 
voi.

E con il tuo spirito.
Solo nello Spirito riusciamo a percepire la pre-
senza di Dio che parla ai nostri cuori. Solo nello 
Spirito possiamo incontrare il Dio vivo e vero 
che agisce nelle nostre vite e attraverso le no-
stre vite lo invochiamo insieme:
(come ritornello si utilizza un canto di invocazione allo 
Spirito)

Lettore 
Spirito Santo, calore e fuoco che divampa da 
Cristo, dà luce e vigore al mio spirito e discer-
nimento alla mia anima.

Piccolo e povero, ignaro e debole, sono nel 
mondo distratto, umile e vivo indizio del tuo 
amore instancabile.

Rit.

Lettore 
Spirito Santo, Spirito d’amore, che io possa 
eleggere, sempre, eternamente, il tuo amore, 
unico, esauriente, determinante per la mia vita. 

Rit.

Lettore 
Nell’amore si consumi il tuo essere in me, nel 
servizio si esprima il mio essere in Te. Entra, o 
Luce di Dio, scaccia le ombre che sono in noi. 
Fa’ germogliare nella nostra vita una nuova vo-
glia di vivere.

Rit.

Lettore 
Entra, o Luce di Dio, scandaglia il profondo del 
nostro cuore, dona uno slancio nuovo, libera 
le energie assopite, cambia tutti i nostri giorni 
fino a renderli tasselli di un’unica ricerca di te. 
Amen.

Rit.

Ascolto di Gv 1,35-42

Riflessione

«Erano le quattro del pomeriggio». Con que-
sta breve espressione Giovanni registra l’ora 
dell’incontro tra Gesù e i primi due discepoli. 
Non sappiamo chi fosse l’altro discepolo insie-
me con Andrea, sta di fatto che quell’ora deve 
essere rimasta così impressa nel cuore e nella 
mente dei due che l’avranno raccontata in se-

guito come un’ora così straordinaria, da aver 
totalmente sovvertito il fine ultimo della loro 
esistenza. È incredibile come certe ore posso-
no cambiare totalmente l’esistenza, soprattutto 
se sono ore cariche di avvenimenti che aprono 
all’incontro con la «I» maiuscola. È l’incontro 
con Dio che, mentre lo cerchiamo, si fa trova-
re, mentre facciamo il primo passo verso di lui 
già ci ha preceduto, mentre pensiamo che sia 
distante in realtà è più vicino di quanto sembri. 

Continua a riflettere ponendoti alcune 
domande…
•  Riesco ad individuare i luoghi e i tempi dei 
passaggi di Dio nella mia vita?
•  Riesco a sentire la presenza di Dio nella mia 
vita quotidiana, negli incontri che faccio, nelle 
gioie e nelle pesantezze che abitano il quotidia-
no?
•  Avverto lo slancio di essere annunciatore 
per gli altri della gioia dell’incontro con Cristo?
•  Dove abita Dio in questo momento della 
mia vita?

Canto

Guida
Lasciamoci accompagnare dalle riflessione del 
pastore valdese Paolo Ribet.

Lettore 1
Nel racconto evangelico, ci è detto che il Bat-
tezzatore parla, i discepoli lo ascoltano, ma poi 
seguono il Cristo. È anche importante notare 
che, quando Gesù li invita, la prima domanda 
che fa loro è: «Che cosa cercate?». È la domanda 
fondamentale del predicatore che si appresta a 
spandere il suo messaggio. Egli non dice: «Io 
ho la verità, seguitemi», ma: «Qual è il vostro 
problema?». Egli non dice: «Io ho la risposta», 
ma: «Qual è la domanda?» Il compito della pre-
dicazione è andare al cuore dei problemi che 
angustiano le varie generazioni, cogliere la do-
manda prima di pretendere di avere la risposta.

Lettore 2
La seconda parola è: «Venite e vedrete», essi si 
pongono ai suoi piedi, in posizione di ascolto 
e decidono infine di restare con lui. L’incontro 
con Cristo cambia la vita perché è l’evento di 
Cristo come manifestazione di Dio che è cen-

trale, non tanto (o non solo) le sue parole – è 
l’incontro con la sua persona, con la sua realtà 
che incide sull’esistenza delle persone. Da que-
sta comunione con Cristo nasce una nuova te-
stimonianza: i primi due discepoli a loro volta 
chiamano altri, con le stesse parole con cui loro 
erano stati chiamati: «Vieni e vedrai», dice Fi-
lippo allo scettico Natanaele (Gv 1,46).

Lettore 3
Andrea chiama suo fratello Simone, che sarà 
subito soprannominato «Cefa», e Filippo, come 
detto, chiama Natanaele, un dotto studioso 
della Scrittura. Ai discepoli non viene conferito 
nessun potere, se non quello di diventare testi-
moni ed invitare tutti gli uomini e le donne a 
porsi al seguito di Cristo. Degli uomini, per la 
potenza dello Spirito, diventano così dei pro-
clamatori della parola della grazia e diventano 
grazia essi stessi per coloro che vengono affer-
rati da questo messaggio.

Lettore 4
Se dunque vogliamo riprendere la domanda 
che ci siamo posti all’inizio della nostra rifles-
sione (che cos’è la Chiesa), noi vediamo che la 
Chiesa (i primi credenti) è presentata e deve re-
stare soltanto la testimone che invia a Cristo e 
che chiama tutti e tutte a condividere («Vieni 
e vedrai» è il suo motto) il perdono e la ricon-
ciliazione conquistati dal sangue dell’Agnello.

Celebrante
Credere nel Risorto vuol dire anche alimentare 
questa fede con la speranza, che ci apre ad una 
vita nuova. 

Signore, desideriamo essere testimoni di 
speranza per i nostri fratelli.

Lettore
Signore ti abbiamo incontrato nella Parola: 
forti di questo incontro, ci sentiamo immen-
samente felici e vediamo che la nostra vita sta 
cambiando, che qualcosa in noi si sta moven-
do; la tua presenza ci stimola, ci apre, ci rende 
docili alla tua volontà. 

Signore, desideriamo essere testimoni di 
speranza per i nostri fratelli.



Mieac Sussidio personale e di gruppo 2017-18

58

Lettore
Poiché ti abbiamo incontrato, Signore, illumina 
la nostra solitudine. Quando ci sentiamo soli, e 
ci chiudiamo in noi stessi, quando abbiamo bi-
sogno che qualcuno ci scuota e ci stimoli a non 
soffocare la gioia di vivere, quando cerchiamo 
la pace, sostienici in questo cammino. 

Signore, desideriamo essere testimoni di 
speranza per i nostri fratelli.

Lettore 
Poiché ti abbiamo incontrato, Signore, e ti ab-
biamo riconosciuto come nostra speranza, aiu-
ta il nostro cuore, che naviga spesso verso lidi 
di tristezza, disperazione, pessimismo e stan-
chezza, a navigare invece verso spiagge dove 
brilla il faro della tua speranza. 

Signore, desideriamo essere testimoni di 
speranza per i nostri fratelli.

Lettore
Poiché ti abbiamo incontrato, Signore, distrug-
gi i nostri odi e le nostre violenze. L’unità e la 
comunione che si realizza nell’amore che ci hai 
insegnato e lasciato come impegno di vita si 
spezza ogni giorno quando viviamo ignoran-
doci e deludendoci. Aiutaci a ricercare solo ciò 
che ci unisce e non ciò che ci divide per diven-
tare un cuor solo e un’anima sola. 

Signore, desideriamo essere testimoni di 
speranza per i nostri fratelli.

Lettore
Poiché ti abbiamo incontrato, Signore, apri il 
nostro cuore al servizio. Rendici per ogni uomo 
che incontriamo pane spezzato e vino versato. 
Aiutaci a tenere aperti gli occhi sulla vita per-
ché possiamo incontrare lo sguardo di chi non 
si attende da noi solo qualcosa, ma la gioia di 
incontrare e conoscere qualcuno: Te, Gesù.

Celebrante
Preghiamo ora con le parole che Gesù ci ha 
insegnato, consegnando a Dio Padre la nostra 
speranza e il desiderio di farci costruttori di un 
mondo nuovo:

Padre nostro…

Celebrante
Signore Dio nostro, che nella tua grande mi-
sericordia ci hai rigenerati a una speranza viva 

mediante la risurrezione del tuo Figlio, accre-
sci in noi, sulla testimonianza degli Apostoli, la 
fede pasquale, perché aderendo a lui pur senza 
averlo visto riceviamo il frutto della vita nuova. 
Per il nostro Signore…

Amen.

Stampato dal Mieac – Movimento di Impegno Educativo di Azione Cattolica
ad uso interno per la riflessione personale e di gruppo

Anno associativo 2017-18
Vietata la vendita – Edizione non commerciabile




