
1/2017 ● Proposta Educativa ↔link 5

R&M↔AGIRE EDUCATIVO

Adulti e cambiamento,
L’IMPEGNO EDUCATIVO

Parto da un riferimento autobio-
grafico, che mi è utile per giu-
stificare lo sviluppo successivo di 
quella che definirei una testimo-
nianza, più che un articolo.

Durante la mia esperienza di amministratrice, 
fino a circa tre anni fa, alla Provincia di Bo-
logna, prima come assessore poi come presi-
dente, ho sperimentato il gusto, assieme alla 
responsabilità, di essere alle prese con persone 
e problemi concreti del territorio, appunto di 
amministrazione, e di trovarmi in genere nel-
la situazione, per funzioni e competenze, di 
poterli affrontare e tendenzialmente risolvere.
Lungo gli anni tuttavia è stata frequente la 
percezione, la constatazione che, per la pie-
na e sensata soluzione di molti problemi che 
venivano messi alla nostra attenzione, sareb-
bero stati necessari sia dei prerequisiti, delle 
condizioni previe, (qualcun altro in preceden-
za avrebbe dovuto fare qualcosa, qualcosa sa-
rebbe dovuto succedere prima…), sia dei per-
corsi di continuità, dei percorsi attuativi delle 
decisioni via via prese, che non erano nella 
disponibilità del livello di governo in cui ci 
trovavamo ad agire… Sensazione, insomma, 
che ci volesse altro – prima, di fianco, sopra, 
sotto, dopo… – per arrivare ad un esito sod-
disfacente.
Certo, uno fa la sua parte, ma perché esca il 

bene è necessario essere dentro ad un senso 
compiuto, un ordine, una finalità, ad un agire 
coerente…
Dopo qualche tempo dalla conclusione del 
mio mandato amministrativo, ho ricevuto una 
proposta: entrare nel Consiglio di un Ente di 
formazione professionale, una fondazione 
ecclesiale, di consolidata origine, che offre la 
possibilità di assolvere al diritto-dovere della 
formazione a giovani tra i 15 e i 18 anni, per 
ottenere in tre anni la qualifica professionale 
nel campo della ristorazione.
Non lavoro con i ragazzi direttamente e in 
modo sistematico, lavoro per loro assieme al 
direttore con una varietà di attività e progetti, 
che di fatto mi tengono vicina ai ragazzi. I 
quali provengono in genere da fallimenti sco-
lastici, molti in carico ai servizi sociali, con fa-
miglie vulnerabili o vulnerate, in condizione 
di fragilità e instabilità. Molti con l’intelligen-
za nelle mani, ma incapaci poi di rielaborare i 
contenuti, se non con molta fatica, in genere 
attratti dal concludere presto la formazione 
per andare a lavorare e guadagnare. Si parla 
spesso di loro come di ragazzi difficili: in re-
altà, con “dosaggi” diversi, questi sono spec-
chio e segno di una condizione adolescenziale 
e giovanile molto diffusa e nei tratti peculiari 
abbastanza normale nella società di oggi.
Quello da cui voglio prendere le mosse è la 

Beatrice Draghetti

Banalities



Proposta Educativa ● 1/2017↔link6

Agire Educativo↔R&M

condivisione della risonanza che mi è rima-
sta nettissima del primo giorno di scuola del 
IV anno (Tecnico di cucina), nel settembre di 
un paio d’anni fa. Questo quarto anno è una 
novità formativa nella direzione di mettere a 
disposizione dei giovani ulteriore competenza 
e professionalità, e fuori dall’obbligo di istru-
zione. 23 ragazzi hanno scelto liberamente 
di continuare su questa opportunità dopo la 
qualifica professionale a conclusione del terzo 
anno. Noi dell’Ente abbiamo valutato come 
una scelta di responsabilità, e quindi positiva, 
quella di volere rimanere nel circuito forma-
tivo, in qualche caso resistendo all’attrattiva 
giustificabile dell’andare a lavorare. Anche 
per difficoltà logistiche dell’Ente, abbiamo 
cercato e ottenuto di poter svolgere la parte 
relativa alle lezioni presso il Circolo Ufficiali 
dell’esercito, che ha sede in uno dei più bei 
palazzi del centro storico di Bologna, una 
sede prestigiosa: noi contenti che questi stu-
denti, con le loro caratteristiche, il loro vissu-
to potessero utilizzare “una scuola” di questo 
tipo, così fuori dal comune e dalla loro nor-
male portata.
Dicevo del primo giorno di lezione. Da subi-
to per lo meno nell’aspetto, che è quello che 
dà nell’occhio, in prima battuta, alcuni si sono 
manifestati non proprio adeguati nell’affron-
tare questo “salto qualitativo” (si sono presen-
tati in infradito, canottiera, skateboard sotto al 
braccio), sia rispetto al luogo in sé (affreschi, 
una certa frequentazione di clienti di profilo 
alto…), sia rispetto soprattutto all’accesso e 
alla permanenza in un luogo di formazione.
Non so dire se è la mia vecchiaia, se è l’esi-
to delle esperienze precedenti, fatto sta che 
in quella partenza, anche un po’ “sgarrupa-
ta”, mi si è proprio rafforzata la sensazione, la 
consapevolezza di stare nel posto giusto, dove 
si formano le persone, di essere sul “punto” 
delle questioni, al nodo, nell’ambito dove si 

generano le condizioni, perché possa più age-
volmente succedere tutto il resto nella vita di 
una persona. Lì siamo sulla leva, su cui agi-
re. Senza avere la sensazione di occuparsi di 
qualcosa di troppo piccolo, di irrisorio rispet-
to alla gravità dei problemi, che ci sono vicino 
e lontano nel mondo.
Di fronte a quella giovane umanità ho sentito 
crescere l’inquietudine del debito primario de-
gli adulti nei loro confronti e la necessità di su-
perare e abbandonare quel senso di sconfitta e 
di scoraggiamento, che spesso prende gli adulti 
nei confronti della possibilità del cambiamento 
buono delle persone e delle comunità, perché 
le cose nel mondo vadano meglio.
Deve succedere cioé, ed è bene che succeda, 
quello che esprime la frase evangelica: «Gli 
corse incontro». È la risposta. È la necessità.

di.fe88



1/2017 ● Proposta Educativa ↔link 7

R&M↔Agire Educativo

«Gli»: pronome di persona singolare, a cui 
possiamo sostituire il nome dei giovani che 
a vario titolo ci sono affidati, un tu concreto. 
Che è un mondo.
«Corse»: il soggetto è il padre, che avendo ge-
nerato ha la responsabilità di saziare la fame 
di ciò che rende possibile e bello vivere. Co-
munque, l’adulto. «Si può pensare legittima-
mente che il futuro dell’umanità sia riposto 
nelle mani di coloro che sono capaci di tra-
smettere alle generazioni di domani ragioni 
di vita e di speranza» (GS, 31).
«Corse»: urgenza del cuore e della volontà, 
tempestività dell’azione. Bisogna fare presto, 
perché è urgente. Il figlio manca ormai delle 
riserve vitali per una vita buona.
«Incontro»: andare personalmente nella dire-
zione di quel figlio, il padre non chiede prima 
di tutto soccorso ad altri, non si guarda in giro 
per vedere chi può fare qualcosa. È richiesto il 
padre, è questo il bisogno, occorre il titolare, 
non primariamente il supplente. E diretta-
mente agisce, opera sul figlio, non sul conte-
sto, con un abbraccio, facendogli spazio nella 
sua vita, anzi ricordandogli che quello spazio 
non è mai venuto meno.
È decisivo sentire come adulti di essere debi-

tori di ragioni di vita e di speranza, di essere 
interpellati e coinvolti personalmente a risco-
prire la responsabilità non solo di dare, ma 
anche di recuperare, di rimediare, perché non 
è mai troppo tardi, nella consapevolezza non 
arrogante, ma servizievole di avere a disposi-
zione una risorsa importante, come è quella 
di camminare accanto, di accompagnare, di 
educare.
Forse siamo dentro, come dice papa France-
sco, ad un eccesso diagnostico, che non sem-
pre è accompagnato da proposte risolutive e 
realmente applicabili (Evangelii Gaudium, 
50). Magari è vero che c’è un monte di studi 
e documenti sulla realtà e la condizione gio-
vanile oggi… Anche se spesso questi giovani 
li vedi ad occhio nudo come sono messi. Non 
è sempre vero però, anzi, che li conosciamo 
fino in fondo, per come effettivamente sono, 
pensano, scelgono, agiscono. La diagnosi è 
spesso carente.
Quando una trentina di anni fa mi trovai ad 
insegnare nel carcere minorile di Bologna, ri-
cordo il mio stupore nel constatare che le dure 
vicende che avevano segnato la vita di molti 
di loro erano proprio fuori anche dalla mia 
capacità di immaginazione e questo era di 

L’eccesso diagnostico

50. Prima di parlare di alcune que-
stioni fondamentali relative all’azio-
ne evangelizzatrice, conviene ricor-
dare brevemente qual è il contesto 
nel quale ci tocca vivere ed operare. 
Oggi si suole parlare di un “eccesso 
diagnostico”, che non sempre è ac-
compagnato da proposte risolutive 
e realmente applicabili. D’altra par-
te, neppure ci servirebbe uno sguar-
do puramente sociologico, che ab-
bia la pretesa di abbracciare tutta la 
realtà con la sua metodologia in una 

maniera solo ipoteticamente neutra 
ed asettica. Ciò che intendo offrire 
va piuttosto nella linea di un discer-
nimento evangelico. È lo sguardo 
del discepolo missionario che «si 
nutre della luce e della forza dello 
Spirito Santo».
51. Non è compito del Papa offri-
re un’analisi dettagliata e completa 
sulla realtà contemporanea, ma 
esorto tutte le comunità ad avere 
una «sempre vigile capacità di stu-
diare i segni dei tempi». Si tratta di 
una responsabilità grave, giacché 
alcune realtà del presente, se non 

trovano buone soluzioni, possono 
innescare processi di disumanizza-
zione da cui è poi difficile tornare 
indietro. È opportuno chiarire ciò 
che può essere un frutto del Regno 
e anche ciò che nuoce al progetto 
di Dio. Questo implica non solo ri-
conoscere e interpretare le mozioni 
dello spirito buono e dello spirito 
cattivo, ma – e qui sta la cosa deci-
siva – scegliere quelle dello spirito 
buono e respingere quelle dello spi-
rito cattivo.

Papa Francesco, 
Evangelii Gaudium



Proposta Educativa ● 1/2017↔link8

Agire Educativo↔R&M

fatto un limite per me rispetto alla possibilità 
di comprendere in loro dinamiche, atteggia-
menti, motivazioni e quindi anche le doman-
de esistenziali che sarebbero dovute essere 
davanti alla mia responsabilità educativa. Ma 
se non le incontri queste domande, anche la 
relazione educativa è monca e inefficace.
Comunque, se anche fossimo dentro ad un 
eccesso diagnostico, dobbiamo ammettere 
che la fonte del conoscere non è primariamen-
te quella dei libri e dei manuali, ma è quella 
che viene dalla relazione amorosa (pensiamo, 
grazie al cielo, alle nostre relazioni normali e 
belle, che si fondano sui “tu” che si incontra-
no in pienezza).
In quel «gli corse incontro» della Parabola del 
figliol prodigo c’è la libertà e la pedagogia dell’a-
more misericordioso di un padre (dell’adulto 
educatore) che, lontano dall’essere bloccato 
dall’offesa dell’abbandono e dal pregiudizio 
sul figlio sconfitto, vede sempre una persona 
che può “ri-nascere” e si fa carico della sua 
rigenerazione, attraverso l’accoglienza senza 
ricatto, la fiducia, un rinnovato investimento. 
Ci sarebbe tanto dire sul fatto che noi spesso 
facciamo invece la parte del fratello offeso…
Torniamo ai ragazzi, a quei ragazzi. La vita di 
molti di loro è già stata segnata dalla fatica: a 
scuola, che ancora è considerata la scelta forma-
tiva per eccellenza, che spesso li ha espulsi non 
trovandoli all’altezza o comunque non è riuscita 
a trattenerli; in casa, dentro a dinamiche spesso 
conflittuali, a problemi relazionali seri, a diffi-
coltà economiche, in una società i cui connotati 
distintivi e prevalenti non sono spesso alla loro 
portata. Si sono già misurati con sfide importan-
ti, con alcune non ce l’hanno fatta e più o meno 
consapevolmente si portano dentro il senso del 
fallimento. Anche rabbia e voglia di rivalsa. 
Hanno forse vissuto cose più grandi loro.
Sono stati vulnerati e sono vulnerabili, sono 
spesso in deficit di protezione, quella che si 

addice ai più deboli nella società. Non ci me-
ravigliamo di queste affermazioni, come se 
fossero troppo drastiche: riusciremmo one-
stamente a sostenere, per come si svolge la 
vita quotidiana e normale, per come sono le 
scelte che incidono nella vita delle persone e 
delle comunità, che tutto é in funzione dei 
più giovani? Non si fa fatica a rispondere di 
no. Non c’é armonia, non c’é giustizia attorno 
a loro, che favoriscano di per sé una buona 
crescita: rispetto ai progetti che la società fa, 
loro spesso non sono né un problema, né una 
finalità… semplicemente sembra che non esi-
stano proprio… E quando i disastri esisten-
ziali conseguenti sono perpetrati e se ne ve-
dono gli esiti nei giovani, loro da trascurati, 
da “fantasmi” ignorati vengono trasformati in 

jerdam



1/2017 ● Proposta Educativa ↔link 9

destinatari di accuse, denigrazioni, sono sca-
ricati ed espulsi. I due diversi atteggiamenti 
del padre accogliente e del fratello scandaliz-
zato della parabola sono paradigmatici di due 
culture: quella inclusiva rigenerante e quella 
escludente individualistica. L’una che si oc-
cupa delle persone con responsabilità, l’altra 
che eventualmente si preoccupa e prova fa-
stidio…
Alla vigilia del primo periodo di inserimento 
in azienda per fare le ore di stage previste dal 
progetto, abbiamo incontrato gli studenti del 
quarto anno per fare una sorta di bilancio del 
primo mese e mezzo trascorso in formazione 
e consolidare/rafforzare lo spirito e le moti-
vazioni con cui affrontare un passaggio molto 
rilevante per la loro crescita: misurarsi in un 
contesto di lavoro vero, ancorché segnato da 
chiari obiettivi formativi.
Mi ha colpito una certa qual consapevolezza 
da parte loro, anche se faticosamente espres-
sa, della posta in gioco, che si fa sul serio 
(anche se non sanno bene cosa voglia dire) 
e soprattutto ancora l’attesa di qualcosa… 
Quindi una disponibilità a prendere in con-
siderazione una novità che potrebbe fare il 
caso loro, cioè stanno vedendo una porta che 
si apre…
Quel varco lì, di attesa, di apertura, è un’op-
portunità preziosa per chi a vario titolo ha 
responsabilità educativa. Non c’è dubbio che 
una delle cose peggiori del nostro tempo sia il 
corrompere, la corruzione, che prima ancora 
di rubare soldi è far morire la fiducia e la spe-
ranza. Oggi questo succede con i più giovani 
delle nostre comunità. Da piccoli, da giovani 
c’è un’attesa di molte cose dalla vita: indica-
zioni, sostegno, felicità, orizzonti aperti, ma 
se l’aria che tira, i costumi di una generazione 
li derubano della possibilità di sperimentare 
che la vita è una cosa buona e non li si ali-
menta di questa certezza, succede che cresco-

no fino a quando questo sogno regge, ma poi 
sbattendo presto nel buio, anziché nella luce, 
invecchiano di colpo, anche se hanno solo 15, 
16, 17 anni, e la loro tristezza fa crescere la 
tristezza che sta pervadendo il mondo.
Nei varchi della vita dei più giovani è impor-
tante immettere aria fresca, rigenerante: tanti 
stanno morendo di asfissia, per mancanza di 
progetto, di “disegno”, di direzioni, del senso 
dell’alzarsi al mattino e di vivere la giornata 
nella convinzione di fare qualcosa per sé e per 
gli altri. Con l’impegno contestuale di una 
protezione liberante da parte degli adulti per 
custodire le loro potenzialità, i loro slanci, le 
aspirazioni e progressivamente dare forma ad 
una volontà che possa trasformarsi in respon-
sabilità.
C’è una pagina molto efficace nel romanzo di 
D. Pennac, Diario di scuola, nel capitolo in cui 
si racconta l’episodio delle rondini migranti 
che si schiantano sul vetro dell’abbaino e, ca-
dendo tramortite, vengono “rianimate” nelle 
mani dall’autore e dalla moglie.
A questo punto siamo in gioco moltissimo 
noi adulti
Forse non è esagerato dire che dobbiamo re-
settare il nostro sguardo nei loro confronti: il 
moto di simpatia con cui ho guardato gli stu-
denti del IV anno all’inizio del percorso deve 
certamente essere preservato da un eventuale 

R&M↔Agire Educativo

di.fe88



Proposta Educativa ● 1/2017↔link10

eccesso di emotività e commozione e deve di-
ventare il profilo strutturale del nostro sguar-
do e soprattutto della nostra azione.
Prenderei a prestito per questo un invito 
tratto da quell’indimenticabile documen-
to della CEI degli anni ’80 La Chiesa ita-
liana e le prospettive del Paese. «Conosciamo 
la complessità dei problemi che al riguardo 
occorre affrontare. Ma, innanzitutto, biso-
gna decidere di ripartire dagli “ultimi”, che 
sono il segno drammatico della crisi attua-
le… Con gli “ultimi” e con gli emarginati, 
potremo tutti recuperare un genere diverso 
di vita. Demoliremo, innanzitutto, gli idoli 
che ci siamo costruiti: denaro, potere, con-
sumo, spreco, tendenza a vivere al di sopra 
delle nostre possibilità. Riscopriremo poi i 
valori del bene comune: della tolleranza, 
della solidarietà, della giustizia sociale, del-
la corresponsabilità. Ritroveremo fiducia nel 
progettare insieme il domani… E avremo la 
forza di affrontare i sacrifici necessari, con 
un nuovo gusto di volere… Questa esigen-
za di cambiamento è ampiamente intuita tra 
la popolazione… E rivela, comunque, che è 
ormai tempo di misurarsi non sul vuoto di 

tanti discorsi, ma su progetti concreti, che 
abbiano senso (nn. 4-7).
Anche la Evangelii Gaudium di papa Fran-
cesco ci aiuta molto, essendo particolarmente 
adeguata anche in ottica laica, dentro a qual-
siasi profilo di responsabilità si eserciti nella 
società, diretta o indiretta, nei confronti dei 
giovani.
Mi rifaccio a quella parte, verso la fine 
dell’Esortazione, in cui il papa propone 4 
principi che devono orientare specificamen-
te lo sviluppo della convivenza sociale e la 
costruzione di un popolo in cui le differen-
ze si armonizzino all’interno di un progetto 
comune, per avanzare nella costruzione di 
un popolo in pace, giustizia e fraternità.
Vorrei riprenderli e riconsegnarveli, proprio 
tenendo davanti agli occhi i più giovani delle 
nostre comunità.

Il tempo è superiore allo spazio (vd. n. 223)

«Questo principio permette di la-
vorare a lunga scadenza, senza 
l’ossessione dei risultati imme-

diati. Aiuta a sopportare con pazienza situa-

Agire Educativo↔R&M

handheld heartbeatsDaniel Lobo



1/2017 ● Proposta Educativa ↔link 11

R&M↔Agire Educativo

zioni difficili e avverse, o i cambiamenti dei 
piani che il dinamismo della realtà impone. È 
un invito ad assumere la tensione tra pienezza 
e limite, assegnando priorità al tempo. Uno 
dei peccati che a volte si riscontrano nell’atti-
vità socio-politica consiste nel privilegiare gli 
spazi di potere al posto dei tempi dei processi. 
Dare priorità allo spazio porta a diventar matti 
per risolvere tutto nel momento presente, per 
tentare di prendere possesso di tutti gli spazi 
di potere e di autoaffermazione. Significa cri-
stallizzare i processi e pretendere di fermarli. 
Dare priorità al tempo significa occuparsi di 
iniziare processi più che di possedere spazi. Il 
tempo ordina gli spazi, li illumina e li trasfor-
ma in anelli di una catena in costante crescita, 
senza retromarce. Si tratta di privilegiare le 
azioni che generano nuovi dinamismi nella 
società e coinvolgono altre persone e gruppi 
che le porteranno avanti, finché fruttifichino 
in importanti avvenimenti storici. Senza an-
sietà, però con convinzioni chiare e tenaci.

L’unità prevale sul conflitto

Di fronte al conflitto, alcuni semplice-
mente lo guardano e vanno avanti come 
se nulla fosse, se ne lavano le mani per 

poter continuare con la loro vita. Altri entrano 
nel conflitto in modo tale che ne rimangono 
prigionieri, perdono l’orizzonte, proiettano 
sulle istituzioni le proprie confusioni e insod-
disfazioni e così l’unità diventa impossibile. Vi 
è però un terzo modo, il più adeguato, di porsi 
di fronte al conflitto. È accettare di sopporta-
re il conflitto, risolverlo e trasformarlo in un 
anello di collegamento di un nuovo processo. 
«Beati gli operatori di pace» (Mt 5,9).
In questo modo, si rende possibile sviluppa-
re una comunione nelle differenze, che può 
essere favorita solo da quelle nobili persone 
che hanno il coraggio di andare oltre la su-

perficie conflittuale e considerano gli altri 
nella loro dignità più profonda. Per questo 
è necessario postulare un principio che è in-
dispensabile per costruire l’amicizia sociale: 
l’unità è superiore al conflitto. La solidarie-
tà, intesa nel suo significato più profondo e 
di sfida, diventa così uno stile di costruzione 
della storia, un ambito vitale dove i conflitti, 
le tensioni e gli opposti possono raggiunge-
re una pluriforme unità che genera nuova 
vita…».

La realtà é più importante dell’idea (n. 232)

«L’idea – le elaborazioni concet-
tuali – è in funzione del coglie-
re, comprendere e dirigere la 

realtà… Vi sono politici – e anche dirigenti 
religiosi – che si domandano perché il popolo 
non li comprende e non li segue, se le loro 
proposte sono così logiche e chiare.
Probabilmente è perché si sono collocati 
nel regno delle pure idee e hanno ridotto la 
politica o la fede alla retorica. Altri hanno 
dimenticato la semplicità e hanno importa-
to dall’esterno una razionalità estranea alla 
gente».
Il tutto è superiore alla parte. «Ed è anche più 
della loro semplice somma. Dunque, non si 
dev’essere troppo ossessionati da questioni li-
mitate e particolari. Bisogna sempre allargare 
lo sguardo per riconoscere un bene più grande 
che porterà benefici a tutti noi…».
«Il modello non è la sfera… Il modello è il 
poliedro, che riflette la confluenza di tutte 
le parzialità che in esso mantengono la loro 
originalità. Sia l’azione pastorale sia l’azione 
politica cercano di raccogliere in tale polie-
dro il meglio di ciascuno. Lì sono inseriti i 
poveri, con la loro cultura, i loro progetti e le 
loro proprie potenzialità. Persino le persone 
che possono essere criticate per i loro errori, 



Proposta Educativa ● 1/2017↔link12

Agire Educativo↔R&M

Trasformare e non negare il conflitto

[...]
La dimensione conflittuale, sia nella sua versione intrapsichica che in quella interpersonale, appartiene inevi-
tabilmente all’umano. Non possiamo fare a meno di confliggere con noi stessi: se ciò non avviene trasforma la 
persona in un fanatico o in un antisociale, se ciò avviene troppo la paralizza in una sorta di dramma interiore 
perpetuo. Non possiamo fare a meno di confliggere con alcuni: la dimensione conflittuale interpersonale 
attiene alla realtà dell’umano. Il conflitto, dice Papa Francesco, «deve essere accettato» (EG 226). Per fortuna 
stiamo lasciando alle spalle la lunga stagione della negazione pedagogica del conflitto: confliggere è brutto 
e negativo sempre, usiamo dunque una pedagogia a-conflittuale per far crescere i nostri figli. Genitori vili, 
assenti o semplicemente spaesati hanno abbracciato queste forme pedagogiche disastrose. Lo stesso caos ha 
riguardato molti approcci psicoterapici alle problematiche della coppia: la conflittualità ha solo una via di usci-
ta, la fuga dalla coppia. Insomma per un certo tempo la pedagogia e la psicologia hanno rifiutato il valore del 
conflitto. E sì, il conflitto ha un valore. Per questo deve essere accettato. Accettare il conflitto significa accettare 
l’altro, anzi sentirlo importante, tanto da “lottare” con l’altro e per l’altro. Accettare il conflitto significa scoprire 
il limite. Ogni conflitto è legato alla percezione di un limite frustrante, ma pur sempre un limite. La spinta nar-
cisistica dei nostri tempi sostiene la necessità di soddisfare senza limiti i nostri bisogni e nutrire ego sempre 
più elefantiaci e tronfi. Il conflitto ci riporta inevitabilmente al tema del limite. Inoltre la presa di coscienza che 
non tutti i conflitti possono essere risolti costringe a cercare un qualcuno o un qualcosa che sia al di là dei 
contendenti. È questa la valenza trascendente del conflitto. In altri termini il conflitto esiste, dentro di noi e 
tra di noi, e svolge persino un ruolo significativo in senso positivo. Infatti il punto fondamentale è riscoprire la 
valenza evolutiva del conflitto.
[...]
Trasformare il conflitto significa molte cose, ma anche accogliere e promuovere forme di crescita umana fon-
date sul perdono e sulla riconciliazione, cioè su forme di unità profondamente nuove. Perdonare e riconciliarsi 
non significa dimenticare, ignorare le differenze, far finta di nulla, negare il male ricevuto, minimizzare, giusti-
ficare o scusare: significa innescare processi psicologici caratterizzati dalla capacità di rigenerare le relazioni 
e noi stessi. In questo senso l’unità è superiore al conflitto: lo è perché è ri-generativa, non semplicemente 
riparativa, mentre il conflitto è paralizzante e frammentante. Sul piano psicologico l’unità, intesa non come 
negazione delle differenze, ma come generatrice di nuove realtà personali e relazionali, è superiore al conflitto 
proprio perché non è un qualcosa di riparativo, di terapeutico, di ricostruito: è capace di generare un meccani-
smo profondo che genera nuova vita. Il conflitto è mortale, l’unità è vitale. Questa dimensione, che potremmo 
definire della «pacificazione delle differenze» (EG 229) ha un ambito primario: l’interiorità dell’uomo. «Con 
cuori spezzati in mille frammenti sarà difficile costruire una autentica pace sociale» (EG 229).
[...]
Ecco dunque emergere la necessità di pacificare il nostro stesso cuore, come primo atto unitario capace di 
generare la pace. Certo, se pensiamo che l’aspetto più significativo della postmodernità tecnoliquida è pro-
prio quello inerente la frammentazione dell’identità umana e la rinuncia all’unitarietà del sé, a favore di una 
molteplicità persino contraddittoria delle frammentazioni identitarie, se riflettiamo su questo allora possiamo 
cogliere il formidabile annuncio dell’EG quando ribadisce che l’unità è superiore al conflitto e proclama l’u-
nità del cuore come fondamento di un autentico percorso di pacificazione dell’uomo e della società. L’uomo 
postmoderno è immerso nella liquidità dell’esperienza umana: nulla è unitario, tutto è frammentato e la con-
traddizione non è risolvibile: si può essere dunque in un modo e poi in un modo opposto, senza che questo 
generi contraddizione, anzi il tutto è esaltato e amplificato dall’irruzione prepotente della tecnologia virtuale. 
Il cuore spezzato in mille frammenti è dunque una realtà dei nostri tempi. L’annuncio della pacificazione del 
cuore come di un processo di unitarietà attraverso la riconciliazione delle differenze è una risposta forte alla 
disgregazione interiore, fonte a sua volte di frammentazione sociale e di disarmonia. La pace sociale dunque 
non può che essere il risultato di una profonda pacificazione dell’uomo con se stesso.

T. Cantelmi, Il conflitto e le sue dimensioni, 
in festival.dottrinasociale.it/2014/09/19/

prof-tonino-cantelmi-il-conflitto-e-le-sue-dimensioni/ 



1/2017 ● Proposta Educativa ↔link 13

R&M↔Agire Educativo

hanno qualcosa da apportare che non deve 
andare perduto; è la totalità delle persone in 
una società che cerca un bene comune che 
veramente incorpora tutti».
Concludo con una battuta veloce.
A proteggere, rianimare e lanciare la vita dei 
giovani occorre la vita buona dell’adulto. E mi 
piace sottolineare in particolare un aspetto: 
una vita buona che traspira dal volto dell’a-
dulto, come sintesi espressiva di chi é persona 
in pienezza, che si sente felice di essere un’u-
manità completa, di essere viva anzitutto, di 
essere uomo e donna, di essere giovane e di 
essere vecchio, cioè felice di essere riconciliata 
con Dio e con la vita.
Mi pare che solo con questa impronta si 

possano assumere nei confronti dei giovani 
quegli atteggiamenti che ancora una volta 
il papa, nella Evangelii Gaudium suggerisce 
alla Chiesa in uscita. Prendere l’iniziativa, 
perché l’educatore, come l’apostolo, non ri-
ceve in casa, ma va incontro…, coinvolgersi, 
in un rinnovato «I care» del volto di ciascu-
no…, accompagnare, accettando le lunghe 
attese e la sopportazione…; fruttificare, 
perché non basta avere reazioni lamentose 
e allarmiste… infine, festeggiare, cogliendo 
ogni passo nella vita quotidiana di far pro-
gredire il bene (cfr. 24).
Io penso che assieme a San Paolo (Gal 6,9) 
possiamo dire e sperare che «Se non desistia-
mo, mieteremo».

Lezione di vita

[…]
Verrò ora ai motivi per cui ho sentito il dovere di scrivere la lettera incriminata. Ma vi occorrerà prima sapere 
come mai oltre che parroco io sia anche maestro. La mia è una parrocchia di montagna. Quando ci arrivai c’era 
solo una scuola elementare. Cinque classi in un’aula sola. I ragazzi uscivano dalla quinta semianalfabeti e an-
davano a lavorare. Timidi e disprezzati. Decisi allora che avrei speso la mia vita di parroco per la loro elevazione 
civile e non solo religiosa. Così da undici anni in qua, la più gran parte del mio ministero consiste in una scuo-
la. Quelli che stanno in città usano meravigliarsi del suo orario. Dodici ore al giorno. 365 giorni l’anno. Prima 
che arrivassi io i ragazzi facevano lo stesso orario (e in più tanta fatica) per procurare lana e cacio a quelli che 
stanno in città. Nessuno aveva da ridire. Ora che quell’orario glielo faccio fare a scuola dicono che li sacrifico. 
La questione appartiene a questo processo solo perché vi sarebbe difficile capire il mio modo di argomentare 
se non sapete che i ragazzi vivono praticamente con me. Riceviamo le visite insieme Leggiamo insieme: i libri, 
il giornale, la posta. Scriviamo insieme. […]
Ora io sedevo davanti ai miei ragazzi nella mia duplice veste di maestro e di sacerdote e loro mi guardavano 
sdegnati e appassionati. Un sacerdote che ingiuria un carcerato ha sempre torto. Tanto più se ingiuria chi è in 
carcere per un ideale. Non avevo bisogno di far notare queste cose ai miei ragazzi. Le avevano già intuite. E 
avevano anche intuito che ero ormai impegnato a dar loro una lezione di vita. Dovevo ben insegnare come 
il cittadino reagisce all’ingiustizia. Come ha libertà di parola e di stampa. Come il cristiano reagisce anche al 
sacerdote e perfino al vescovo che erra. Come ognuno deve sentirsi responsabile di tutto. Su una parete della 
nostra scuola c’è scritto grande «I care». È il motto intraducibile dei giovani americani migliori. «Me ne importa, 
mi sta a cuore» il contrario esatto del motto fascista «Me ne frego». Quando quel comunicato era arrivato a noi 
era già vecchio di una settimana. Si seppe che nè le autorità civili, nè quelle religiose avevano reagito. Allora 
abbiamo reagito noi. Una scuola austera come la nostra, che non conosce ricreazione ne vacanze, ha tanto 
tempo a disposizione per pensare e studiare. Ha perciò il diritto e il dovere di dire le cose che altri non dice. È 
l’unica ricreazione che concedo ai miei ragazzi.

 L. Milani, Lettera ai giudici, Barbiana, 24 ottobre 1965


