
La Rete  ↔IN RICORDO

Proposta Educativa ● 1/2017↔link26

Due fatti di ordine bellico, uno 
reale, l’altro immaginario, de-
sunti dalla cronaca e dal di-
battito culturale, introducono 
al primo orizzonte: la paura 

degli attentati terroristici e il film Guerra dei 
mondi (2005) di Steven Spielberg. Nella sto-
ria del cinema il successo della fantascienza è 
dovuto alla capacità di esprimere le tensioni 
culturali e sociali dell’epoca, di rispecchiare i 
sentimenti diffusi ma anche di determinare 
l’ideologia di un periodo. Il film si rapporta 
con l’“economia della paura” e del sospetto 
o, meglio, della “cronicità” del terrorismo che 

Nodi e scenari
È POSSIBILE
Un nuovo mondo

Elio Girlanda

domina ormai nel mondo, in particolare ne-
gli Usa, più degli alieni o degli extraterrestri. 
Il regista, ispirandosi a un celebre romanzo 
inglese, riproduce psicosi, isterie, idealismi e 
smanie di interventismo del suo Paese come 
di tutto l’Occidente. Nel film si rintraccia 
anche una riscoperta della paternità come 
della famiglia, dell’istituzione e della Patria. 
Il percorso del protagonista dimostra, infatti, 
che si diventa padre quando ci si prende cura 
degli altri, si ragiona, si sopporta, si lotta e si 
rischia persino di morire. Quando si impara, 
insomma, a non vivere e a non morire invano. 
Assecondando la tradizione del cinema ame-

Ricordando Elio Girlanda

Elio Girlanda, nostro caro amico e 
collaboratore, ci ha lasciati, dopo 
una breve, ma inesorabile malattia, 
il 24 febbraio 2017. Uomo di grande 
umanità e passione civile, fin dalla 
fondazione, ha accompagnato con 
competenza, luciditá, sensibilità 
etica e pedagogica, le fasi di svilup-
po e di crescita del Mieac e della 
rivista «Proposta Educativa». È stato 
costante punto di riferimento del 
Comitato scientifico, formato da un 
gruppo di esperti in varie discipli-

ne, con il compito di elaborare un 
pensiero originale, capace di fornire 
chiavi di lettura evangelica e sapien-
ziale per rispondere in modo consa-
pevole ed efficace alle sfide della 
complessità e di un mondo in con-
tinuo cambiamento. Sapeva unire il 
rigore dell’analisi ad un linguaggio 
comprensibile, la documentazione 
quasi pignola ad una capacità di 
delineare scenari in modo chiaro e 
organico. Amava l’ironia sottile, la 
battuta pronta e sagace, il conver-
sare amichevole e sincero. È stato 
un compagno di viaggio che ha 

saputo condividere fatiche e spe-
ranze, il sogno di un nuovo mondo 
possibile, l’impegno generoso per 
una formazione personale e comu-
nitaria in grado di coniugare insie-
me il pensiero e l’azione, la fede e la 
storia, lasciandosi interpellare dalle 
domande poste dalla realtà, con i 
suoi squilibri, le disuguaglianze, le 
vecchie e nuove povertà, le diverse 
culture per una convivenza umana 
solidale e fraterna. Lo ha fatto so-
prattutto attraverso il linguaggio 
semiotico, come mezzo di discerni-
mento dei semi di vita e di speranza 

Wendelin Jacober



 In ricordo 

1/2017 ● Proposta Educativa ↔link 27

ricano classico, Spielberg ricrea l’elemento 
“restaurativo” delle priorità morali tracciando 
uno sviluppo narrativo con la riscoperta del 
sentimento e della relazione interpersona-
le nonché della difesa del più debole (figli). 
Ma quale idea di “nuovo” o quale progetto di 
futuro c’è in tale orizzonte? Pur collocandosi 
tra realtà e immaginazione, tra eventi politici 
e comunicazione mediatica, questo orizzonte 
riguarda solo quello più arcaico della paura o 
della fine di “un mondo” ovvero un’apocalis-
se tutta laicista, catastrofista quanto fittizia? 
Non c’è il rischio che la paura sia diretta pro-
prio verso il “nuovo”? Ovvero che esista una 
tentazione di misoneismo, di chiusura, di ar-
roccamento non evangelico e anticonciliare? 
Di rifiuto del nuovo, perlomeno di un suo ad-
domesticamento che porta poi al fenomeno 
dei “teocon” e di una Chiesa troppo legata al 
potere politico? 

Il nuovo tra paura e rischio 

Il terrorismo internazionale sta provocan-
do un dibattito inedito. Nella sua novità 
apparentemente imprevedibile, perché 

legato a una crisi endogena all’Occidente, il 

fenomeno è frutto paradossale di una società 
interculturale che si dice integrata. A catena 
si producono altre riflessioni su multicultu-
ralismo, tolleranza, coesistenza di religioni 
e fedi. Fino al cosiddetto scontro di civiltà. 
Anche qui sembra esserci il “nuovo” o il “già 
visto”, nel senso di un “donchisciottismo co-
gnitivo” secondo cui vediamo e riconosciamo 
solo ciò che già pensiamo, non pensando mai 
a ciò che vediamo effettivamente. Ecco un 
primo nodo educativo: come riconoscere o 
discernere il “nuovo che avanza”?
L’immaginario sociale e quello artistico sono 
sempre più attratti da sfide e risposte al nuo-
vo, che però restano ambigue. Esse discendono 
dalla condizione di un nuovo inteso in tutte le 
diverse accezioni, in quanto mutageno, can-
giante quanto ambivalente. Per esempio, la 
caduta del Muro di Berlino ha aperto lo spa-
zio geopolitico, dando inizio all’“età dei crolli”, 
mentre l’attentato alle Twin Towers ha chiuso 
quello stesso spazio producendo una reazione 
claustrofobica, in uno schema simmetrico dei 
due eventi. Là, macerie ricercate e vendute; qua, 
macerie e rovine occultate e rimosse. Scrive Bel-
politi: «Il tono è dato da una strana mescolanza 
di apocalisse e utopia, di raffigurazione di un 

presenti nella vita di oggi. Laureato 
in Filosofia e diplomato in regia al 
Centro cinematografico, autore di 
programmi radiofonici e televisivi, 
giornalista e critico cinematografi-
co, docente a Scienze della Comu-
nicazione e in alcuni Master presso 
l’Università di Roma «la Sapienza», 
l’Università Pontificia Auxilium, The 
American College of Rome dell’Uni-
versità di Charleston (USA), occu-
pandosi anche di Storia e critica 
del Cinema, Teorie e tecniche del 
linguaggio audiovisivo, Analisi del 
film, Comunicazione pubblica e 

Ricerca sociale. Molto attivo nella 
collaborazione a molte prestigio-
se riviste di settore, ma anche sul 
versante pedagogico-educativo. 
Ha pubblicato monografie bio-
grafiche, manuali universitari su 
nuove tecnologie, archeologia 
dei media e post-umano, cine-
ma digitale, psicanalisi e cinema. 
Ci ha lasciato una grande eredità. 
Egli continua a vivere nel cuore di 
quanti lo abbiamo conosciuto, ap-
prezzato e amato.

La Redazione 
di Proposta Educativa



 In ricordo

Proposta Educativa ● 1/2017↔link28

paesaggio costellato da rovine e macerie e di un 
nuovo spazio sociale e individuale determinato 
invece dalla promessa di una nuova palingene-
si. La coppia apocalisse/utopia sarebbe il segno 
sotto cui s’iscrivono le opere artistiche, letterarie 
e cinematografiche del decennio: in un mondo 
di rovine, si aggirano i nuovi “uomini” forniti di 
strabilianti tecnologie che recano con sé qual-
che sorriso “barbaro”; come se, per sorgere, il 
“nuovo” avesse bisogno di abbattere l’“antico”, 
ma soprattutto la rovina fosse la necessaria con-
dizione estetica del post human».
È difficile descrivere in modo netto que-
ste realtà o idee ma anche paure o fantasie. 
Nota l’americana Sontag: «Viviamo sotto la 
minaccia continua di due prospettive egual-
mente spaventose, anche se apparentemente 
opposte: la banalità ininterrotta, senza fine 
o senza interruzioni di sorta - non esistono 
luoghi o spazi sottratti a essa - e un terrore 
inconcepibile, nel senso che non può essere 
pensato, che arriva imprevisto». Allora la ten-
tazione può essere di ignorare gli eventi cata-
strofici, come osserva Primo Levi, in quanto 
mezzo più naturale e sicuro per non precipi-
tare nell’abisso dell’angoscia, della confusione 
e della follia, quindi rimuoverli piuttosto che 
prenderne coscienza per poi elaborare. E ri-
nasce, forte, una visione apocalittica in senso 
distruttivo. Il francese Serge Moscovici, uno 
dei padri dell’ecologismo, precisa sull’ecosi-
stema: «Circondata da iceberg tecnocratici, la 
cui parte sommersa trabocca di segreti milita-
ri o economici, la Terra è diventata un Tita-
nic cosmico, carico di energie malefiche, nu-
cleari o biologiche. E nessuno può ritrovare in 
sé l’energia benefica del senso della natura, se 
questa passione non affiora di nuovo alla sua 
coscienza». A tutto ciò possono corrispondere 
“piccole apocalissi”, psichiche e personalizza-
te per il singolo individuo, magari legate alla 
crisi economica, alla confusione dei valori, 

all’assenza della politica o alla sua corruttibi-
lità costante. 
Paradossalmente il “nuovo” come parola, al 
centro di un dibattito da cui siamo sommersi 
con definizioni e nomi nuovi, su temi multi-
prismatici e multidisciplinari, sembra vale-
re da solo come risposta rassicurativa o facile 
prefigurazione di altri paradigmi. Quali? Per 
esempio, la globalizzazione e il postumano. 
Infatti, la nostra epoca sta riportando in primo 
piano e radicalmente la questione dell’identità 
e del soggetto. L’arte o la scienza e la medici-
na (dall’ingegneria genetica alle biotecnologie, 
con promesse di felicità non illusoria), cosid-
dette postumane, stanno rimettendo in gioco, 
rispetto al “crollo” di valori e regimi, proprio 
l’identità. Come quella del corpo, in quan-
to limite o confine biologico, quindi con uno 
scenario di cambiamento continuo o di iden-
tità cangiante rispetto stasi e immobilismi del 
passato. Ecco il fascino, soprattutto presso i 
più giovani, per un’identità mutante, “liquida” 
(Bauman), nomade. In particolare, nell’arte 
dove il postumano, non solo fantascientifico, 
come “disidentificazione” (Belpoliti) diventa 
trasmigrazione verso altre forme o espressioni 
in cui il genere sessuale e la forma non defini-
scono più l’essere umano, la sua singolarità o 
appartenenza. Questo è un fatto, e insieme una 
forte provocazione culturale, antropologica e 
sociopolitica. Da qui una domanda educativa: 
occorre guardare al nuovo come vera trasfor-
mazione o semplice riadattamento? Ripensare 
e riprogettare vuol dire rimodulare da zero un 
metodo, un’attenzione, tutti completamente 
da rinnovare, o magari semplicemente ispirarsi 
a modelli forti già dati? Come per il grande in-
teresse verso testimoni o maestri del passato (la 
pubblicità con Gandhi, Mandela o Einstein).
Anche perché, di fronte alla condizione po-
stumana, dell’individuo metà umano e metà 
macchina (cyborg), può mutare la stessa con-



 In ricordo 

1/2017 ● Proposta Educativa ↔link 29

dizione del Soggetto. Citato da Belpoliti, a 
proposito di estetica che si fa etica, il criti-
co d’arte Jeffrey Deitch dichiara: «Muta l’i-
dea stessa di Io. Si avverte la sensazione che 
ognuno possa facilmente costruire il nuovo 
cui anela, libero dalle coercizioni del proprio 
passato e del proprio Io». Reinventare se stes-
si diventa un fatto comune. I progressi tec-
nologici ci costringono a sviluppare un nuovo 
codice etico, altre strutture morali che indi-
cheranno, scrive ancora Deitch, a ogni indi-
viduo come comportarsi di fronte alle scelte 
enormemente importanti che dovrà operare 
in termini di alienazione genetica e di am-
pliamento computerizzato (come l’orecchio o 
l’occhio bionico) delle facoltà cerebrali. «Do-
vremo prendere decisioni non solo riguardo 
a che cosa sembra bene; ma su cosa è bene 
e su cosa è male rispetto alla ristrutturazione 
della mente e del corpo». Ecco emergere una 
cultura artistica, ma non solo, che ripropone 
sempre più i concetti dell’ibrido, della fine 
dell’antropocentrismo e dei dualismi (l’uomo 
come soggetto autoriferito e frutto di coppie 
di opposti), dell’uomo-macchina. Sono temi 
che si riflettono sulle pratiche giovanili del 
piercing, del tatuaggio, della trasformazione e 
manipolazione fisica, tutte idee di una diver-
sità esperita.

Paradigma antropologico

Roberto Marchesini traccia il profilo di 
un paradigma, dove l’uomo non è più 
considerato come essere compiuto, 

puro, perfetto, lasciando il posto a un’imma-
gine “plurale”, frutto ibrido dell’evoluzione, 
mescolato con gli animali e i suoi strumenti, 
primo fra tutti la macchina. L’alterità animale, 
la “teriosfera”, e l’alterità tecnologica, la “tec-
nosfera”, diventano la «nuova carne dell’uomo 
in grado di modificare profondamente la per-

formità della nostra specie». Non si dimentichi 
che la nostra epoca di globalizzazione è ca-
ratterizzata dalla velocità (iper-rapidità) degli 
scambi (merci, persone, informazioni), in un 
mondo di passaggi e circolazione dove i nuo-
vi luoghi o nonluoghi (spazi del troppo pieno, 
spazi dell’eccesso e del “vuoto”, spesso nottur-
ni) non hanno più lo scopo di creare identi-
tà, produrre spazi per la vita stanziale, bensì 
consumo rapido (fine del genius loci, dice Marc 
Augé). Non ci sono più “rovine” (contro la fine 
della storia in un problematico rapporto con il 
passato) ma macerie, appunto, di cui liberarci. 
Questo fa sì che oggi, suggerisce Belpoliti, non 
si vada più dal passato al futuro transitando per 
il presente, bensì ci si muova “di incidente in 
incidente”: viviamo nel racconto del disastro (i 
tg): dall’accelerazione della storia all’accelera-
zione della realtà stessa. Una sorta di apocalis-
se laica come lettura del presente. Allo stesso 
tempo, però, i cambiamenti possono essere 
visti come potenzialità. 
Il nodo della globalizzazione con le sue rica-
dute filosofiche e pedagogiche, tra pensiero 
unico e domanda di governance, è centrale. 
Ma due fattori di criticità ci interrogano: il 
primato dell’economia e la crisi della politi-
ca rappresentativa, con l’attenzione rivolta al 
mercato e non più alla cittadinanza, rischiano 
di chiudere il tutto in un circolo vizioso tra 
paura e disagio sociale. Per uscirne, il socio-
logo tedesco Ulrich Beck abbandona la parola 
globalizzazione a favore di “cosmopolitismo” 
(mondializzazione) perché descrive in modo 
più efficace il contesto di reale interdipenden-
za in cui viviamo con le sue opportunità (con-
sumi e stili di vita) e i suoi rischi (terrorismo). 
Il cosmopolitismo ci spinge a considerare gli 
altri positivamente, aggiunge Beck, senza tut-
tavia annullare le differenze. La Londra sotto 
minaccia continua di attentati, dopo i fatti 
di luglio, si sforza di integrare ma non pre-



 In ricordo

Proposta Educativa ● 1/2017↔link30

tende di assimilare. Accetta i conflitti e cer-
ca di risolverli. Ed è così forte da accogliere 
i suoi stessi nemici. Dichiara il filosofo John 
Gray, consulente di Blair: «Il terrorismo non 
viene da fuori. Fa parte della società in cui 
viviamo». La paura anche quotidiana, privata 
(l’angoscia de La guerra dei mondi con un po-
ver’uomo in fuga con i figli), tra insicurezza 
e fondamentalismi (patriottismi e paranoie), 
produce terrorismo o guerra “umanitaria”. La 
crisi della democrazia produce una “civiltà 
degli scontri” più che uno “scontro di civiltà” 
(Appadurai). Ma il multiculturalismo e l’in-
tercultura possono andare oltre l’accoglienza 
e l’integrazione, laddove, cioè, la diversità di-
venta una risorsa? 
Un altro dato di cui prendere coscienza è la 
società post-industriale e metropolitana, se-
gnata dall’economia della conoscenza e da un 
forte bisogno di produzioni innovative (cul-
turali e creative). Oltre al fatto che il 50% 
della popolazione oggi, ma il 75% tra qualche 
anno, vive in città ovvero il progressivo invec-
chiamento della popolazione (un europeo su 
3 ha ormai più di 60 anni), insieme all’incer-
tezza del lavoro e la fine del corporativismo 
moderno, legato alla sicurezza sociale, verso 
il “workfare” che va dai nuovi poveri alle for-
me di precariato. Tutto ciò ha conseguenze 
sociali, globali e insieme individuali, psico-
logiche, microstoriche, relative, per esempio, 
all’esperienza centrale o nodale del “tempo”, 
soprattutto nei più giovani. Ecco lo scenario 
della nuova temporalità, del tempo labirinti-
co, “fuori di sesto”, come dell’identità liquida 
in una società disaggregante. Nonché un rin-
novato elogio del presente, dell’istante fuori 
dal tempo, che può essere anche prodotto 
dalla fede come da una posizione laica. Come 
indica Sozzi, stiamo passando dal Discorso 
della Montagna a S. Agostino, dal tempo 
come volontà di cambiare, di un pensare al 

dopo, all’estasi dell’attimo per dare più spes-
sore e valore al nostro tempo quotidiano. Il 
presente è sempre più vissuto in termini esta-
tici, contro ogni tipo di rapporto con le ge-
nerazioni passate. Ma siamo davvero alla fine 
del conflitto tradizionale fra le generazioni? 
O sarà necessario un nuovo patto?
E se paura, fuga dalla responsabilità e soli-
tudine diventano le coordinate a livello per-
sonale e intergenerazionale fino all’indiffe-
renza o alla paranoia, se si riscontra anche 
una sclerosi delle agenzie educative (Stato, 
partito, famiglia, scuola, parrocchia), in cri-
si di identità territoriale e di autorevolezza 
valoriale, per la trasformazione radicale dei 
nonluoghi educativi verso fortezze in rovina, 
come nel romanzo di Scurati sulla scuola, Il 
sopravvissuto, se c’è una crisi della politica 
partecipativa, come convivere con la conflit-
tualità permanente? Sapendo peraltro che 
negli adulti c’è la percezione di un futuro ste-
reotipato? Come lavorare con una nozione di 
“nontempo” che si descrive non più in quanto 
progressione razionale e commensurabile ma 
come tempo ricorsivo, soggetto a forme ritua-
li di predizione? Ovvero come recuperare in 

NTNU Vitenskapsmuseet



 In ricordo 

1/2017 ● Proposta Educativa ↔link 31

qualche modo la percezione del tempo che si 
aveva nelle culture orali, in cui il ritorno del 
tempo dava al futuro la riattualizzazione del 
passato, piuttosto che di presente ossessivo e 
sottoposto a una coazione a ripetere?

Nuovi immaginari 

L’immaginario collettivo e quello indi-
viduale sono ormai completamente 
e irrimediabilmente “gestiti” da una 

mediatizzazione del mondo come della vita 
(cf. il film The Truman Show) e da un nuovo 
fenomeno pervasivo: il “giovanimento” (Ago-
stinelli). È una risposta, questa, creata princi-
palmente dal mercato poiché è la società dei 
consumi che rilancia la categoria di giovane 
come qualità dell’essere piuttosto che come 
condizione anagrafica. Il giovanimento mette 
in atto una sorta di “addomesticamento del 
cambiamento”, cioè qualsiasi pratica culturale 
contemporanea, per quanto transitoria e mar-
ginale, non può sfuggire a un’istantanea assi-
milazione e a un riciclaggio da parte dei media 
dominanti: mercificazione, spettacolarizza-
zione della merce, normalizzazione ricorsiva 
del desiderio nei programmi televisivi come i 
reality, consumismo dei sentimenti e non solo 
nei più giovani. Persino certe situazioni di 
contestazione tendono all’autoconservazione 
della propria qualità di vita - spesso a scapito 
di altre - cioè all’allungamento della propria 
età, alla permanenza più a lungo possibile nella 
gioventù. È proprio questa la contraddizione 
del giovanimento: anche i processi critici non 
sfuggono al proprio contesto, non sfuggono al 
mercato. Il giovanimento è quindi una condi-
zione diffusa di ansia da prestazione e deside-
rio d’altrove.
Si arriva, così, a una spettacolarizzazione del 
limite come del suo superamento (paura, vio-
lenza, dolore, decadimento fisico, vecchiaia, 

morte) piuttosto che a una sua accettazione 
ed elaborazione, alla ricerca ossessiva di nuo-
vi orizzonti di “felicità” possibile, “qui e ora” 
e dell’eterna giovinezza. Se, da una parte, si 
compie il “delitto perfetto” dell’immagine sul-
la realtà e dell’illusione (simulacro) sulla vita, 
dall’altra, le nuove tecnologie di Rete stanno 
cambiando radicalmente la stessa società: ver-
so un economicismo e un consumismo tota-
lizzanti (dei beni come dei valori) che pro-
mettono “benessere, longevità e felicità” tra 
presunzione d’immortalità e nuovo welfare. I 
giovani guardano alle nuove tecnologie, sem-
pre più personalizzate e maneggevoli, per sod-
disfare passioni e desideri come “un paradigma 
della libertà di avere e di conoscere” (Sondag-
gio SWG-Nòva24, Il Sole 24 Ore, 8 dicembre 
2005).
«Il ruolo della fantasia», scrive la Sontag, «ser-
vita in razioni abbondanti dalle arti popolari, 
permette ai più di tener testa ai due spettri 
prima citati: sollevarci dall’insopportabile mo-
notonia e distrarci dalle paure - attuali o fu-
ture - con una fuga nell’esotismo di situazioni 
pericolose risolte lietamente all’ultimo minuto. 
Un’altra cosa che può fare è normalizzare ciò 
che è psicologicamente insopportabile, assue-
fandoci così ad esso. Nel primo caso la fantasia 
abbellisce il mondo, nel secondo lo neutraliz-
za». Ecco i film di fantascienza, il cui contenu-
to non è la scienza in sé e per sé, ma il disastro 
e la sua estetica: il disastro ha un grande van-
taggio: libera l’individuo da obblighi normali 
e ci porta ad essere soltanto spettatori: “guar-
diamo”. Il tutto come emblema di una “rea-
zione inadeguata” di fronte al terrore. Quale 
funzione può assumere allora la fantasia, l’im-
maginario degli individui e dei gruppi o delle 
comunità, anche nella pratica educativa, per 
promuovere una nuova comprensione degli 
eventi e delle relazioni? L’ambivalenza dell’im-
maginario vede la riaffermazione della fantasia 



 In ricordo

Proposta Educativa ● 1/2017↔link32

da un lato, come aiuto, sostegno, metodo, ri-
spetto al mondo mediatico (virtuale nel sen-
so di irreale) e, dall’altro, come una forma di 
congiura contro l’esperienza reale, soprattutto 
negli ambiti educativi. Simone Weil parla del 
nemico principale costituito appunto dall’im-
maginario, dove non c’è contraddizione, ovve-
ro l’irrealtà, il sogno, la fantasticheria. Perché 
soltanto il legame con la realtà, con le sue con-
traddizioni costitutive, con il suo misto di ne-
cessità e libertà, permette una vera pienezza di 
affetti e guarisce dalla tristezza: «La perdita del 
contatto con la realtà è il male, è la tristezza». 
Ma l’immaginario è una risposta identitaria 
(Appadurai). E se la fantasia può neutralizzare 
il mondo, può anche abbellirlo. E poi: davvero 
l’immaginario si oppone alla razionalità? O si 
può lavorare per educarsi a visioni più intuitive 
e meno strutturate, dopo il cosiddetto pensie-
ro critico? È possibile una nuova concezione 
dell’Io come capacità di ciascuno (giovane e 
adulto) di reinventarsi con e per gli altri?
Da una parte, le nuove tecnologie e la Rete, 
tra paure e curiosità, promettono una “nuova 
felicità” relazionale e “reale”; dall’altra, nei più 
giovani dominano modelli “irreali” dell’im-
maginario mediatico (la tv, centro del nuovo 

immaginario) con il trionfo di una (falsa) vita 
vissuta da “iperspettatori-voyeur” soprattutto 
davanti al reality, anche estremo come l’ingle-
se Polvere alla polvere sulla decomposizione di 
un cadavere. Quali sono le conseguenze edu-
cative? Si pensi all’identità che slitta verso la 
flessibilità e la reversibilità dell’esperienza sia 
nei giovani che negli adulti (i film Sliding Do-
ors o Melinda & Melinda). Ormai viviamo in 
un mondo fatto solo di immagini e suoni che 
isolano, di assenza di relazioni, di obbligo di li-
bertà di consumare, di sorrisi falsi, di un tempo 
scandito dai palinsesti televisivi, di un “ricono-
scere” che si sostituisce al “conoscere” e ci illu-
diamo di sfuggire alla pesantezza come limite, 
al corpo reale: il panico suscitato dalla “mucca 
pazza” o dell’influenza aviaria ha rivelato quan-
to siamo «incapaci di sopportare l’idea di non 
avere il controllo totale della nostra salute» (La 
Porta). Non spariscono solo le rughe o le luc-
ciole ma i segni del divenire, con un desiderio 
di rinvio definitivo della morte, con l’ossessio-
ne di rimanere giovani (l’ossessione della dieta, 
dice Bauman, è sostituto dell’ossessione deva-
stante della morte, l’esigenza di avere qualco-
sa su cui poter intervenire), con l’aspirazione 
all’immortalità dell’immaginario popolare e 

régine debatty Mario Antonio Pena Zapatería Tim Evanson



 In ricordo 

1/2017 ● Proposta Educativa ↔link 33

mediatico. Scompare anche l’esperienza lenta-
mente acquisita che non conferisce più a chi 
la possiede alcuna autorità. Anzi, troppa espe-
rienza accumulata può risultare controprodu-
cente perché può rendere più difficile capire il 
nuovo tipo di realtà che si ha di fronte, rende 
meno flessibili ovvero meno adatti alla modali-
tà attuale della competizione. Meglio rimanere 
“informi” per avere successo in società, scrive 
La Porta: il romanzo di formazione (ovvero la 
funzione pedagogica della letteratura) è dive-
nuto obsoleto. Insomma, il “reale” si definisce 
proprio come ciò su cui non si può intervenire. 
La “flessibilità”, portata all’esasperazione anche 
nel campo dei sentimenti, conduce all’oblio di 
quel “piacere” possibile, della condivisione di 
un destino. Fluidità, instabilità, plasmabilità 
indefinita, attitudine proteiforme: sono que-
sti i valori-guida oggi, la chiave del successo 
e dell’affermazione individuale nel lavoro e 
nell’orizzonte sociale. Ecco allora rilevata dalla 
filosofia novecentesca e dalla letteratura di fine 
secolo proprio la scomparsa dell’esperienza.
Il punto, dice La Porta, non è rifiutare la fram-
mentazione in nome di una integrità andata in 
pezzi, ma capire come la flessibilità, richiesta 
dal nuovo orizzonte come tecnica di sopravvi-
venza, sia incompatibile con qualsiasi ipotesi di 
racconto minimamente coerente della nostra 
esistenza; e come dunque ci svuoti lentamente 
di ogni affettività residua (che si alimenta di 
ricordo, di legame con il passato, di possibili-
tà di autonarrazione), regalandoci un’illusione 
di reversibilità assoluta (manipolabilità) delle 
emozioni. Se l’esperienza è esposizione al do-
lore, alla noia, al rischio, al tempo morto della 
passività e alle conseguenze irreversibili - os-
sia a tutto ciò che dà forma e conferisce senso 
al vissuto - la nostra vita quotidiana sembra 
averle preferito un surrogato artificioso, una 
simulazione meno vulnerabile. Siamo immersi 
nell’euforia dell’interazione controllata, della 

messa in sicurezza, dell’autoriferimento sen-
za pathos, della flessibilità svincolata dal caso, 
dall’atrofia dei sensi come garanzia anestetica. 
L’educazione, prima fra tutti, deve riprendere 
il valore prezioso dell’esperienza se vuole ri-
spondere in modo adeguato alle sfide o ai ri-
schi del nuovo e della mutabilità del Soggetto.
Su questo terreno si potrà vincere contro le 
forti interferenze tra finzione e realtà, tra im-
maginazione e reale: contro l`”effetto d’irreal-
tà”, secondo Slavoj Zizek, dell’Immaginario, 
del Grande Altro (come nella trilogia filmica 
di Matrix) e, allo stesso tempo, contro lo shock 
della realtà, il brusco ritorno alla realtà degli 
attentati terroristici. Così, si potrà ovviare alla 
perdita della valenza educativa del vero im-
maginario nella trasmissione dei saperi e del-
le esperienze nel rapporto intergenerazionale, 
evitando un trionfo del ludico contro l’etico e il 
condiviso. Si pensi all’inizio ritardato e dram-
matico dell’età adulta fino all’eterno adolescen-
te in film come Elephant, L’ultimo bacio, Tan-
guy, al dato che «l’adolescenza è un prodotto 
del marketing», come si dice nel film ameri-
cano Quasi famosi, e lo spostamento in avanti 
dell’età anziana con taluni che tessono un elo-
gio dell’immaturità. Per questo forse bisogne-
rà ridefinire anche la condizione dei giovani e 
degli adulti, ricomponendo, per esempio, la 
dimensione culturale della memoria, in una 
fase in cui i cambiamenti tecnologici modifi-
cano tanto rapidamente la società che il trasfe-
rimento di informazioni tra anziani e giovani 
è quasi inutile per l’intrinseca obsolescenza dei 
saperi tradizionali o di poco precedenti. Tutto 
ciò ha valenze culturali contraddittorie e con-
diziona le modalità produttive della società in-
dustriale avanzata nel senso della flessibilità e 
della precarietà, appunto. Scrive Christopher 
Lasch: «La nostra società, purtroppo, valuta 
saggezza e conoscenza in termini puramente 
strumentali, attribuendo all’evoluzione tecno-



 In ricordo

Proposta Educativa ● 1/2017↔link34

logica un ruolo costantemente anticipatorio 
rispetto alla tradizione conoscitiva, che risulta 
di conseguenza non-trasferibile». 

Nuovi sogni e speranze

Il nuovo investe soprattutto i territori etici e 
simbolici perché i codici di riferimento mo-
rale non sono più univoci. Sul piano religio-

so, la globalizzazione induce a pensarsi piut-
tosto come a “una religione fra le religioni” e 
“una chiesa fra chiese”, come precisa Melloni. 
Sempre più ci si muove per la ricerca di un’etica 
condivisa, al di là degli eccessi del moralismo e 
del relativismo. Si pensi alla riflessione bioetica 
dinanzi alle frontiere estreme (eutanasia, clo-
nazione, ricerca medica). Se da una parte regi-
striamo la fine dei fondamentalismi simbolici 
e delle Grandi Narrazioni, dall’altra nasce un 
“pluriverso” etico che pone seriamente la que-

stione della verità. Ecco formarsi il nodo o la 
novità di una laicità da ridefinire. Dalla fine del 
dogmatismo alla centralità dell’umano, forse 
bisogna recuperare una “comunione plurale” 
nella Chiesa tra sinodarietà e sussidiarietà, 
come annuncia Enzo Bianchi che parla di un 
cristianesimo finora inedito, “nuovo”, con una 
tentazione corrente definibile come “post-cri-
stiano”, perché non ha più come fondamento 
e ispirazione la parola di Dio contenuta nelle 
Scritture. È un cristianesimo che non vuole più 
essere giudicato solo essere o meno “evangelo”, 
un cristianesimo che preferisce essere declinato 
come “religione civile”, capace di fornire un’a-
nima alla società, una coesione a identità poli-
tiche, diventando così quella morale comune 
che oggi sembra deducibile solo a partire dalle 
religioni (verso un uso religioso della politica e 
un uso politico della religione). D’altronde, se 
la religione appare ormai come l’unico legame 
della tradizione nazionale, perché non usarla, 
si sostiene? Ciò che conta ed è determinante 
non è più la sequela, l’adesione a Cristo, ben-
sì il riconoscimento della civiltà cristiana, il 
saperne leggere e difendere l’eredità storica e 
culturale, l’esaltazione e la posta in rilievo dei 
suoi simboli. Si potrebbe quasi dire che, come 
il terrorismo ormai è un nemico interno, en-
dogeno all’Occidente, così oggi viviamo un 
tempo triste perché il cristianesimo appare mi-
nacciato nel suo specifico, e minacciato non da 
chi lo avversa o addirittura lo perseguita bensì, 
come sovente accade nella storia, dai credenti 
stessi.
Si guarda sempre di più alla capacità di assu-
mere il cristianesimo come identità culturale, 
un’istanza religiosa nel pluralismo delle fedi, 
una possibilità di coesione in un mondo fram-
mentario e diviso. In quest’ottica ci sono nuovi 
alleati, intellettuali o politici, “vicini alla chie-
sa”, che paiono divenuti quasi gli unici partner 
del dialogo che i cattolici dovrebbero tessere 

torbakhopper



 In ricordo 

1/2017 ● Proposta Educativa ↔link 35

con i non credenti, più affidabili di quegli au-
tentici cristiani che, con faticosa e fedele per-
severanza, cercano di tradurre il Vangelo nella 
loro vita quotidiana e nella compagnia degli 
uomini. Sono i “nuovi alleati” capaci di con-
vergere con visioni cattoliche in materia di eti-
ca, i provvidenziali difensori dei valori e delle 
tradizioni cristiane.
Ma sono loro i “nuovi” laici? È questo il nuovo 
dialogo tra Chiesa e mondo ovvero la logica 
della lobby, del gruppo di pressione, che rischia 
di offuscare la forza profetica e la trasparenza 
della Chiesa nell’essere serva del Signore? È 
forse questa, scrive ancora Bianchi, la via del 
dialogo che la Chiesa ha scelto come irrever-
sibile dopo il Concilio Vaticano II? «No. Su 
questa strada il dialogo con i laici, i non cristia-
ni, diventa una debole possibilità e, di fatto, si 
costruiscono nuovi muri e si rischia il ritorno a 
una situazione già conosciuta e che credevamo 
alle spalle per sempre: quella della contrappo-
sizione tra clericali e anticlericali, tra una parte 
dei credenti tentati dall’arroganza e quei non 
credenti che si nutrono di logiche laiciste. Si 
verificherebbe uno scontro non tra ma all’in-
terno delle grandi religioni. Il card. Ratzinger 
ha scritto che qualora si tentasse “una teolo-
gizzazione della politica, allora ci sarebbe una 
ideologizzazione della fede e la politica non si 
desume dalla fede ma dalla ragione. In que-
sto senso lo Stato dev’essere uno Stato laico, 
profano nel senso positivo”. Lo Stato deve 
essere laico e deve sapere che la società civile, 
invece, laica non è (difesa quindi della libertà 
di coscienza; coesistenza pacifica tra tutte le 
componenti; laicità di confronto, diceva Paul 
Ricoeur, che lo Stato può promuovere in un 
ruolo attivo), in un nuovo dialogo tra credenti 
e laici». Questi, si chiede infine Bianchi, sono 
disponibili ad accettare che le esperienze re-
ligiose forniscano liberamente un contributo 
specifico alla società e alla democrazia? E i cat-

tolici sono in grado di assumere questa laicità, 
di non temerla ma anzi di saperla difendere?
Ecco il rischio della religione fai-da-te (il New 
Age), addirittura un cristianesimo fai-da-te, 
spesso consacrato da autorità e istituzioni o di 
Stato, o anche una laicità fai-da-te. Si cerca, 
cioè, a tutti i costi una “nuova” struttura mo-
rale, magari d’intesa con i “nuovi” laici, non 
solo per decidere riguardo a che cosa sembra 
bene, ma su cosa è bene e su cosa è male rispet-
to alle trasformazioni di mente e corpo. Ma 
quale cristianesimo s’intende? Il dialogo tra le 
religioni, per esempio, iniziato dal Concilio, è 
stato scritto recentemente da qualcuno, sareb-
be all’origine dell’indebolimento dell’identità 
occidentale, dei nostri problemi. Invece Giu-
seppe Alberigo sostiene che senza il Concilio 
l’Occidente sarebbe più vulnerabile di fronte 
alla nuova situazione, in quanto esso è stato un 
momento di ringiovanimento della Chiesa e 
non solo (il titolo voluto per il suo libro sulla 
breve storia del Concilio era: «Per la giovinez-
za del Cristianesimo»). Ancora torna l’idea di 
novità (nuova teologia della pace e del dialogo 
tra le grandi religioni come relatività, identità 
non come appropriazione ma come apertura), 
in quanto solo identità forti non hanno biso-
gno di erigere muri e possono avere relazioni 
forti con l’altro. Ma è possibile tornare al Con-
cilio e ripensarlo come un ritorno alle origini 
dell’Occidente per un orizzonte più ampio? È 
possibile ritrovare nel primo comandamento 
dell’amore e nella professione di fede in Gesù 
il punto comune con gli altri? E la comuni-
tà, oggi, è tenuta in vita più dal conflitto o da 
princìpi condivisi? Come riformulare nuovi 
modi del dialogo interreligioso? Quale edu-
cazione per quale fede? Il discernimento del 
nuovo pone dunque, soprattutto all’educazio-
ne in quanto “governo del nuovo”, una serie di 
domande diverse per una ricerca continua di 
risposte più autentiche.


