R&M—CONTESTO

DEL TEMPO PRESENTE

Premessa

uesto intervento si colloca in

una “terra di mezzo” complessa

e difficile da esplorare, anche

se & la terra che abitiamo e che

come cristiani siamo chiamati
ad abbracciare, nonostante resistenze e indif-
ferenze, ben sapendo che non ci sono tempi
e spazi “sfortunati”’ per la fede e che, come
sempre, il £airds della testimonianza cristiana
¢ qui e adesso.

Miti del nostro tempo

1 primo capitolo del celebre libro L’epoca

delle passioni tristi, intitolato «La crisi nella

crisi», segnala un radicale cambiamento di
segno nel nostro tempo, di cui siamo testimo-
ni spaesati e inermi: «La nostra epoca sarebbe
passata dall'onnipotenza dell'uvomo costrut-
tore della storia a un altro mito simmetrico
e speculare, quello della sua totale impoten-
za di fronte alla complessita del mondo»'. Il
mix di complessita e impotenza sembra ormai
diventato una miscela micidiale: ¢ come se,
paragonando la nostra vita a una barca sbal-
lottata dai marosi, stia venendo meno la fidu-

"' M. BENasAYAG-G. ScHMIT, L'epoca delle passioni tristi, Feltrinelli,
Milano 2008°, p. 22.

don Antonio Mastantuono

cia nell'esistenza di un porto dove dirigersi.
Ecco la crisi nella crisi: non la minaccia di
uno sbandamento provvisorio, ma una vita
in stato di emergenza permanente, in cui non
serve nemmeno gridare “Si salvi chi puo!”
perché non c’¢ un posto dove scappare. Men-
tre il progresso delle tecnoscienze continua a
promettere una liberta fondata sul dominio,
noi ci riconosciamo sempre pil «incapaci di
far fronte alle nostre infelicita e ai problemi
che ci minacciano»®. La sbornia consumistica
¢ arrivata al capolinea. Ormai la giostra non
gira pit e un luna park a luci spente ¢ il luogo
piu triste del mondo, dove si stenta a ritrovare
la via di casa. Forse abbiamo addirittura di-
menticato di avere una casa. Alla fine, nello
stallo della crisi, la difficolta a portare da soli
il peso dell’esistere, con il suo corredo a volte
opprimente di conflittualita laceranti e di de-
sideri umiliati, lascia campo libero al contagio
distruttivo dell’aggredire, dell'umiliare, del
violentare, del ferire, sino agli estremi del la-
sciar morire e del lasciarsi morire, dell’'uccide-
re e dell’'uccidersi. Dal cuore della crisi emana
un odore di morte, che attraversa le logiche
avide di una globalizzazione fatta a colpi di
speculazione finanziaria, come pure I'abdica-
zione della politica e la resa delle istituzioni,
la regressione lobbystica della cosiddetta so-

2 lvi, p. 20.

’

2/2017 @ ProposTa EDUCATIVA (----} 5



Contesto«<>R&M

cieta civile, 'imperialismo virtuale del sistema
mediatico, la delegittimazione sistematica di
ogni compito educativo, la sterilita rassegnata
della scuola.

Per confermare la radicalita di questa sfida,
vorrei limitarmi a segnalare tre miti, in qual-
che misura complementari in una medesima
mitologia postmoderna, che come cristiani
siamo invitati a demitizzare e quindi a rileg-
gere secondo l'ottica conciliare dei «segni dei
tempi»: indifferenza, simultaneita, autonomia.

Il mito dell'indifferenza

Vorrei iniziare a parlare di questo mito par-
tendo da un testo dell'’Apocalisse: «All'ange-
lo della Chiesa di Laodicea scrivi: Cosi parla
I’Amen, il Testimone fedele e verace, il Prin-
cipio della creazione di Dio: Conosco le tue
opere: tu non sei né freddo né caldo. Magari
tu fossi freddo o caldo! Ma poiché sei tiepido,
non sei cio¢ né freddo né caldo, sto per vomi-
tarti dalla mia bocca. Tu dici: “Sono ricco, mi
sono arricchito; non ho bisogno di niente”,
ma non sai di essere un infelice, un miserabi-
le, un povero, cieco e nudo».

Questa pagina forte con un linguaggio anche
un po’ urtante e un po’ sgradevole certamente
non denuncia l'indifferenza come un sintomo
psicologico. Non ¢ una pagina che ci invita ad
avere un carattere meno remissivo. Nella per-
dita della differenza tra caldo e freddo, proba-
bilmente (almeno io lo leggo cosi, per me oggi
e provo a condividerlo con voi) questa pagina
ci mette in guardia contro la perdita delle dif-
terenze. L'indifterenza ¢ la perdita delle dif-
ferenze. E questo che poi porta al resto dei
versetti, cioé al mito dell’autonomia assoluta,
della falsa autonomia «tu dici sono ricco, mi
sono arricchito, non ho bisogno di niente»
che ¢ il mito dell'autonomia (di cui parlere-
mo fra poco). La differenza tra bello e brutto,
la differenza tra buono e cattivo, la differenza
tra vero e falso, la differenza tra maschile e
femminile, la differenza tra persona umana e
un mondo biologico, mondo animale. I nostri
ragazzi sentiranno la pressione delle ideologie
ambientaliste e animaliste - come noi forse
abbiamo sentito la pressione delle ideologie
marxiste e sociali - la perdita della difterenza
tra persona umana e mondo animale, la per-
dita della differenza
tra finito e infini-
to. Non ¢ “L’ospi-
te inquietante” di
Galimberti in tutta
la sua aggressiva
manifestazione: nei
decenni precedenti
si ¢ manifestato in
forme titaniche, vi-
stose, celebrando il
mito della liberta;
oggi si manifesta
in forme polivalen-
ti, morbide, meno
aggressive, ma non
meno  insinuanti.

R&M«+Contesto

L’indifferenza alle differenze sembra essere,
alla fine, I'anestetico con cui I'epoca contem-
poranea cerca di neutralizzare le conseguen-
ze traumatiche del passaggio postmoderno
da una ragione troppo “forte” a una ragione

troppo “debole”.

Il mito della simultaneita

In stretto rapporto con l'illusione nell'indiffe-
renza, si esprime nella forma di una idolatria
dell'immediato, in cui convergono non solo
la sfiducia nella capacita razionale di mediare
le differenze, ma anche la celebrazione di un
narcisismo viziato da un consumo ossessivo
del virtuale. Nel passaggio dal paradigma an-
tico del carpe diem al paradigma contempo-
raneo del /ife is now c’¢ qualcosa di piu per-
vasivo e inquietante: oltre le promesse di un
edonismo a buon mercato, che sogna di abo-
lire T'ultimo diaframma sulla via della simul-
taneita, rappresentato dalla distanza spazio-
temporale, U'onnipotenza virtuale rinforza il
nichilismo. Torniamo allEpoca delle passioni
tristi: «Se tutto sembra possibile, allora piu
niente ¢ reale»’. Lo afferma anche Borges con
accenti analoghi: «Un attributo dell'inferna-
le ¢ Tirrealta, attributo che sembra mitigare
i suoi terrori e forse li aggrava»*. Non ¢ vero
che alla contrazione delle distanze corrispon-
da automaticamente un avvicinamento delle
persone: una dinamica sociale che sembra
egemonica tende ad andare nella direzione
opposta. Quanto si perde in profondita non
sempre si recupera in estensione: aumentano
i contatti, diminuiscono le relazioni, si sciol-
gono i legami. E la «trappola dell’antropocen-
trismo», secondo Taylor, che, «abolendo tutti
gli orizzonti di significato, fa gravare su di noi
la minaccia di una perdita di senso, e pertanto
di una banalizzazione della nostra condizio-

3 i, p. 23.
*).L. Boraes, L'Aleph, Feltrinelli, Milano 2008, p. 60.

ne. A un certo punto, la nostra situazione ci
appare in termini di solenne tragedia: siamo
soli in un universo muto, privo di qualunque
significato intrinseco, e condannati a creare
valori»®. L’amicizia, nell’era dei social net-
works, ¢ fatta di profili (spesso anonimi) pilt
che di volti, e si puo accendere e spegnere a
seconda di epidermiche reazioni occasionali.
Secondo Sennett, che ha denunciato il “tra-
monto dell'uvomo pubblico” come risultato di
un assorbimento narcisistico in se stessi, all’'o-
rigine di quella «ideologia intimista» che ¢ «il
tratto distintivo di una societa incivile»®, il
problema della societa odierna ¢ «il duro dato
di fatto della divisione», a cui corrisponde un
aumento del tribalismo, che «abbina la soli-
darieta per l'altro simile a me con l'aggressi-
vita contro il diverso da me»’. Anche secondo
Baumann, se si dovesse riscrivere oggi L uomo
senza qualita di Musil, il titolo potrebbe suo-
nare cosi: L'uomo senza parentela®.

Il mito dell’ autonomia

Costruito attorno ad una cattiva concezione
del senso di autoaffermazione, che vorrebbe
sciogliersi da qualsiasi vincolo eteronomo; in
questo modo la giusta rivendicazione di au-
tonomia morale del soggetto, fondata sulla
possibilita di una partecipazione responsabile
all’'ordine del bene, si assolutizza, trasforman-
dosi in autonomia ontologica. Se il diritto di
proprieta sul proprio corpo viene estremiz-
zato in senso libertario, anche la dimensione
politica decade da forma elettiva di promo-
zione del bene comune a mera supervisione
dei diritti individuali, atomisticamente intesi.

> CH.TAYLOR, Il disagio della modernita, Laterza, Bari 1994, p. 80.

¢ R, SeNNETT, Il declino delluomo pubblico, Bruno Mondador,
Milano 2006, p. 416.
7

vi, p. 4.

8 Cf. Z. BAUMANN, La societd individualizzata: come cambia la
nostra esperienza, Il Mulino, Bologna 2002.

<y T



Contesto«—>R&M

Secondo Gauchet, «’avvenimento pit im-
portante della nostra epoca» ¢ «la contestuale
relativizzazione delle figure dell’autonomia e
dell’eteronomia», in cui «l’eteronomia non &
pit in grado di fornire un adeguato contenu-
to politico»’, mentre l'ideale dell’autonomia
simpoverisce e si banalizza. Proprio questo
fenomeno sarebbe all'origine della neutra-
lizzazione dello Stato, per cui «da un lato, la
sfera pubblica non ha altra consistenza se non
quella fornita dagli individui [...]; dall’altro,
pero, la scelta di quale specifico contenuto
darle non puo che dividere gli individui»™.
Questo esito ¢ denunciato ad esempio nel li-
bro I/ complesso di Telemaco di Massimo Recal-
cati, dove si oppone alla figura psicanalitica di
Edipo (che incarna la tragedia della trasgres-
sione della Legge) e a quella di Narciso (in
cui il figlio ¢ sterilmente fissato sulla propria
immagine, in un mondo che non riconosce la
differenza tra le generazioni), la figura di Te-
lemaco, che «si emancipa dalla violenza par-
ricida di Edipo; egli cerca il padre non come
un rivale, ma come un augurio, una speranza,

? M. GAUCHET, La religione nella democrazia, Dedalo, Bari 2009,

come la possibilita di riportare la Legge della
parola sulla propria terra»'. In altre parole,
non si pud neutralizzare la relazione, costitu-
iva della nostra identita: «Ogni essere umano
viene dall’Altro, abita il linguaggio, ¢ in una
relazione di debito simbolico con laltro da
cui proviene»'. Una tesi da cui discende un
giudizio molto severo sulla nostra epoca: «La
retorica del divenire genitori di se stessi di
cui il nostro tempo ¢ uno sponsor allucinato
trascura che nessuna vita umana si costitui-
sce da sé»!3. Lautonomia che si autoafferma,
affrancandosi dal riconoscimento e dall’attesa
dell’Altro, misconosce la differenza e la di-
stanza: in questo modo il cerchio si chiude.

Un Concilio in “seconda lettura”

Forse ¢ ora di dire che siamo stanchi della
stanchezza postmoderna e che dobbiamo tor-
nare a guardare con occhi nuovi il tempo e lo
spazio in cui ci ¢ data la grazia di annunciare
e testimoniare la Parola che rigenera la vita.

'""M. RecaLcaT, Il complesso di Telemaco. Genitori e figli dopo il
tramonto del padre, Feltrinelli, Milano 2013, p. 12.

R&M«+Contesto

Rispetto a questo scenario, il Concilio c'invita
a percorrere un sentiero stretto, evitando una
doppia tentazione: da un lato, la tentazione
del catastrofismo, «in cui spesso si mescolano,
per reazione contro il punto di vista contrario
— ha scritto Mounier —, una concezione avara
della storia e complessi disadattamenti
personali»', dall'altro, dobbiamo evitare pero
anche la tentazione della consuetudine e
dell'indifterenza, guardando dall’alto in basso
le vicende della storia “profana” in nome di
un immobilismo che s’illude di autoimmu-
nizzarsi nella celebrazione atemporale dei
propri riti e delle proprie certezze. Queste
due tentazioni hanno ricadute pastorali e cul-
turali molto diverse, anche se sembrano na-
scere da un medesimo equivoco: I'equivoco —
non nuovo, anzi insidiosamente ricorrente in
ogni epoca di trasformazione — di una fede
che per essere pura dev'essere disincarnata,
quindi esonerata dai “pericoli” di una incar-
nazione nella storia. La denuncia angosciata
dei «profeti di sventura» (ben rilevata da Gio-
vanni XXIII) e l'apatico aggrapparsi a una
routine abitudinaria possono essere due facce
di una medesima reazione di fastidio nei con-
fronti di ogni evento conciliare e, pil in gene-

rale, della sinodalita come forma ecclesiale
qualificante: ogni esercizio di discernimento
comunitario, a qualsiasi livello, aprirebbe cre-
pe pericolose nella compattezza monolitica
del corpo ecclesiale, finendo per contaminar-
ne la purezza. Allora possiamo diventare /au-
datores temporis acti, sognando una cristianita
esemplare, forse mai esistita, oppure conti-
nuare a oliare e potenziare la macchina orga-
nizzativa (trasformando inavvertitamente la
complessita culturale esterna in complessita
pastorale interna), in nome di un rassicurante
anything goes. 11 Concilio ci chiama invece a
riscoprire una fede capace di fare i conti con la
storia, scrutando incessantemente i «segni dei
tempi» per poterli interpretare alla luce del
vangelo. Anche — e soprattutto — se questi se-
gni sembrano molto diversi da quelli che i pa-
dri conciliari avevano davanti, espressioni di
una societa che, dopo la tragedia di due guer-
re mondiali, sperava di dar vita a un nuovo
modello di convivenza e di sviluppo, sempli-
cemente intercettando un umanesimo impli-
cito e liberandolo dalla camicia di forza di
ideologie contrapposte. Ma oggi, in un tempo
in cui l'antropocentrismo ha svelato il volto
nichilistico di una volonta di potenza astuta-

p. 89. "2 lvi, pp. 135s.
1% Jvi, p. 93. % Ivi, p. 57.
Autonomia/Eteronomia il pensatore ginevrino, soltanto parte, direttamente e collettiva-

Coppia di termini, dei quali il pri-
mo (dal gr. autdg «stesso», e voLuog
«legge») indica la capacita di un
soggetto (individuale o colletti-
vo) di dare a sé stesso le leggi che
ne regolano il comportamento,
mentre il secondo (dal gr. érepoc
«diverso») indica la circostanza
contraria, ossia il fatto di ricevere
le leggi dall'esterno, da qualcun
altro. Per Rousseau l'autonomia
coincide con la liberta, giacché
si € veramente liberi, secondo

quando si obbedisce alla legge
che ci si & dati. Questo concetto
di liberta, che informava di sé la
morale stoica e che é assimilabile
alla nozione di «padronanza di sé
stessi» (I'uomo e libero quando &
padrone di sé stesso, ossia quan-
do segue la sua ragione e non e
schiavo delle passioni), viene ap-
plicato da Rousseau alla sfera po-
litica. Nella democrazia teorizzata
dal pensatore ginevrino il popo-
lo € sovrano e suddito al tempo
stesso: € sovrano perché prende

mente, all'assemblea incaricata di
fare le legqgi, ed é suddito perché
obbedisce a quelle stesse leggi.
Obbedendo alla propria volonta
il popolo e libero: la volonta, dice
infatti Rousseau, o & propria 0 non
e. Di qui la critica al sistema rap-
presentativo, dove si riproduce Ia
distinzione tra governanti e go-
vernati: in un sistema siffatto i go-
vernati, secondo Rousseau, non
obbediscono alla propria volonta,
ma a quella dei deputati, e quindi
non sono liberi. Non sono auto-

o uly,

nomi, ma — come avrebbe detto
Kant di i a poco — sono eterono-
mi. La coppia concettuale auto-
nomia/eteronomia entra infatti
nel linguaggio filosofico grazie a
Kant, che influenzato dal pensiero
di Rousseau ne riprende il concet-
to di autonomia e ne fa il fonda-
mento della morale. «l'autonomia
della volonta — scrive Kant nella
Critica della ragion pratica (1788,
, § 8) — e l'unico principio di tut-
te le leggi morali e dei doveri che
loro corrispondono: invece ogni
eteronomia del libero arbitrio,

non solo non é la base di alcun
obbligo, ma piuttosto & contraria
al principio di questo e alla mo-
ralita della volonta». La moralita
consiste nella capacita della vo-
lonta, che e libera, di seguire la
legge dettata dalla ragione (inte-
sa come facolta dellincondizio-
nato, dellassoluto), sottraendosi
ai condizionamenti della legge
naturale (la sfera sensibile, con i
suoi impulsi, i suoi interessi, le sue
passioni) o a quelli di una legge di
tipo superiore ma esterna (la leg-
ge divina). Nel primo caso la vo-

lonta sarebbe mossa dalla ricerca
di un vantaggio, nel secondo dal
timore di una pena: in entrambe
le circostanze sarebbe dunque
eteronoma e non autonoma. Ma
I'azione & morale soltanto quan-
do, lottando contro l'inclinazione
al proprio vantaggio, obbedisce a
quella legge universale che la ra-
gione indica a ciascuno in modo
assoluto e perentorio e che ogni
uomo, nel suo intimo, conosce da
sempre.
da Dizionario di filosofia
(2009), www.treccani.it

& T T

<y o



€ manhhai

Contesto«<>R&M

mente brandita anche dai poteri forti, come
passare da una mera ripetizione dell'impianto
conciliare a una sua nuova attualizzazione?
Puo continuare a scorrere il fiume del Conci-
lio in un letto cosi diverso da quello che i pa-
dri conciliari avevano immaginato? Ecco il
compito di fedelta creativa che viene richiesto
alla comunita ecclesiale tutta intera: assumere
la metodologia di approccio alla storia alla
luce della fede, delineata soprattutto in Gau-
dium et spes, provando a scorporarla dalla con-
creta applicazione che ne veniva fatta in que-
gli anni e mettendola alla prova delle nuove
sfide. Su questo terreno si pud misurare la
profezia di un Concilio in “seconda lettura”,
che deve prendere le distanze sia da quanti
vorrebbero archiviarne il messaggio, declas-
sandolo come un ingenuo esercizio pastorale
ormai datato, o al contrario assumendolo, in
modo altrettanto unilaterale, come un atto di
rottura profonda con la tradizione, da assu-
mere solo nella sua interezza'. L.a memoria

> |n tale prospettiva si potrebbe rileggere l'invito di Benedetto
XVI a superare la dicotomia tra ermeneutica della continuita
e della discontinuita. Opponendo un'interpretazione del Con-
cilio in chiave di «discontinuita», che «rischia di finire in una
rottura tra Chiesa preconciliare e Chiesa postconciliare», papa

10 (---u} ProposTA Epucativa @ 2/2017

conciliare ci offre le coordinate di fondo, che
interessano trasversalmente la vita personale,
il costume sociale e la dinamica ecclesiale, en-
tro le quali questo esercizio di discernimento
puo essere praticato, aggiornato e condiviso,
coerentemente con linvito a non pensare la
comunita cristiana come un corpo impermea-
bile e separato: non la Chiesa e il mondo, ma
la Chiesa nel mondo. Per svolgere il proprio
compito, che ¢ quello di «continuare, sotto la
guida dello Spirito, 'opera stessa di Cristo, il
quale ¢ venuto nel mondo a rendere testimo-
nianza alla verita, a salvare e non a condanna-
re, a servire e non ad essere servito» (GS, 3),
secondo il Concilio «& dovere permanente
della Chiesa di scrutare i segni dei tempi e di
interpretarli alla luce del vangelo» (GS, 4).
Questa figura evangelica dei “segni dei tempi”
¢ al centro del messaggio conciliare (e non a
caso dei due pontefici del Concilio, Giovanni
XXIII e Paolo VI: basterebbe ricordare, ri-
spettivamente, le encicliche Pacem in terris ed
Ecclesiam suam). «Ascoltare attentamente, di-

Benedetto invitava a una piti corretta «ermeneutica della rifor-
ma», che consiste in un «insieme di continuita e discontinuita
a livelli diversi» (vd. Beneberto XVI, Discorso alla Curia romana,
22 dicembre 2005).

R&M«+Contesto

scernere e interpretare i vari linguaggi del no-
stro tempo, e saperli giudicare alla luce della
parola di Dio» ¢, secondo Gaudium et spes,
«dovere di tutto il popolo di Dio, soprattutto
dei pastori e dei teologi» (GS, 44). Sempre
secondo i padri conciliari, infatti, «il popolo
di Dio, mosso dalla fede con cui crede di es-
sere condotto dallo Spirito del Signore che
riempie l'universo, cerca di discernere negli
avvenimenti, nelle richieste e nelle aspirazio-
ni, cui prende parte insieme con gli altri uo-
mini del nostro tempo, quali siano i veri segni
della presenza o del disegno di Dio» (GS, 11).
La presenza di Cristo nella Chiesa e nella sto-
ria & gia di per sé un segno, anzi il segno, che
devessere messo in dialogo con tutte quelle
forme che cooperano o semplicemente aspi-
rano alla edificazione di un mondo pitt uma-
no, a partire dal riconoscimento della «legitti-
ma autonomia delle realta terrene» (GS, 36)'.
Solo su questa base si puo instaurare «un dia-
logo che sia ispirato dal solo amore della veri-
ta e condotto con la opportuna prudenza»; un
dialogo, quindi, che «non esclude nessuno: né
coloro che hanno il culto di alti valori umani,
benché non ne riconoscano ancora l'autore,
né coloro che si oppongono alla Chiesa e la
perseguitano in diverse maniere» (GS 92).
«Leggere i “segni dei tempi” — secondo Theo-
bald —, vuol quindi dire individuare e ammi-
rare nell’altro, spesso in chi non si pensereb-
be, il segno messianico per eccellenza che ¢ la
“fede” come coraggio di progettare il futuro.
Ogni volta che cio avviene, ¢ un “avvenimen-
to” che si osserva a partire dal suo irraggia-

¢ Un'affermazione ulteriormente esplicitata in Apostolicam
Acuositatem: «Tutte le realta che costituiscono 'ordine tem-
porale, cioé i beni della vita, della famiglia, la cultura, I'econo-
mia, le arti e le professioni, le istituzioni della comunita politica,
le relazioni internazionali e cosi via, come pure il loro evolversi
e progredire, non soltanto sono mezzi con cui 'uomo pud
raggiungere il suo fine ultimo, ma hanno un ‘valore’ proprio,
riposto in esse da Dio, sia considerate in se stesse, sia conside-
rate come parti di tutto 'ordine temporale» (AA, 7).

€3 manhhai

mento e dal “contagio” che provoca»'’. Non si
tratta dunque di sovrapporre a una ricogni-
zione “positiva” dei fatti storici (di per sé im-
possibile, senza un qualche orientamento in-
terpretativo) una contro-ermeneutica,
dominata da finalita edificanti che giustifichi-
no una lettura strumentale di tali fatti. Si trat-
ta di qualcosa di diverso e molto pitt comples-
so: non un atto episodico e strumentale, né
una competenza delegabile a qualche “agen-
zia specializzata”, ma un esercizio permanen-
te di discernimento, capace di coniugare in-
terpretazione e profezia, come forma
costitutiva dell'essere Chiesa. Ecclesiologia di
comunione, costituita intorno alla cifra teolo-
gica del “popolo di Dio” (al centro di Lumen
gentium), e attenzione cordiale e dialogica
della Chiesa alla condizione dell'uvomo con-
temporaneo (al centro di Gaudium et spes) qui
convergono con straordinaria coerenza. In
questo spazio d’interlocuzione e di coopera-
zione i credenti debbono non limitarsi a una
funzione di retroguardia assistenziale, ma es-
sere avanguardia profetica, in quanto capaci

"7 C. THEOBALD, Trasmettere un Vangelo di liberta, EDB, Bologna
2010, p. 121.

2/2017 @ ProposTA EDUCATIVA (---u} 11



Contesto«->R&M

di intercettare le res umane, mostrando la
possibilita di rileggerle come signa alla luce di
una Parola di Dio restituita al suo primato
nella celebrazione, nella formazione e nella
capacita d’illuminare ogni passo della vita
quotidiana. Rileggere i miti alienanti della
nostra epoca in tale prospettiva significa quin-
di per noi, oggi, demitizzarne il carattere
d’innocuo consumo estetico-emozionale e
demistificarne la patologia nichilistica sotto-
stante. Discernere significa, prima di tutto,
passare al setaccio l'intero volume di doman-
de implicite, aspirazioni interrotte, speranze
tradite, ma anche di testimonianze apprezza-
bili, risposte incoraggianti, buone pratiche di
vita; riconoscendo in tutto questo il segno di
una nostalgia di bene e di futuro che dev’esse-
re liberata da ogni mistificazione, si possono
sperimentare narrazioni alternative. Imparare
a leggere per imparare a scrivere. Dobbiamo
perd lasciarci interpellare dal deficit di discer-
nimento che caratterizza la nostra epoca,
come un fenomeno che trascende la prassi pa-
storale'®. Per poter vivere la capacita di ade-
renza al reale in un momento di cosi forte

'8 Dovremmo interrogarci sui risultati deludenti del convegno
ecclesiale nazionale di Palermo (1995), che aveva rilanciato
in modo convinto la priorita del discerimento comunitario
tanto da indicarne nel documento la metodologia: «Come
espressione dinamica della comunione ecclesiale e metodo di
formazione spirituale, di lettura della storia e di progettazio-
ne pastorale, a Palermo ¢ stato fortemente raccomandato il
discernimento comunitario. Perché esso sia autentico, deve
comprendere i seguenti elementi: docilita allo Spirito e umile
ricerca della volonta di Dio; ascolto fedele della Parola; in-
terpretazione dei segni dei tempi alla luce del Vangelo; valo-
rizzazione dei carismi nel dialogo fratemo; creativita spiritua-
le, missionaria, culturale e sociale; obbedienza ai pastori, cui
spetta disciplinare la ricerca e dare I'approvazione definitiva.
Cosi inteso, il discernimento comunitario diventa una scuola
di vita cristiana, una via per sviluppare I'amore reciproco, la
corresponsabilita, I'inserimento nel mondo a cominciare dal
proprio territorio. Edifica la Chiesa come comunita di fratelli
e di sorelle, di pari dignita, ma con doni e compiti diversi,
plasmandone una figura, che senza deviare in impropri demo-
craticismi e sociologismi, risulta credibile nell'odierna societa
democratica» (EPISCOPATO ITALIANO, Con il dono della carita den-
tro la storia, 1996, n. 21).

12 (---n} ProposTA Epucativa @ 2/2017

€D Bro. Jeffrey Pioquinto, S

trasformazione papa Francesco consiglia di
assumere lo strumento del discernimento. In
Evangelii Gaudium lo raccomanda ben nove
volte, precisandolo a seconda dei contesti
come discernimento pastorale o evangelico.
Suggerendolo comunque come lo strumento
pit adatto per aiutare un corpo ecclesiale in
pitt di un caso disorientato dall’'ampiezza del-
le trasformazioni subite e richieste. Per di-
scernimento non si intende una semplice ri-
organizzazione funzionale (secondo la logica
democratica o burocratica) dei processi di co-
struzione delle scelte e delle loro attuazioni. I1
discernimento cristiano ¢ molto di piu: ¢ I'e-
sperienza di un popolo che nella preghiera si
sente unito dallo Spirito e riesce a sentire la
presenza di Dio che lo guida nella storia (EG
119: papa Francesco chiama questa esperien-
za «'istinto della fede»). Il popolo di Dio fa
cosi esperienza della sua identita, che ¢ dina-
mica, tipica di chi ¢ in cammino dentro la
storia e continuamente percepisce in modo
del tutto naturale (spesso precritico) la mano
di Dio che lo accompagna e lo guida. E di

conseguenza una esperienza antropologica

R&M«+Contesto

che, prima di tradursi in procedure e strutture
organizzative, nutre i sensi e ristruttura gli
strumenti attraverso i quali io leggo il senso
della storia e i suoi singoli avvenimenti. E
un discernimento che porta in questo modo
tutti i componenti del popolo di Dio, insieme
anche se con modalita diversificate, a percepi-
re le priorita e gli indirizzi delle azioni e dei
gesti che sono chiamati a compiere, proprio
per continuare a essere quel popolo che Dio
sta conducendo dentro la storia, vivendo cosi
quella testimonianza senza la quale nessuna
riforma riuscira a rilanciare un corpo stanco e
alla ricerca di motivazioni (si veda come
esempio EG 198: 'opzione preferenziale per
i poveri ¢ la scelta che ci permette di restare
connessi allo Spirito che guida il popolo di
Dio nella storia, evitando I'isolamento frutto
della logica del mondo [il consumismo triste
di EG 2], che avrebbe il risultato di renderci
ciechi e sordi, non piu capaci di cogliere la
presenza di Dio e la sua guida). Il discerni-
mento comunitario si attua attraverso un pro-
cesso complesso e difficile che esige fiducia
nella dinamica sinodale come pure umilta,
competenza e finezza nell'identificare il sen-
so, il metodo e gli ambiti del “consigliare”
nella Chiesa. La mancanza di questa sintest,
che rappresenta di per sé un’alternativa co-
munitaria al verticismo e all’assemblearismo,
ha di fatto prodotto una combinazione equi-
voca proprio di questi due atteggiamenti: un
sostanziale verticismo decisionale, giustifica-
to da un assemblearismo inconcludente. Ma
c’¢ forse anche un nodo antropologico ancora
pit radicale, che si riflette in una generale ne-
gligenza nei confronti di ogni esercizio di di-
scernimento personale: ne sono sintomi pre-
occupanti la difficolta a concepire e articolare
esistenza come cammino e risposta a una

' Come spiega S. FausTi, Occasione o tentazione? Arte di discer-
nere e decidere, Ancora, Milano 1997.

vocazione, la sostanziale delegittimazione del
compito educativo come missione e come ac-
compagnamento, il tentativo di coprire il
vuoto di ideali e di progettualita con un «pe-
dagoghese» ridotto a un mix di retorica mora-
listica e di surrogati mediatici. In questa pro-
spettiva si apre il campo di una nuova
demitizzazione e di una nuova semina. Anzi-
tutto dobbiamo scongelare l'indifferenza con-
temporanea raccontando di un’eredita infini-
ta che ci attende. La vera eredita, ci ricorda
anche Recalcati, non & una rendita che conse-
gue automaticamente dalla nascita biologica,
come «Cristo prova a spiegare a un Nicode-
mo esterrefatto»: «la seconda nascita, quella
che investe il problema dell’ereditare, ¢ una
conquista della soggettivita. Questo significa
che la prima nascita, quella della carne e del

2/2017 @ ProposTA EDUCATIVA (---u} 13



Contesto«->R&M

sangue, non ¢ mai sufficiente a rendere una
vita umana»?. L'invito a rinascere dall’alto ri-
guarda tutti, credenti e non credenti, che ri-
trovano su questo terreno il senso di una fra-
ternitd originaria; in particolare, ¢ rivolta
anche a noi, sicuri di possedere il copyright del
vangelo e sempre pronti a chiedere: «Come
pud accadere questo?», la domanda severa di
Gesl a Nicodemo: «Tu sei maestro d’Israele e
non conosci queste cose? (Gv 3,9-10). Mo-
rire per rinascere, dunque, come condizione
per accreditare una narrazione alternativa
all'odore di morte che ci assedia, resa possibi-
le da un nuovo elogio della differenza: soprat-
tutto la differenza fra finito e infinito, che non
ci € esterna, ma ci costituisce come l'irriduci-
bile enigma antropologico che noi siamo a
noi stessi. Per questo dobbiamo anche ricon-
ciliarci con la distanza, come forma costituti-
va di una condizione umana che non diventa
disumana quando ne riconosciamo la fragili-
ta: nell’'ordine dello spirito possiamo, abbrac-
ciandola, riscattare la nostra finitezza. Occor-
re per questo saper rileggere nel mito della
simultaneita la ricerca di un modo altro di
vivere la successione temporale, di cogliere un
senso in pienezza che non si rassegna alla
mortificazione della distanza e non si ricono-
sce in un contenitore caotico di biografie
spezzate. Riconciliarci con la distanza signifi-
ca reintrodurre nel lessico dell'immediatezza
la sintassi alternativa del progettare, che passa
attraverso la capacita di mediare dell'intelli-
genza, la pazienza di tessere relazioni, la fati-
ca del cooperare in vista del bene comune,
l'audacia di ripensare i modelli — culturali ed
educativi, prima ancora che economici e poli-
tici — della convivenza. Come condizione es-
senziale per mediare la distanza, infine, oc-
corre tornare, in una societa “scucita”’, a farci
carico, tutti insieme, della manutenzione del

20 M. RecaLcaT, Il complesso di Telemaco, p. 122.

14 € o)

pavimento etico della nostra societa, che a
volte sembra ridotto a un tappeto, nobile e
glorioso, abbellito da ricami preziosi, sopra il
quale camminiamo tutti, di cui pitt nessuno
pero si prende cura, mentre singoli e gruppi
cercano di accaparrarsene spazi sempre pit
ampi. Anche noi cristiani siamo toccati da
questo fenomeno: non ¢ forse vero che il tap-
peto della Chiesa postconciliare ¢ stato talora
occupato — in qualche caso addirittura lottiz-
zato — da gruppi che, in nome della loro di-
versita («O Dio, ti ringrazio perché non sono
come gli altri»: Lc 18,11), si sono interessati
solo alla propria piccola porzione, trascuran-
do la cura delle cuciture che accomunano?
Occorre insomma imparare a scucire per ricu-
cire: avere il coraggio e la saggezza di tagliare,
di liberarsi dalla zavorra che accompagna
sempre 'ambivalenza della storia personale e
collettiva, per dar vita a nuove cuciture e nuo-
ve stagioni di semina. In un’epoca in cui si ha
I'impressione che nessuno voglia pitt seminare
se non ¢ sicuro di mietere e che anzi aumenti
costantemente, soprattutto nella politica, la
pretesa di mietere la dove non si ¢ nemmeno
seminato, abbiamo tutti bisogno di ritrovare
attitudini cooperative e generative. Nelle
epoche di radicale transizione, i cattolici si
sono ritrovati puntualmente dinanzi a un di-
lemma: o assecondare la tribalizzazione stri-
sciante, che guarda alla storia di tutti come
una terra di nessuno, oppure togliere la trave
dal proprio occhio prima di concentrarsi sulla
pagliuzza nell'occhio del fratello.

| quattro principi della Evangelii gaudium

el quarto capitolo della Evangelii Gau-
dium (EG) Papa Francesco enuncia
quattro criteri (cf. nn. 221-237) che
possono fare da pratico e prezioso punto di
riferimento per orizzontarsi nel cammino del

R&M«+Contesto

discernimento, quasi l'indicazione di quattro
)

punti cardinali per identificare dove siamo e

dove vogliamo andare.

Primo principio:

il tempo é superiore allo spazio

Questo principio cerca di ragionare sulla ten-
sione fra controllo e possesso, da una parte,
e azione e produzione di processi, dall’altra.
«Dare priorita allo spazio - scrive papa Fran-
cesco - porta a diventar matti per risolvere
tutto nel momento presente, per tentare di
prendere possesso di tutti gli spazi di potere
e di autoaffermazione. Significa cristallizzare
i processi e pretendere di fermarli» (EG223).
Dare priorita al tempo significa occuparsi di
iniziare processi pitt che di possedere spazi. Il
tempo ordina gli spazi, li illumina e li trasfor-
ma in anelli di una catena in costante crescita,
senza retromarce.

Di qui la necessita di un cambiamento: piut-
tosto che spendersi nel catalogare le cose pre-
senti, schedarle e dominarle con la mia cono-
scenza, ¢ preferibile impegnarsi nel dare inizio
a processi storici che segnino positivamente la
storia delle persone. I tempi di Dio non sono i
nostri, mille anni per noi corrispondono a un
giorno solo per Dio e noi dobbiamo abitare il
tempo nella prospettiva di Dio. Dare inizio a
trasformazioni ¢ un atteggiamento diverso e
pitl proficuo per la salvezza che occupare spa-
zi di potere. «Si tratta di privilegiare le azioni
che generano nuovi dinamismi nella societa e
coinvolgono altre persone e gruppi che le por-
teranno avanti, finché fruttifichino in impor-
tanti avvenimenti storici. Senza ansieta, pero
con convinzioni chiare e tenaci» (EG 223).

Secondo principio:

lunita prevale sul conflitto

In questo secondo principio cid che viene
messa in evidenza ¢ la tensione fra somiglian-

za e differenza. Il principio che l'unita pre-
valga sul conflitto non significa assumere una
prospettiva armonizzante che neghi la con-
trapposizione o il conflitto, quanto piuttosto
riconoscere la necessita di partire dalla situa-
zione di contrapposizione cosi come si pre-
senta, per riuscire poi a superarla e giungere
ad una situazione di accordo che tenga conto
di tutte le persone e i gruppi.

Tra chi fa finta che il conflitto non ci sia, igno-
randolo o dissimulandolo, e chi si impegna nel
conflitto restandone prigioniero, diventando
cosi conflittuale e polemico, il papa indica «un
terzo modo, il pitt adeguato, di porsi di fronte
al conflitto. E accettare di sopportare il con-
flitto, risolverlo e trasformarlo in un anello di
collegamento di un nuovo processo. “Beati gli
operatori di pace” (Mt 5,9)» (EG 227).

La difterenza va accolta, ma ¢ punto di parten-
za per un dialogo profondo: «la diversita ¢ bella
quando accetta di entrare costantemente in un
processo di riconciliazione, fino a sigillare una
specie di patto culturale che faccia emergere
una “diversita riconciliata”» (EG 230).

Terzo principio:

la realta é pit importante dell'idea
Questo principio rimanda al contrasto fra reale
e ideale. Il papa mette energicamente in guar-
dia dal costruire mappe concettuali della realta
che non si confrontino in un giudizio serrato
con essa, dando il primato all'eleganza forma-
le o alla completezza logica di una visione del
mondo, piuttosto che alla sua capacita di giun-
gere ad una conoscenza della reale concretezza
della vita e del bene. In un discorso a Buenos
Aires Bergoglio diceva: «La riflessione astrat-
ta corre il rischio di perdersi in elucubrazioni
su oggetti astratti o avulsi, impegnata in una
ricerca asettica della verita, dimenticando che
obiettivo di ogni riflessione umana ¢ l'essere
reale in quanto tale». Se si separa la dinamica

<€) 15



Contesto«->R&M

della verita da quella della bonta e della bel-
lezza, «l'essere si frattura, si idealizza, diventa
un’idea, non ¢ reale». Non ¢ una presa di posi-
zione contro la riflessione, il pensiero filosofi-
co o scientifico, tutt’altro. Da un lato si tratta
di riflettere sul senso del conoscere umano da
una posizione di realismo critico, per la quale
il soggetto non si limita a collegare tra loro in
modelli idee astratte, ma riconosce il dinami-
smo della coscienza. «... non mettere in prati-
ca, non condurre la Parola alla realta, significa
costruire sulla sabbia, rimanere nella pura idea
e degenerare in intimismi e gnosticismi che
non danno frutto, che rendono sterile il suo
dinamismo» (EG 233).

Possiamo lamentarci che i giovani sono vitti-
me e attori dei miti di oggi... Solo un «cuo-
re che vede» (Benedetto XVI) la loro vita e
le loro storie consente di avviare percorsi di
cambiamento o di maturazione; solo un ascol-
to attento della vita ci dara la possibilita di
tracciare itinerari, avviare sperimentazioni...
e cogliere cosi il nuovo. Non puoi far cresce-
re un flore se prima non conosci il terreno in
vuoi seminarlo! Il criterio che deve accom-
pagnarci ¢ quello dell'incarnazione. Quando
parliamo dell'umanita di Gest si riferiamo ad

una realtd concreta: una terra, un popolo, una
lingua, dei tratti somatici, delle tradizioni...
Cristo ¢ venuto nella carne ed ¢ la carne di
Cristo che noi valorizziamo, € la carne di una
comunita, la carne di ragazzi che noi curiamo.

Quarto principio:

il tutto e superiore alla parte

Questo principio invita a cogliere la tensio-
ne che c’¢ tra globale e locale. Uno dei miti a
cui abbiamo fatto riferimento ¢ quello della
simultaneita frutto anche della “despazializ-
zazione”. L'incapacita a governare gli avveni-
menti porta a tentazioni di chiusura, di eri-
gere muri e barriere, a sbarrare le finestre e a
rinchiuderci in casa, seguendo lo slogan «pic-
colo ¢ bello!». Questa chiusura nel particolare
¢ presente anche nelle realta pastorali, ad essa
diamo il nome di campanilismo: la mia par-
rocchia, il mio gruppo... pensando che i con-
fini del mondo e della chiesa coincidano con
i confini della nostra parrocchia o del nostro
gruppo.

Con un tono quasi lirico papa Francesco
scrive: «Bisogna prestare attenzione alla di-
mensione globale per non cadere in una me-
schinitd quotidiana. Al tempo stesso, non &

R&M«+Contesto

opportuno perdere di vista cid che ¢ locale,
che ci fa camminare con i piedi per terra. Le
due cose unite impediscono di cadere in uno
di questi due estremi: I'uno, che i cittadini
vivano in un universalismo astratto e globa-
lizzante, passeggeri mimetizzati del vagone
di coda, che ammirano i fuochi artificiali del
mondo, che ¢ di altri, con la bocca aperta e
applausi programmati; I'altro, che diventino
un museo folkloristico di eremiti localisti,
condannati a ripetere sempre le stesse cose,
incapaci di lasciarsi interpellare da cio che ¢
diverso e di apprezzare la bellezza che Dio

diffonde fuori dai loro confini» (EG 234).

I1 superamento di questa bipolarita si puo re-
alizzare solamente se si tiene conto di ogni
persona, e ciascuno puo svilupparsi solamente
assieme agli altri, mai da solo. La persona si ri-
trova solamente negli altri, il tutto e la parte si
ritrovano l'uno nell’altra. Se il bene comune ¢
Iinsieme delle condizioni che permettono alla
persona di fiorire, allora ¢ solamente nel con-
testo di un bene comune che il soggetto puo
diventare davvero cio che ¢é. Il soggetto ¢ indi-
viduo in relazione, e il bene della comunita, del
gruppo o del popolo non sono somma dei beni
individuali, ma sono il complesso delle relazio-
ni, sono il suo bene comune, che ¢ indivisibile.
Per questo 'immagine del poliedro — cosi cara
a papa Francesco — diventa rilevante. Se non
si guarda a quel tutto non si riesce a capire la
persona (e in quel tutto c’¢ anche e soprattutto
Dio, senza lo sguardo su di lui e a partire da lui
non possiamo capirci fino in fondo!). E pro-
prio perché la persona sta al centro — per co-
glierne la verita profonda, per permettere che
si sviluppi per quanto possibile, per coglierne
la collocazione nell'universo — che dobbiamo
vedere il contesto relazionale in cui essa si tro-
va, che dobbiamo guardare al tutto. In questo
senso il tutto ¢ superiore alla parte.

La chiave (da Prisoner 709)

Ti riconosco dai capelli, crespi come
cipressi, da come cammini, come ti
vesti, dagli occhi spalancati come i
libri di fumetti che leggi, da come
pensi che hai piu difetti che pregi,
dallinvisibile che indossi tutte le
mattine, dagli incisivi con cui mor-
di tutte le matite, le spalle curve
per il peso delle aspettative come
le portassi nelle buste della spesa
all'lper, e dalla timidezza che non ti
nasconde perché ha il velo corto, da
come diventi rosso e ti ripari dallim-

barazzo che sta piovendo addosso
con un sorriso che allarghi come un
ombrello rotto. Potessi abbattere lo
schermo degli anni ti donerei I'in-
consistenza dello scherno degli altri,
so che siamo tanto presenti quanto
distanti, so bene come ti senti e so
quanto ti sbagli, credimi.

No, non e vero che non sei capace,
che non cé una chiave.

Squardo basso, cerchi il motivo per
un altro passo, ma dietro ce l'unci-
no e davanti lo squalo bianco e ti fai

solitario quando tutti fanno bran-
co, ti senti libero ma intanto ti stai
ancorando. Tutti bardati, cavalli da
condottieri, tu maglioni slabbrati,
pacchiani, ben poco seri. Sei nato
nel Mezzogiorno pero purtroppo
vedi solo neve e freddo tutt'intorno
come un uomo Yeti. La vita & un ci-
nema tanto che taci, le tue bottiglie
non hanno messaggi. Chi dice che il
mondo e meraviglioso non ha visto
quello che ti stai creando per restar-
ci. Rimani zitto, niente pareri. Il tuo
soffitto: stelle e pianeti. A capofitto
nel tuo limbo in preda a pensieri

16 €=-)

procedi nel tuo un labirinto senza
pareti.

No, non é vero che non sei capace,
che non c’@ una chiave.

Noi siamo tali e quali, facciamo
viaggi astrali con i crani tra le mani.
Abbiamo planetari tra le ossa parie-
tali, siamo la stessa cosa mica siamo
imparentati, ci separano solo i ca-
lendari. Vai tallone sinistro verso I'in-
terno Caronte diritto verso l'inferno,
lunghe corse, unghie morse, lune
storte, qualche notte svanita in un

sonno incerto poi l'incendio. Potessi
apparirti come uno spettro lo farei
adesso ma ti spaventerei perché
sarei lo spettro di me stesso e mi di-
resti: «Guarda tutto a posto, da quel
che vedo invece tu l'opposto. Sono
sopravvissuto al bosco ed ho battu-
to l'orco. Lasciami stare fa uno sforzo
e prenditi il cosmo. E non aver paura
che...».

No, non e vero che non sei capace,
che non c’e una chiave. Una chiave,
una chiave, una chiave. ..

da www.caparezza.com




