
2/2017 ● Proposta Educativa ↔link 19Proposta Educativa ● 2/2017↔link18

R&M↔Sguardi Educativi
R&M↔SGUARDI EDUCATIVI

L’articolo precedente ha tocca-
to i nodi principali del tema 
di questo numero di Proposta 
Educativa e ha anche antici-
pato e definito il perimetro 

all’interno del quale si svilupperà il mio in-
tervento che proverà ad offrire alcune decli-
nazioni particolari delle criticità emerse per 
indicarne la ricaduta educativa.
Occorre ripartire anche dai germi di speran-
za e di generatività che la severità del quadro 
proposto non deve occultare, anche perché è 
evidente che non possiamo rassegnarci a quel-
lo che Franco Arminio descrive come un «ro-
sario dello sconforto». È forte la tentazione di 
cedere ad una certa rassegnazione di fronte ad 
una polverizzazione e frantumazione del reale 
che può disorientare, sconcertare, spaesare.
Allo spaesamento Arminio contrappone la 
paesologia, il ritrovare all’interno dei nuclei di 
quell’Italia dismessa, che è l’Italia appennini-
ca, riserve di humanitas per arginare l’erosio-
ne degli spazi di socialità necessari, nell’epoca 
dei social, per ritrovarsi. 
Nel momento in cui estremizziamo quei 
miti di cui scrive don Antonio noi abbiamo 
già perso, abbiamo già operato una selezio-
ne violenta di alcune dimensioni che vanno 
invece pienamente recuperate: la fragilità, la 
vulnerabilità connaturate, congenite. Per far-

lo abbiamo bisogno di compiere una salutare 
opera di decostruzione del mito principale, da 
cui gli altri derivano: il mito della espansione 
illimitata del sé, alimentato dalla fiducia in-
condizionata e illimitata nella tecnologia.
Occorre il recupero del senso del limite: ac-
cettare di avere confini e limiti ontologici, 
parapetti che ci consentono e ci obbligano a 
guardare non aldilà, ma aldiquà.
Aldiquà del limite c’è molto da fare, c’è il no-
stro campo di intervento all’interno dei nostri 
confini, non il punto in cui finiamo, ma quel-
lo da cui cominciamo ad esistere e a differen-
ziarci.
Occorre accettare di essere al tempo stesso 
complessi e, in parte, impotenti. La com-
plessità emerge anche dai nostri punti di vi-
sta, dal modo in cui sentiamo la vita e c’è un 
vistoso bisogno di recuperare luoghi e spazi 
di ascolto, di relazione, in una dimensione 
però anche legata proprio a una sensorialità: 
percepire, toccare, sentire… danno nella loro 
corporeità il senso dell’esserci, perché siamo 
ormai smaterializzati, virtualizzati, che vuol 
dire però sostanzialmente correre il rischio di 
disperdersi. Il pregio delle nostre scuole se-
condo me è quello invece di essere in fondo 
poco tecnologizzate e alla fine poco connesse 
con l’esterno, ma ancora abbastanza in grado 
di far sentire la corporeità: le aule, i muri, l’o-

Sguardi educativi
SULLA REALTÀ ODIERNA

Antonella Fucecchi

catherine

rologio, la campanella… abbiamo, cioè, una 
qualità della presenza che tra un po’ risulterà 
preziosa e poi, una volta perduta, si tenterà di 
rivitalizzarla con modalità vintage.
Ma il cuore di ogni esperienza educativa è 
soprattutto guardarsi negli occhi, la modali-
tà che abbiamo scelto noi: avremmo potuto 
organizzare alla fine un seminario online, un 
webinar, ma avremmo perso anche la fatica 
della sintesi e la complessità e l’impotenza 
alle volte di arrivare perché abbiamo i tempi 
ristretti, ma all’interno di questi limiti possia-
mo fare un’esperienza di Humanitas impor-
tante.
In questo scambio, con la pazienza che richie-
de, sperimentiamo e recuperiamo come valori 
la fragilità, e la vulnerabilità: in questa ottica 
la certezza della morte ci costringe a riuma-
nizzarci, ci rende più veri perché quello è un 

confine che possiamo illuderci di scantonare, 
di procrastinare, di dilazionare, mentre invece 
è l’appuntamento fondamentale, quello che 
proietta una luce di senso sul resto. 
Riconsiderare con altri occhi la malattia, la 
non produttività, la vecchiaia decostruisce 
l’altro mito, quello dell’eterna giovinezza, 
della tecnologia, della sicurezza; è chiaro che 
li abbiamo dentro, probabilmente non riu-
sciremo a guarire, però, aprire gli occhi sulla 
realtà nuda è necessario. Una delle definizio-
ni di Humanitas più complete viene proprio 
dal mito greco ed è la risposta all’indovinello 
della Sfinge: esso contiene l’idea dell’uomo, di 
un essere non descritto in base alle sue facoltà 
razionali o a ciò di cui è dotato in più rispetto 
ad altri, ma alla inesausta volontà di muoversi 
costantemente, di farlo in uno spazio-tempo 
che va dall’alba al tramonto, a quattro zampe, 

Humanitas

La parola humanitas è vaga ed elogiativa al tempo stesso; indica gli esseri umani che sono degni del nome 
di uomo perché non sono né barbari né inumani, né incolti. Humanitas vuol dire cultura letteraria, virtù di 
umanità e stato di civiltà. Tutti gli uomini appartengono al genere umano ma alcuni sono più umani degli 
altri; l’humanitas è dunque un merito piuttosto che un tratto universale. Humanitas corrisponde a ciò che noi 
chiamiamo civilizzazione: una modificazione interna all’uomo e insieme un’estensione dell’azione umana sul 
mondo esterno. Il concetto di humanitas nasce dalla rielaborazione originale di materiale greco e dal contri-
buto dello stoicismo. Nella diffusione dell’ideale di humanitas gli storici romani videro lo scopo e la missione 
civilizzatrice del loro impero. Soprattutto in Terenzio troviamo quella che è universalmente considerata la 
migliore sintesi del concetto di humanitas, cioè la celebre massima: «Homo sum: humani nhihil a me alienum 
puto» («Sono un uomo: tutto ciò che è umano non lo ritengo a me estraneo»). In tale formulazione l’huma-
nitas è proclamata come un valore universale e onnicomprensivo. L’uomo rivendica il diritto-dovere di inte-
ressarsi ai problemi degli altri uomini con un atteggiamento di solidarietà e condivisione. A Cicerone invece 
si deve lo sviluppo del significato come cultura enciclopedica, soprattutto letteraria ma non solo. Per secoli 
a partire dall’età umanistica fino alla prima metà del Novecento il concetto di humanitas è stato considerato 
come uno dei più preziosi valori universali che la nostra cultura è riuscita a elaborare, ma secondo Veyne non 
è così; infatti esordisce dicendo «il lettore si rassicuri: l’autore diffida quanto lui della parola humanitas». Infatti 
sotto la copertura di parole come pedeia e humanitas Greci e Romani costruirono regimi dispotici, dall’impero 
ateniese a quello romano. Il limite principale del concetto antico di humanitas per Veyne sarebbe la sua non 
ancora completa universalità; per i moderni l’universalismo stoico rimane timido (infatti l’humanitas romana 
non è riuscita a spingersi oltre i confini dell’impero: per raggiungere una dimensione pienamente universale 
si dovette attendere l’umanesimo cristiano). Il pensiero moderno nega l’esistenza di una natura umana uni-
versale. Ma c’è il rischio di arrivare a svuotare completamente l’universalità del concetto di humanitas intro-
ducendo l’idea erronea che la natura umana sarebbe variabile a piacere secondo diverse epoche e società.

di A. Muleriente, in tesionline.it



2/2017 ● Proposta Educativa ↔link 21Proposta Educativa ● 2/2017↔link20

Elena Pulcini nel suo testo La cura del mondo. 
Paura e responsabilità nell’età globale addita 
un ulteriore passo avanti: la paura contiene 
in sé anche l’idea di una preoccupazione, che 
può essere la paura di qualcuno o la paura per 
qualcuno, cioè l’«atteggiamento di cura»: io 
ho paura per qualcuno e mi responsabilizzo, 
mi attivo, per una protezione per una cura. 
Il termine cura è ambivalente perché in latino 
vuol dire chiaramente anche preoccupazione, 
affanno che ne rappresenta il lato ansioso, ma 
in sé la cura è la modalità relazionale che ab-
biamo di prenderci in carico l’uno con l’altro e 
non c’è dubbio che il bambino a quattro zam-
pe diventa bipede se qualcuno lo accudisce e 
veglia sulla sua evoluzione. 
Arriviamo ad avere l’età senile delle tre zampe 
se abbiamo avuto modo di nutrire, curare la 
nostra vita, se abbiamo superato delle malat-
tie e se abbiamo avuto la forza di rialzarci, la 
resilienza.
Le mani della cura sono mani femminili, ma 
non è un compito esclusivamente femminile 
perché anche questo è un altro grosso equi-
voco.
Invece dell’atteggiamento di cura abbiamo 
bisogno tutti, il pianeta in primis, con una 

pio, ne porta dietro tante altre, come l’idea 
che l’uomo non è un albero e quindi relativiz-
za la retorica delle radici.
Abbiamo piedi e non radici: assumere il mo-
vimento come modo di essere connaturato 
all’umanità permette di impostare anche la 
questione dello ius migrandi: il diritto di muo-
versi, perché non siamo piantati a terra. Amin 
Maalouf, autore cristiano libanese, ha scritto 
Origini, un testo sulla complessa storia della 
sua famiglia; prezioso volume che va a deco-
struire proprio l’albero: io ho dei piedi, non 
ho delle radici ed è fondamentale perché le 
radici ti vincolano al riscatto, se ti liberi muori 
e non è così: io se mi muovo, non muoio; se 
mi muovo però evolvo e conosco attraverso 
questo processo.
Naturalmente è chiaro che poi l’albero si 
porta dietro la dinamica della verticalità e 
allora il filologo classico Bettini suggerisce 
per l’identità metafore orizzontali, inclusive, 
come il fiume.
L’idea dell’identità fatta fiume è molto più 
ricca perché il fiume è una massa liquida che 
si arricchisce di altre acque rimanendo se stes-
so, è vivo nella misura in cui si muove, rimane 
con quel nome, con quel letto, con quelle ca-
ratteristiche, aumenta la fecondità al suo in-
terno attraverso questi innesti fecondi. 
I frutti puri impazziscono: abbiamo bisogno 
di scambi e fecondità per arricchire il nostro 
sguardo e trovare insieme approcci alternativi. 
L’innesto fecondo non teme la contaminazio-
ne, il contagio; il culto della purezza appare, 
invece, con tutto quello che sappiamo essere il 
repertorio quando abbiamo paura, altro gran-
de tema dei nostri tempi incerti e liquidi.
L’insicurezza, angoscia primordiale, può ali-
mentare la spirale del terrore, ma può anche 
evolvere positivamente come dimostra effi-
cacemente un’ altra espressione del pensiero 
femminile.

R&M↔Sguardi EducativiSguardi Educativi↔R&M

a due, a tre. In tutte le dimensioni del suo es-
sere, l’uomo non rinuncia ad evolvere (l’edu-
cazione è un’evoluzione continua e costante).
L’enigma della specie umana include neces-
sariamente anche le icone deboli: il bambino, 
che ancora non può e non sa camminare e che 
però è titolare di diritti; il vecchio curvo che 
arranca faticosamente e vive la sua ultima sta-
gione.
Evidentemente queste immagini fragili ri-
chiamano il principio della responsabilità sul-
la vita nel suo complesso, cioè, questioni di 
bioetica di una complessità che noi possiamo 
qui soltanto delineare.
Basti pensare, per esempio, al destino degli 
embrioni congelati nei laboratori e che qual-
cuno un giorno dovrà decidere se potranno 
continuare la loro evoluzione o se verranno 
distrutti.
Sono responsabilità che una volta l’uomo non 
aveva, semplicemente perché la tecnologia 
non lo portava fino a questo punto e quindi 
l’aumento di controllo sulla realtà è, quindi, 
un aumento di responsabilità… il caso del 
piccolo Charlie: la natura avrebbe deciso e 
una volta avremmo accompagnato il bambi-
no, che non aveva le possibilità, alla conclu-
sione di questo suo percorso esistenziale. 
Ma c’è anche l’uomo a tre zampe: cioè, l’anzia-
no che avanza col bastone! Ce lo siamo persi 
evidentemente, perché l’abbiamo in qualche 
modo eliminato dalla fascia produttiva. 
Occorre allora decostruire anche alcune raf-
figurazioni saldamente presenti nel nostro 
immaginario: siamo troppo legati all’uomo 
vitruviano, che è un uomo meridiano: ma-
schio, adulto, libero e sostanzialmente diritto, 
totalmente autosufficiente, letteralmente in-
flessibile.
Abbiamo bisogno di valorizzare anche per-
corsi alternativi, un certo tipo di pensiero 
al femminile o di riflessione filosofica come 

quella di Adriana Cavarero, che ha scritto un 
libro interessante: Inclinazioni. Critica della 
rettitudine, Raffaello Cortina Editore, 2014.
Audacemente l’autrice tesse l’elogio del pen-
siero curvo, dell’inclinazione, dimostrando 
che questo tipo di uomo leonardesco è un 
uomo che non si sa guardare intorno, avanza 
verso un obiettivo fuori, estraneo, non si gira, 
non si sa piegare, non assume la postura curva, 
non sa – in buona sostanza – prendersi cura. 
Quindi, avanza ponendosi di fronte esclusiva-
mente l’obiettivo che vuole raggiungere. 
Da un punto di vista educativo, invece, abbia-
mo bisogno di un pensiero curvo, inclinato e 
l’autrice ribalta il luogo comune per il quale 
ciò che è storto è anche errato, in quanto non 
retto.
Nella curva c’è la cura: ci curviamo sulle per-
sone che amiamo, quando vogliamo occupar-
ci di qualcosa; prestare attenzione esige che 
noi perdiamo una verticalità sia pure in modo 
momentaneo e questo è fondamentale.
La Cavarero contrappone a questa immagi-
ne di uomo che abbiamo interiorizzato quel-
la della Madonna di Leonardo che, invece, si 
inclina portando le braccia in avanti per con-
sentire al bambino di tenersi in piedi.
In quella postura lei ravvisa una figura ellittica 
a due fuochi: madre e bambino interagiscono 
in una reciprocità asimmetrica, ma dotata di 
spazio vitale per entrambi.
La madre si inclina, nel farlo non cade, non 
perde l’equilibrio, ma consente all’altro di es-
sere e lo fa senza chiuderlo in un abbraccio 
concentrico e circolare.
Del resto in educazione pensiamo anche per 
icone, simboli: manipoliamo immagini che 
non sono mai neutre, non è mai innocuo il 
ricorso ad una similitudine. Occorre fare at-
tenzione anche ai tipi di metafora alle quali 
facciamo riferimento: scegliere come icona di 
Humanitas l’uomo che cammina, per esem-

Mario Micklisch



2/2017 ● Proposta Educativa ↔link 23Proposta Educativa ● 2/2017↔link22

Il mutamento

La sociologia del mutamento socio-
culturale odierna definisce la socie-
tà stessa come un reticolo, una rete 
interconnessa, plasmabile, di azioni 
sociali; il mutamento, alla luce di 
questo, appare essere una differen-
za di variazione del sistema causata 
da azioni sociali, una variazione che 
avviene in un campo, o ambito, de-
finibile e distinguibile.
Altro aspetto da tener presente è che 
la portata del cambiamento, il suo 
impatto, possono, naturalmente, va-

riare: esistono mutamenti parziali, di 
portata limitata, che causano trasfor-
mazioni in ambiti ben precisi; in altri 
casi, invece, l’impatto è ben più ampio 
e può portare a variazioni globali, a 
cambiamenti dell’intera organizzazio-
ne del sistema sociale. Per analizzare 
il mutamento di un ambito sociocul-
turale è opportuno, quindi, sottoli-
neare le differenze tra gli stati osser-
vati, proporre eventuali azioni-causa, 
eventi che possono aver facilitato o 
stimolato la trasformazione, e definire 
la portata del mutamento stesso, de-
scrivendo l’eventuale impatto globale 

che ne è derivato, oppure descriven-
do l’influenza del cambiamento, o dei 
cambiamenti, che hanno causato il 
mutamento nell’ambito definito.
[…] È semplice comprendere l’im-
portanza dell’attenzione […] da de-
dicare ai movimenti rivoluzionari, alle 
contestazioni, e alle azioni che volu-
tamente cercano di portare al cam-
biamento, ma, allo stesso tempo, è 
necessario osservare le semplici azio-
ni, non intenzionalmente compiute a 
questo scopo, che causano o facilita-
no la trasformazione.

da wikipedia.it

R&M↔Sguardi EducativiSguardi Educativi↔R&M

l’uomo fatto di terra, di humus, sarà in vita, 
egli apparterrà alla dea Cura che avrà un pa-
trocinio particolare su questo essere venuto al 
mondo. 
Abbiamo toccato tanti punti che richiamano 
l’educatore al principio responsabilità e alla 
assunzione di un principio di adultità. Per 
educare occorre avere il coraggio di essere 
adulti.
In fondo adulto è colui che rinuncia ad un ap-
pagamento infinito e lo sa fare per un altro, e 
non si può essere adulti se non si è portato a 
termine un processo relazionale che ci vede 
non più destinatari di cure, di attenzioni, ma 
erogatori di attenzione per l’altro.
L’adultità oggi fa fatica ad emergere perché 
siamo anche nell’epoca dell’adolescenza infi-
nita. Adulto è un participio passato, partici-
pio perfetto del verbo adolesco che vuol dire 
cresco; adolescente, adulto sono due participi. 
In buona sostanza nel primo l’azione è ancora 
in corso, nell’adulto l’azione è completa e noi 
non riusciamo a completare, non riusciamo a 
chiudere questo cerchio. In questo caso ci può 
soccorrere anche il ricorso ad un altro mito, 
rivitalizzato da Recalcati, quello di Ulisse e 
Telemaco.
La linea Laerte-Ulisse-Telemaco in qualche 
modo rimette in sesto proprio la relazione 
intergenerazionale che è collassata, perché 
nel momento in cui si considera l’ infante 
non titolare di diritti e il vecchio un peso da 
sopprimere si è distrutto il passaggio delle 
consegne, che invece è fondamentale, a cui 
dovremmo tenere, perché è evidente che 
nessuno è onnipotente e può esaurire il bi-
sogno di senso.
Evangelicamente l’idea del servo inutile in 
fondo alla fine ci riconforta: possiamo fare 
fino a un certo punto, ma quel poco, nel mo-
mento in cui ci siamo, quello sarà il nostro 
personale contributo. 

precisazione per rispondere a don Antonio: 
è vero che c’è il rischio di un ambientalismo 
settario, ma questo rischio si annulla se si 
adotta il pensiero delle connessioni, non il 
pensiero della connessione virtuale del web, 
ma il pensiero che connette gli approcci e i 
punti di vista, che unifica e armonizza le stra-
tegie. Visto che i problemi globali sono ormai 
tutti interdipendenti e interconnessi, non si 
possono risolvere con un pensiero unico. 
Il pensiero delle connessione riattiva le celle 
chiuse, va a riscoprire i nessi mancanti, e li 
mette insieme in modo sinergico; le siner-
gie sono necessarie perché occorre, dopo la 
parcellizzazione e l’analisi, la sintesi che va 
concepita come una tessitura e in questo la 
funzione femminile del pensiero umano è 
individuata come una delle facoltà razionali 
della persona umana nel suo insieme, senza 
alcuna conflittualità di genere.
 Il pensiero della cura è quello di cui attual-
mente noi abbiamo bisogno per il manteni-
mento in vita della specie umana e attraverso 
il mantenimento della specie umana dell’inte-
ro ecosistema planetario.
Il mito della cura è molto interessante perché 
ha a che fare con la nascita dell’uomo, come 
appare nella narrazione di Igino : la dea Cura 
passando vede sul greto di un fiume della cre-
ta e inizia a plasmarla e ne ricava una figura; 
poi passerà Giove a cui la Cura chiede di in-
fondere in qualche modo la vita. Anche Gio-
ve è interessato e inizia una disputa tra loro su 
chi dovrà dare il nome. 
Nella disputa entra anche la Terra che recla-
ma la sua parte perché ha dato la sostanza; al-
lora viene convocato Saturno, Crono, il quale 
dovrà decidere chi avrà il potere su questo 
essere. Il dio del Tempo stabilisce che dopo 
la morte ciascuno riprenderà quello che aveva 
donato: Giove, il respiro vitale che aveva in-
fuso alla creatura, la Terra la creta, ma finché 

E ora, in conclusione, occorre ridefinire il 
compito e il ruolo del formatore e dell’edu-
catore: dietro Telemaco c’è anche Mento-
re (mi sembra che Recalcati non abbia dato 
importanza a questa figura) e il risveglio di 
Telemaco avviene attraverso un intervento di 
questo amico del padre che va a trovarlo ad 
Itaca. Mentore è Athena che assume sem-
bianze maschili e che interviene a interrom-
pere questo rapporto infinito che Telemaco 
ha con Penelope. 
In fondo Telemaco è un Edipo che non ha 
dovuto vivere il dramma dell’uccisione del pa-
dre perché il padre si è eliminato da solo, ma 
questa relazione Penelope-Telemaco è deva-
stante per il figlio che non trova una via di 
uscita perché non ha una figura maschile di 
riferimento. 
I Proci sono figure rapaci, gli altri sono vec-
chi, o sono bambini, o sono ancelle, o sono 
donne e quindi un’appendice del materno. 
Quando interviene, Mentore recide il cordo-
ne ombelicale. 
In quanto educatori noi siamo chiamati a 
questo, a risvegliare la coscienza: Mentore in 
poche parole chiede a Telemaco che cosa in-
tenda fare.

Non è più il tempo di comportarsi da bambini 
(come pure nota San Paolo), ma occorre una 
decisione, smuoversi dall’inerzia dell’attesa 
vuota: partire, dunque muoversi alla ricerca 
del padre per verificare se sia vivo o morto. Se 
non fosse più in vita, il primo passo sarebbe 
liberarsi dal vincolo materno e poi decidere 
come gestire l’eredità.
Questo passaggio è assolutamente fonda-
mentale e il fatto che Mentore sia un uomo-
donna-uomo ci richiama anche la necessità 
che l’educatore sappia affrontare proprio nei 
nostri tempi anche un’altra complessità: l’illu-
sione di poter cancellare le differenze ci pone 
di fronte a questioni educative assolutamente 
emergenti, esempio la questione del gender, 
che è stata liquidata in modo un po’ superfi-
ciale e su cui una riflessione andrebbe affron-
tata seriamente.
Un educatore che si confronta con delle realtà 
mutanti lo deve fare senza giudicare, in classe 
si è l’insegnante di tutti. Anche il bambino 
che ha due padri necessita di cura educativa, 
non si può dire di no.
Gli educatori sono in prima linea in una si-
tuazione assolutamente inedita in cui non esi-
stono ricette, strategie, soluzioni: è un lavoro 



2/2017 ● Proposta Educativa ↔link 25Proposta Educativa ● 2/2017↔link24

Sguardi Educativi↔R&M

Il senso dell’educare

E ducare è un servizio alla perso-
na, un progetto di accompagna-
mento; educare significa saper 
costruire e gestire relazioni sta-
bili, significative, oblative, lungo 

un processo di sviluppo in cui la persona 
conquista la consapevolezza delle proprie 
potenzialità, un progressivo incremento 
delle capacità di autonomia e di decisione 
e matura modalità nuove nelle relazioni, 
nella partecipazione affettiva, nella socia-
lizzazione. Presupposto fondamentale della 
relazione educativa è la capacità di accogliere 
l’altro, gettando un ponte per favorire la co-
struzione dell’identità soggettiva, persona-
le e originale: la relazione si costruisce con 
l’altro e per l’altro e si traduce in un ascol-
to partecipato che pone istanze di accogli-
mento, stima, rispetto, amore.
La asimmetria nella relazione educativa non 
si manifesta assolutamente in una condizio-
ne di superiorità gerarchica ma come genera-
trice della responsabilità dell’altro; la relazione 
è così orientata alla dialogicità, l’io e il tu si 
appartengono e si comprendono. La dialogi-
cità si incarna in una responsabilità che sol-
lecita a mettersi in discussione e ad accettare 
il pensiero divergente. 

L’impegno educativo richiede capacità di de-
dizione, coerenza e credibilità. All’educatore 
viene richiesta una buona propensione comu-
nicativa e una consapevole e accogliente affet-
tività; per l’instaurarsi di una corretta relazio-
ne educativa è necessario quindi un positivo 
legame affettivo tra educatore e soggetto in 
formazione. Inoltre, è indispensabile che chi 
opera in campo educativo impari a gestire la 
qualità affettiva delle relazioni, sintonizzan-
dosi con il mondo interiore dell’altro e dispo-
nendosi affinché la persona possa riconoscere 
ed esprimere le proprie emozioni. Lo scarso 
equilibrio psicologico dell’educatore mette in 
serio pericolo la relazione educativa.
Ci sono almeno altre due parole-chiave, nel-
la costruzione di una relazione educativa au-
tentica: gratuità e reciprocità. Gratuità come 
dimensione oblativa della relazione e recipro-
cità come disponibilità dell’educatore a edu-
carsi mentre educa, che è la condizione che gli 
consente di essere un testimone credibile dei 
valori, delle esperienze, delle idee e della fede 
che tessono il senso del suo essere nel mondo.
Papa Francesco ci ha ricordato che i pilastri 
dell’educazione sono «trasmettere conoscen-
za, trasmettere modi di fare, trasmettere valo-
ri. Attraverso questi si trasmette la fede» e che 
«l’educatore deve essere all’altezza delle per-
sone che educa, deve interrogarsi su come an-

R&M↔EDUCAZIONE/EDUCATORE

Per una certa idea di educazione
E DI EDUCATORE

Chiara Palazzini

Phil Roeder

di ricostruzione-decostruzione continua e il 
buon Mentore fa questo.
Un altro punto fondamentale con cui chiude-
rò ritorna alla fragilità, alla debolezza e ad una 
domanda di senso angosciosa, ma ineludibile: 
che fare dei vecchi? Che fare delle malattie 
degenerative? Dove le mettiamo queste vite 
che abbiamo prolungato all’infinito che, però, 
non sono più tanto efficienti e hanno bisogno 
di una serie di cure? 
Il modo in cui Ulisse tratta il padre Laerte 
è indicativo. Quando Ulisse rientra si deve 
fare riconoscere; i riconoscimenti sono tut-
ti funzionali al bisogno di recuperare una 
sovranità e ognuno riconosce a modo suo. 
Euriclea perché sente la cicatrice causata 
dal cinghiale: il tatto, quindi, la corporeità: 
senza occhi, senza orecchie riconosce quella 
ferita sul ginocchio. 
Penelope ha bisogno del riconoscimento più 
complesso: c’è l’enigma del letto che è dupli-
ce: lui teme che lei l’abbia fatto tagliare, tra-
dendolo e lei teme che lui non si ricordi più 
della passata intimità. Per lui è importante 
che la moglie lo riconosca perché altrimenti 
lui non sarebbe mai veramente tornato, quin-
di è l’occhio femminile che concede il ricono-
scimento. 
L’unico riconoscimento gratuito è quello 
che avviene quando incontra il padre, per-
ché lui lì ha recuperato la sua sovranità. Il 
congedo vero da Edipo, avviene quando 
cioè Ulisse vede questo vecchio che arranca 
nell’orto, e piange, si ferma. Il pianto è il 
congedo dalla immagine del padre diviniz-
zata, demonizzata, esaltata; quello che lui 
vede è un vecchio che forse casualmente gli 
ha passato la vita, al quale però è legato da 
un vincolo di gratitudine, c’è quella che si 
chiama la restituzione.
Uno psicanalista, Stoppa, ha scritto un libro 
molto interessante: La restituzione. Perché si 

è rotto il patto tra le generazioni. Restituire le 
cure ricevute: la riconoscenza. Ulisse si av-
vicina al padre e lo riavvicina progressiva-
mente alla realtà. Non gli si può presentare 
in maniera improvvisa: perché il vecchio è 
stordito, e occorre tutta la pazienza e la len-
tezza: piano piano lo riconduce dalle nebbie 
dell’insensatezza in cui si trova e lo riporta 
lentamente alla realtà fino al momento in cui 
quel vecchio confuso ricorda di essere Laer-
te e di aver avuto un figlio, una volta, tanto 
tempo prima. Rientra nei suoi panni, il pa-
dre piange. Allora Ulisse gli dice: papà sono 
io, sono tornato. 
Il padre non gli crede e quello è il passo ul-
teriore: vuole un segno anche lui, ma qua-
le? C’è un segreto che tiene insieme questa 
loro relazione che si ravviva, ed era l’amore 
per l’orto, l’amore per la terra, l’amore per 
le coltivazioni. Allora lì Ulisse trova l’aggan-
cio giusto e lo prende per mano… ti ricordi 
quando ero piccolo e tu mi avevi promesso 
questi peri, questi filari di vite, questo albe-
ro… ti ricordi?
In quel momento il vecchio ritorna il padre 
che era e questo estraneo si rifà bambino; è 
nel lampo dello sguardo tra i due che avviene 
il riconoscimento, quando cioè si ritrovano 
nel momento in cui quel rapporto ebbe senso 
in cui si radicò; i due si guardano, si abbrac-
ciano a lungo.
Io penso che tutto questo sta all’interno di 
una riumanizzazione di cui abbiamo bisogno. 
C’è una gran sapienza anche nei testi che ci 
sono stati consegnati, che però rigenerati, re-
cuperati, rappresentano per noi uno scrigno 
da cui possiamo tirare fuori molto.
In questo momento è necessario riconoscer-
ci umani e ritornare nei confini che abbiamo 
chiaramente, drammaticamente perso. È qui 
che noi possiamo e dobbiamo lavorare, qui che 
possiamo trovare l’unico vero senso della vita.


