
3/2017 ● Proposta Educativa ↔link 15Proposta Educativa ● 3/2017↔link14

dualdflipflop

ZOOM↔  Umano oggiSul futuro↔R&M

damentalmente una teoria della connessione 
mente cervello». Egli critica radicalmente 
l’impostazione materialistica della fisica clas-
sica, che con la sua concezione causalistica 
che ogni proprietà fisica è predeterminata 
soltanto da proprietà fisiche precedenti, sen-
za alcun input aggiuntivo della coscienza, ha 
influenzato profondamente il pensiero scien-
tifico, anche quello che è alla base dello stu-
dio dell’uomo: «L’affermazione – basata sulla 
fisica classica – che la scienza ha dimostrato 
che noi siamo essenzialmente degli automi 
meccanici ha avuto un grande impatto sulla 
nostra vita: i nostri insegnanti lo insegna-
no; i nostri tribunali lo sostengono; le nostre 
agenzie governative ufficiali lo accettano; e i 
nostri esperti lo proclamano. Di conseguen-
za ci viene incessantemente detto che siamo 
fisicamente equivalenti a dei robot privi di 
mente e trattati come tali; noi stessi risul-
tiamo confusi e indeboliti da tale presunto 
verdetto della scienza, che dichiara le nostre 
vite prive di senso. Ma adesso siamo nel XXI 
secolo. È tempo di abbandonare la concezio-
ne meccanicistica di noi stessi generata dalla 
fisica dell’Ottocento, una fisica ormai empiri-
camente invalidata. La fisica contemporanea 
è fondata sull’esperienza cosciente, non sulla 
sostanza materiale; il suo aspetto fisico mate-
maticamente descritto si presenta come po-
tenzialità per esperienze future. Il dipanarsi 
del futuro è governato dalle leggi matemati-
che di von Neumann, nelle quali le nostre li-
bere scelta coscienti hanno il ruolo di variabili 
essenziali» (Stapp 2013).
La meccanica quantistica testimonia che i 
tempi sono maturi perché l’uomo possa ri-
appropriarsi della coscienza come centro 
del suo agire nel mondo, a condizione però 
di non ridurla esclusivamente alla consape-
volezza soggettiva, facendo invece propria 
la lezione di S. Agostino per il quale la co-

scienza era «il luogo del dialogo dell’anima 
con se stessa». Questo significa che l’educa-
zione alla centralità della coscienza, oltre che 
lo sviluppo della libertà di scelta e, quindi, il 
dominio consapevole dell’uomo su se stesso, 
deve avere come obiettivo lo sviluppo all’in-
teriorità e della spiritualità, ovvero il dialogo 
con la propria anima. Tuttavia affinché, come 
ricordava Jung, l’anima non sia esclusa «dalla 
compartecipazione alla vita della coscienza e 
da un’influenza attiva su di essa» è necessario 
che l’educazione religiosa si prenda cura non 
solo dell’uomo esteriore ma anche di quello 
interiore, che cioè Gesù non sia solo un mo-
dello esteriore, ma oggetto di un’imitazione 
che coinvolga l’interiorità. Infatti, «l’esigenza 
dell’imitatio Christi, cioè di seguire il model-
lo e di diventare simili a Lui, dovrebbe mi-
rare allo sviluppo e all’elevazione dell’uomo 
interiore, ma viene ridotta dal fedele, con la 
sua superficialità e con la sua tendenza a una 
schematicità meccanica, a un oggetto di culto 
esteriore: e proprio questa forma di devozio-
ne rende impossibile all’imitazione di pene-
trare nella profondità dell’anima, e ricrearla 
in quella totalità che corrisponde al modello» 
(Jung 1981, p. 11).

Premessa

I l vastissimo e assai impegnativo tema 
che mi accingo a trattare, della cui as-
segnazione ringrazio i responsabili di 
questa Rivista, si presta alle riflessio-
ni più varie, alla luce delle più diver-

se angolature disciplinari. Potrebbero essere 
chiamate in causa l’antropologia filosofica, 
l’antropologia culturale, la bioetica, la filoso-
fia della mente (Savagnone 2015), per non 
dire delle discipline psicologiche, mediche, 
biologiche. Personalmente insegno materie 
sociologiche. Per lo più afferenti alla socio-
logia, pertanto, saranno le considerazioni da 
me qui svolte. 
Dopo un paragrafo (§ 2) dedicato sia al con-
fronto tra l’umano e ciò che eravamo abituati 
a ritenere non lo fosse, sia alla dilatazione dei 
limiti di ciò che è normalmente alla portata 
dei nostri simili, e un altro su certi effetti per-
versi (§ 3), passo a qualche notazione sul po-
sto dell’uomo nel contesto in cui vive e sulle 
mutevoli percezioni di alcune caratteristiche 
rilevanti dell’umano (§ 4). Concludo (§ 5) 
sulle prospettive future, che potrebbero esse-
re assai più rosee di quanto comunemente si 
pensi, ma soltanto se vi sarà la capacità di fare 
le cose giuste.

Umano, non umano, sovrumano?

Ciò che fino a poco tempo fa appariva 
futuribile, è oggi realizzabile, e talora 
già realizzato, magari talora in segreto: 

la clonazione di esseri viventi; la costruzione 
di computer con capacità di  elaborazione 
non già pari, quanto piuttosto ben superiori 
a quelle del cervello umano; la realizzazione 
di robot dalla capacità sempre più estese, ido-
nei a fare moltissime delle cose che gli umani 
fanno, ma in modo più preciso ed efficiente, 
e anche altre che gli umani non sono in grado 
di fare; la produzione di androidi composti di 
materia organica, che si possono scambiare 
per umani. Vi sono poi film come Bicentennial 
Man, Blade Runner, Blade Runner 2049, così 
come le opere letterarie di fantascienza da cui 
sono tratti, che parlano di entità addirittura 
capaci di emozioni, sentimenti, autodetermi-
nazione, talora auto-riproduzione. Nel primo 
un robot fa di tutto per diventare umano ed 
essere ufficialmente riconosciuto come tale, 
il che infine implicherà anche il dover mo-
rire. Negli altri due al centro della trama vi 
sono certi androidi chiamati replicanti, non 
fatti di metallo e plastica, che si mescolano 
con gli umani. Qui siamo appunto (voglio 
credere) nel campo della fantascienza. Per 

Bibliografia

Appadurai A. (2001) Modernità in polvere, Meltemi, 
Roma.

Augè M. (1998) La guerra dei Sogni, Elèuthera, Mi-
lano.

Edelman G.M. (2004) Più grande del cielo, Einaudi, 
Torino.

Jeans J. (1937) The Mysterious universe, Cam-
bridge.

Jung C.G. (1981) Psicologia e alchimia, Torino.
Sack R.D. (1986) Human Territoriality, Cambridge 

University Press, Cambridge.
Stapp H.P. (2013) Teoria quantistica della coscienza, 

relazione tenuta a Parigi l’11 maggio.

OGGI

La questione 
DELL’UMANO

Antonio La Spina



3/2017 ● Proposta Educativa ↔link 17Proposta Educativa ● 3/2017↔link16

 Zoom  Zoom 

quanto ancora? Quali confini invalicabili alla 
sperimentazione vanno fissati e fatti rispet-
tare? Ognuno dei suddetti esempi di “para-
umanità” – prodotti dell’uomo che possono 
per certi versi somigliargli, se non superarlo 
– meriterebbe di essere trattato per esteso. Mi 
limito solo a citarli, senza diffondermi oltre, 
sia per esigenze di spazio, sia perché per certi 
profili mi mancano le competenze, sia anche 
perché è sugli attori sociali che la sociologia 
si concentra, e questi sono esseri umani, sin-
goli o in collettivi. Dedicherò più avanti un 
po’ di spazio soltanto ai robot, a proposito del 
lavoro. 
Una riflessione andrebbe svolta anche a pro-
posito degli animali, sui quali grazie alla ri-
cerca scientifica impariamo sempre più cose. 
Sono capaci di organizzarsi tra loro, di usare 
una qualche forma di linguaggio? In certi casi 
si direbbe di sì. Sanno elaborare produzioni 
culturali? Hanno consapevolezza di sé? Sono 
domande difficili, che un tempo sarebbero 
sembrate del tutto insensate, ma che oggi 
vengono poste. Il che – a mio avviso – non ci 
porta a equiparare in tutto gli animali all’uo-
mo, ma riduce la percezione delle differenze, e 
dovrebbe pertanto spingerci ad atteggiamenti 
ben più attenti e rispettosi verso di loro, verso 
gli altri esseri viventi e in genere verso l’am-
biente che ci circonda.
L’uomo è andato perseguendo, nei millenni, 
l’espansione delle proprie capacità “naturali”. 
Nato implume e senza artigli, ricoprendosi 
di indumenti ha potuto affrontare il freddo, 
o intagliandosi un coltello di selce ha sapu-
to difendersi dalle fiere e anzi mettersene alla 
caccia. La tecnica usata in modo intelligente 
e intenzionale ha da sempre dilatato le poten-
zialità dell’essere umano. L’uso del cavallo e 
delle imbarcazioni gli ha consentito di domi-
nare spazi enormi. L’aratro gli ha permesso 
di incrementare massicciamente la produtti-

vità dei terreni. E potremmo ricordare la ruo-
ta, la scrittura, la matematica, la geometria, 
così via fino all’automobile, al cinematogra-
fo, all’aeroplano, e tanto altro. Se si dice che 
solo i contemporanei sono homini technologi-
ci, quindi, si sbaglia. Gli uomini sempre stati 
tali. È quindi bene specificare di che tecno-
logie si stia parlando, e di quali loro aspetti 
particolari.
Il tempo presente è caratterizzato, in effetti, 
da alcune novità al riguardo. Tra le tante, ne 
citerei almeno due: la straordinaria accelera-
zione del mutamento tecnologico; l’intreccio 
sempre più stretto tra certe tecnologie, il no-
stro corpo, la nostra vita quotidiana. 
Vero è, e lo ribadisco, che una delle caratte-
ristiche umane è sempre stata la capacità di 
avvalersi della tecnica, fin dall’età della pietra. 
Tuttavia, l’innovazione era relativamente len-
ta, e aveva sufficiente tempo per sedimentarsi 
ed essere via via valutata criticamente e tem-
perata da precetti, prassi, regole d’esperienza. 
Una volta ottenuta una soluzione valida (su 
come farsi la barba, cucinare e conservare un 
certo cibo, cucire un certo capo d’abbiglia-
mento, far fruttare certe sementi, e così via) 
l’esperienza insegnava anche a tenerla sot-
to controllo, evitando o minimizzando suoi 
possibili pericoli o effetti nocivi, e la traditio 
consegnava tutto ciò alle generazioni succes-
sive. L’innovazione è sempre rischiosa, spesso 

traumatica, non di rado distruttiva. Può esse-
re utile, ma occorre che venga assorbita, dige-
rita, circoscritta e poi tramandata in una for-
ma finalmente ritenuta benefica. Verrà poi, 
un giorno, il momento in cui una certa tradi-
zione verrà infranta da un’altra innovazione. 
Quando si sono diffuse le prime automobi-
li, ne fu presto evidente la pericolosità. Nei 
vari paesi furono dunque adottati codici della 
strada, requisiti di sicurezza dei mezzi, siste-
mi di verifica dell’idoneità e rilascio di licenze 
alla guida. Che sia indispensabile prendere la 
patente per guidare oggi ci sembra scontato. 
Nessuno lo vede come un sacrificio della li-
bertà. Un analogo approccio potrebbe valere 
in un ambito, quello mediatico, in cui i danni 
potenziali sono meno intuitivi, ma possono 
comunque essere enormi.1

Nel momento presente assistiamo al sorgere 
di più ondate di novità dirompenti durante 
l’arco della vita di una medesima persona. 
Sicché non c’è neppure il tempo di accorger-
si delle caratteristiche e degli inconvenien-
ti di una certa innovazione che già ne arri-
va un’altra capace di superarla. Si pensi alla 
musica (dal 78 giri al long playing, al compact 
disc, al file sharing, all’attuale ritorno al vinile), 
ai computer, alla telefonia mobile, alle app. 
Mentre per millenni sono stati i genitori o co-
munque i seniores a insegnare le varie tecniche 
ai nuovi venuti, oggi non di rado avviene il 
contrario (se e quando i figli hanno tempo e 
voglia, e i genitori l’umiltà necessaria), ovvero 
vi è una diffusa anomia, vale a dire un’assen-
za o insufficienza di regole su come sia giu-
sto comportarsi nell’uso dei social media, della 
messaggistica, della posta elettronica, dei sel-
fie, delle registrazioni e così via. 
1 Una proposta di Karl R. Popper, rimasta inascoltata, riguarda-
va una patente che avrebbe dovuto essere obbligatorio otte-
nere prima di mettersi a fare televisione  (Una patente per fare 
televisione, in Bosetti 1994). Sarebbe interessante udire la sua 
opinione sul tema nell'era dei social media.

In secondo luogo, sempre di più certe tecno-
logie divengono parte di noi. Anche questa 
non è una novità assoluta. Pure in un remoto 
passato, una persona che perdeva un arto (una 
mano, una gamba) poteva usare una protesi. 
O far sostituire un dente mancante con uno 
artificiale. O rimediare a un difetto della sua 
vista usando una lente, degli occhiali. Più di 
recente, certi innesti migliorano o risolvono 
problemi cardiovascolari, ortopedici, ernie e 
così via. In tutti questi esempi di integrazio-
ne tra il corpo di un essere umano e un og-
getto esterno aggiuntivo, tuttavia, la finalità 
è quella di ripristinare, più o meno bene, più 
o meno completamente, una funzionalità che 
in condizioni normali quel corpo possiede. 
Sono anche via via emerse altre tecnologie 
che aggiungono qualcosa a ciò che il nostro 
corpo sa fare. Non a caso quando ciò avveniva 
ecco che verso certi congegni (l’automobile, la 
motocicletta, la radiolina, l’impianto stereo, il 
computer da tavolo, o in precedenza, per chi 
ne possedeva, il proprio cavallo e il relativo 
equipaggiamento, le proprie armi) si svilup-
pava un attaccamento particolare. Ciascuno 
di questi “dispositivi”, infatti, amplifica le ca-
pacità del possessore, che tenderà a tenerseli a 
portata di mano il più possibile. 
Altre tecnologie recentissime, come lo 
smartphone o lo smartwatch, hanno anch’esse 
tale potere amplificante, ma con due partico-
larità. La prima è che con un aggeggio molto 
piccolo si può telefonare, fotografare, video 
o fonoregistrare, navigare su internet, invia-
re prodotti multimediali, essere sempre con-
nessi, e tanto altro ancora. L’amplificazione 
è quindi immensa e multiforme. La seconda 
è che da quell’aggeggio potremmo anche non 
separarci mai, tant’è che non pochi di noi lo 
portano con sé pure quando fanno la doccia 
o vanno a letto. Non c’è bisogno di essere dei 
cyborgs, con qualche microchip o altra attrez-

Jeffrey Sofroniou



3/2017 ● Proposta Educativa ↔link 19Proposta Educativa ● 3/2017↔link18

 Zoom  Zoom 

zatura installata su di noi. Può capitare che 
un device pur fisicamente distinto diventi in 
effetti parte di noi.
Ha ciò dei vantaggi per l’essere umano? Evi-
dentemente sì. Infatti la diffusione degli 
smartphones è stata rapidissima e massiva, an-
che nei paesi più poveri. E ciò per molti versi 
è un bene. Comunità che erano tagliate fuori 
da tutto, perché vivono in aree dove non arri-
vano le reti elettriche, di telefonia fissa, idri-
che, con il telefono mobile possono entrare 
a far parte del mondo, esistere per chi prima 
non poteva contattarle, salvare vite. Oppure, 
il marchingegno che portiamo addosso può 
rilevare e segnalare una serie di cose per noi 
importanti, dagli appuntamenti, agli impe-
gni, alla strada da fare per raggiungere un cer-
to luogo, a certi valori clinici da monitorare 
per la nostra salute. 
Ecco quindi che certe tecnologie sempre più 
strettamente collegate al nostro corpo posso-
no farci vivere molto più a lungo e meglio, 
farci risparmiare tempo, consentirci di fare 
più cose, magari contemporaneamente, of-
frire facilitazioni e possibilità prima impen-
sabili alla nostra auto-realizzazione. Dunque 
trasformare tutti noi (nella misura in cui sono 
alla portata di tutti) in “super-uomini”. Come 
se avessimo le ali, o un terzo occhio, o una 
resilienza prima impensabile. 

Alcune insidie della tarda modernità

È tutto oro ciò che luccica? La risposta, 
ovviamente, è no.
È vero che le predette tecnologie ci met-

tono nelle condizioni di fare tante cose, anche 
contemporaneamente (il c.d. multitasking). Ma 
ciò può avere conseguenze che non ci piace-
rebbero, se ce ne rendessimo conto. Un multi-
tasking breve, mirato, in circostanze particolari 
può talora essere vantaggioso. Se però si esten-

de a lungo, e diventa una modalità di condotta 
quasi normale, danneggia e disperde la nostra 
capacità di concentrazione e riflessione, l’uso 
della nostra intelligenza, la qualità delle cose 
che facciamo. Potrebbe farci sbagliare di più. 
Un’opera che abbia valore, qualunque essa 
sia, richiede una dedizione esclusiva, o quanto 
meno molto focalizzata. Certe cattive abitudi-
ni potrebbero disabituarci o non abituarci mai 
(se siamo nativi digitali) a riservargliela (Jans-
sen-Gould-Li-Brumby-Cox 2015).2
Altrettanto dicasi per la facilità di reperimen-
to dei testi su Internet. A parte la tentazione 
del copia e incolla, se leggiamo soltanto certe 
fonti, caratterizzate da brevità, frammentarie-
tà, estrema sintesi se non parzialità, nonché 
sintonia con ciò di cui siamo già convinti (il 
che può essere rafforzato su certi social net-
works), potremmo disimparare o non impa-
rare mai ad affrontare testi, ragionamenti, 
problemi impegnativi e complessi, abban-
donando ogni spirito critico a favore di una 
modalità costantemente superficiale e distrat-
ta. Inoltre, sul web in linea teorica possiamo 
trovare un’infinità di cose, ma in pratica ciò 
che conta moltissimo è quanto ci viene offerto 
(avendo digitato qualche parola-chiave) sulla 
prima pagina, o su quelle immediatamente 
successive. Ma questa è una selezione che in 
genere qualcun altro – il motore di ricerca – fa 
per noi (a meno che noi si abbia la voglia, la 
capacità, la testardaggine e il tempo necessari 
per farci delle ricerche a modo nostro, sempre 
ammesso che tutto ciò che ci serve sia reperi-
bile in rete). Riceviamo anche messaggi, non 
di rado fatti su misura per noi. Spesso non per 
beneficenza. Nei casi peggiori per distorcere 
la realtà e manipolarci.

2 Vd. anche: https://appliedpsychologydegree.usc.edu/re-
sources/articles/to-multitask-or-not-to-multitask/; https://
www.fastcompany.com/3057192/these-are-the-long-term-
effects-of-multitasking.

Sempre in linea teorica, l’essere costantemen-
te connessi con lo smartphone e l’accesso a cer-
ti canali mediali ci rendono più liberi e anche 
più disponibili verso il nostro prossimo, ab-
battendo i costi di comunicazione e fornen-
doci modalità di contatto prima sconosciute. 
In effetti, è possibile che tale miglioramento 
della relazionalità avvenga. Ma è anche pos-
sibile che, di fronte a un’infinità potenziale di 
conoscenze, dialoghi e condivisioni, di fatto 
tendiamo a rinchiuderci in noi stessi, trovan-
do e fruendo solo quel che è consonante con 
ciò che siamo o crediamo di essere, e facendo-
ci trovare da chi ci vuole contattare in base al 
medesimo criterio. Quante volte in treno, in 
metropolitana, su un bus vediamo file di per-
sone (ivi compresi eventualmente noi stessi) 
ciascuna delle quali è intenta a fare qualcosa 
con il proprio cellulare, sul quale fissa gli oc-
chi ignorando chi sta fisicamente accanto. 
Com’è noto, le nostre transazioni, i nostri 
contatti, i nostri dati vengono reperiti, ag-
gregati, usati, hanno un valore, commercia-
le e non solo. A seconda degli utilizzi, anche 
quando è stato acquisito il nostro consenso, 
ciò può generare non poche criticità. Inoltre, 
certi circuiti sono vulnerabili e quindi posso-
no essere violati da malintenzionati, i quali 
attraverso un elettrodomestico, un computer 
o un cellulare possono penetrare nella nostra 
sfera privata e carpire la nostra intimità.
Infine, se circolano bufale (o fake news che 
dir si voglia) che vanno d’accordo con certi 
pregiudizi di certi gruppi sociali, è possibile 
che queste, nonostante la loro falsità, o anzi 
talora proprio in ragione di essa, grazie alle 
recenti forme di comunicazione si diffondano 
a macchia d’olio, vengano credute da robusti 
segmenti della popolazione e producano con-
seguenze reali. Ciò può anche diventare una 
minaccia per la democrazia, che invece si fon-
da su una pubblica opinione quotidianamente 

nutrita da una pluralità di fonti informative, 
almeno alcune delle quali attendibili e auto-
revoli.3 

Il posto dell’uomo nel mondo 
e la sua idea di sé

Alcuni gruppi umani in certe fasi stori-
che si sono visti come il centro dell’u-
niverso, il «coronamento della crea-

zione», quindi come i padroni dell’ambiente 
naturale, da sfruttare ad libitum secondo le 
proprie esigenze. Tuttavia, questa è un’idea 
non così comune come potrebbe sembra-
re oggi. Per decine di millenni i membri del 
genere umano sono vissuti in comunità di 
cacciatori e raccoglitori, ove il rapporto con 
la natura non era né poteva essere di supre-
mazia e prevaricazione. Si pensi ad alcune di 
quelle che l’occidente “sviluppato” ha cono-
sciuto più direttamente, vale a dire le tribù 
degli americani nativi, lì dove adesso vi sono 
gli USA e il Canada. Ma anche in società ben 
più complesse di quelle di caccia e raccolta, 
come le civiltà orientali, la disposizione ver-
so l’ambiente naturale è stata improntata ai 
principi dell’armonia e della non aggressione. 
Talora una certa versione unilaterale delle re-
ligioni monoteiste e trascendenti ha portato a 
ritenere l’uomo il dominatore del creato. Ma 
questa è una lettura impropria e contraddit-
toria, com’è stato ribadito anche nell’enciclica 
Laudato si’.
La rivoluzione copernicana, fondativa dell’e-
tà moderna, avrebbe dovuto scuotere alle 
fondamenta un antropocentrismo del genere. 
Che la Terra, quindi anche il genere umano, 
non fossero più al centro del cosmo non era, 

3 La questione è stata affrontata, tra gli altri, da Barack Obama 
in un'intervista rilasciata al principe Harry per la BBC il 27 di-
cembre 2017 (http://www.bbc.co.uk/programmes/p05s395q;  
http://www.bbc.com/news/uk-42488837).



3/2017 ● Proposta Educativa ↔link 21Proposta Educativa ● 3/2017↔link20

 Zoom  Zoom 

com’è noto, facile da accettare. D’altro canto, 
il razionalismo che venne poi sviluppandosi 
sulla base del metodo scientifico moderno, 
basato sulla causalità, l’esperimento, le verifi-
che empiriche, in effetti finì per fornire sem-
pre nuove occasioni di espansione dell’inter-
ferenza umana sugli equilibri naturali. Oggi 
vi è una più acuta consapevolezza del proble-
ma rispetto al passato, ma al contempo l’al-
terazione di tali equilibri è al livello massimo 
mai verificatosi.
L’uomo è un animale sociale. L’interdipen-
denza tra esseri umani è però maggiore nel-
le società più complesse, rispetto a quelle 
di caccia e raccolta. Un membro di queste 
ultime, anche se lasciato solo nella giungla, 
nella savana o nel deserto, quando per lui 
tali ambienti erano familiari poteva riuscire 
a sopravvivere, cosa che sarebbe di norma 
impossibile per un individuo più “civilizza-
to” (a meno di una preparazione specifica). 
Nelle società complesse la sopravvivenza di 
ciascuno invece dipende sotto aspetti cruciali 
da tante attività di tanti altri, tra loro inestri-
cabilmente intrecciate.
L’essere umano si definisce anche in ragione 
di ciò che sa fare e fa: homo faber, quindi “ar-
tigiano”, lavoratore. Va peraltro ricordato che 
il lavoro come lo conosciamo oggi, scandito 
da orari, quindi da una netta cesura rispetto 
alla vita privata e al “tempo libero”, e svol-
to in luoghi dedicati (ufficio, fabbrica, ne-

Tayloright

gozio, bottega, studio, ecc.), è un fenomeno 
alquanto recente, che divenne di massa con 
l’industrializzazione. Per decine di millenni le 
differenze tra ore dedicate al lavoro e leisure, 
o quelle tra vita lavorativa e pensionamento, 
non furono affatto precise e rigide. Quando 
dalla caccia e raccolta si passò alla coltivazio-
ne, nei campi, presso i quali viveva la gran 
parte della popolazione, si andava comunque 
di più o di meno, all’alba o al mezzodì, al po-
meriggio, al tramonto, a seconda delle stagio-
ni, delle condizioni meteorologiche, delle ne-
cessità contingenti. Non certo secondo orari 
prestabiliti e ricorrenti, ferie, straordinari. E 
anche l’ottantenne curava le piante, se si sen-
tiva in condizione di farlo. 
Le città e le organizzazioni formali (come 
monasteri, burocrazie, eserciti, industrie) 
hanno portato con sé forme di lavoro coor-
dinato e programmato. Le nuove macchine 
potevano distruggere molti posti di lavoro, 
cosa che effettivamente è accaduta (da cui le 
reazioni come il luddismo).  Però se ciò avve-
niva in certi ambiti produttivi, al contempo 
si creavano molte altre occasioni in altri. Nel 
complesso, l’occupazione cresceva. Anzi, nel 
secolo scorso la piena occupazione divenne 
l’obiettivo primario delle politiche pubbliche 
(keynesiane).
Oggi sembra che le cose vadano diversamente 
(Rifkin 1995). I robot possono compiere sen-
za pause, stanchezza, incertezze una quantità 
sempre più vasta e variegata di operazioni. Fi-
nanche prestazioni alquanto sofisticate (come 
certe diagnosi mediche) possono essere ero-
gate da appositi programmi per computer. 
Il lavoro così come eravamo abituati a cono-
scerlo – tratto costitutivo dell’essere umano, 
della sua identità, in genere fondamento della 
sua sussistenza ed autostima – ha già subito 
e continua a subire trasformazioni profonde 
e sconvolgenti. Inoltre la fabbrica e l’ufficio, 

quindi il modo di lavorare, grazie all’inter-
net of things, alle stampanti tridimensionali, 
al telelavoro, all’homeworking, alla quarta ri-
voluzione industriale si flessibilizzano, si de-
strutturano, si diffondono nello spazio e nel 
tempo. D’altro canto, in meno di mezzo se-
colo la popolazione mondiale è raddoppiata, 
arrivando a 7,6 miliardi di bocche da sfamare, 
e continua a crescere. Con essa cresce la ricer-
ca di opportunità di lavoro. 
Un altro elemento saliente della condizione 
umana e dell’identità individuale è il senso di 
appartenenza a una comunità sociale: la tribù, 
la gens, la città, il popolo. Lo Stato-nazione è 
una costruzione relativamente recente, il cui 
esito è di volta in volta dipeso da vincoli ester-
ni e contingenze. Spesso è stato soltanto dopo 
la creazione di un dato Stato che si è riusciti 
(e neanche sempre) a radicare un sentimento 
patriottico a esso riferito nei suoi cittadini. 
Le società contemporanee, però, sono sempre 
più coinvolte in processi di globalizzazione. 
Ciò, com’è noto, suscita in alcuni casi e in al-
cune fasce sociali un senso di paura e riget-
to, che induce a rivalutare e ribadire l’appar-
tenenza nazionale (o talora sub-nazionale). 
Anche se questo sembra oggi lo spirito del 
tempo, non bisogna lasciarsi trarre in ingan-
no, né dimenticare che continuano a esistere 
e a evolversi altre tendenze le quali invece va-
lorizzano il livello sovranazionale o mondiale. 
Con riferimento a certi aspetti dell’economia, 
all’apertura dei mercati, ai movimenti migra-
tori, alle criticità geopolitiche, ai problemi 
ambientali planetari (come l’effetto serra), vi 
sono già, o dovrebbero essere avviate, istitu-
zioni e politiche che postulano una dimensio-
ne globale. Si pensi ai diritti umani, oggetto 
della Dichiarazione universale del 1948, o ai 
Millennium Development Goals 2000-2015, 
seguiti dagli Obiettivi di Sviluppo Sostenibile 
2016-2030. 

Si potrebbe ritenere che la radice della Di-
chiarazione universale del 1948 stia nei bills 
of rights contenuti nelle costituzioni delle de-
mocrazie occidentali. Si tratterebbe quindi di 
uno strumento etnocentrico, come tale non 
rispettoso delle peculiarità di altre culture. Si 
può ribattere che invece è proprio con la sta-
tuizione di diritti e l’indicazione di obiettivi 
propri di tutta l’umanità che si pongono le 
basi di una cittadinanza cosmopolita e di un 
sentimento di appartenenza anche al genere 
umano come tale, anziché solamente a “pa-
trie” locali.

Quale futuro può darsi l’umanità

Sotto molti profili la condizione umana 
è migliorata. Alcune malattie sono state 
sradicate. Molte altre sono curabili con 

esiti fausti. La vita media infatti si allunga 
dappertutto (tenendo conto delle diverse po-
sizioni di partenza). Le persone in condizione 
di povertà estrema, vale a dire quelle che alla 
fine degli anni novanta dello scorso secolo 
vivevano con meno di un dollaro al mese, e 
allora superavano i due miliardi, nel 2015 si 
erano più che dimezzate, avvicinandosi agli 
800 milioni. Alcuni grandi paesi, come Cina, 
India, Brasile, sono diventati potenze econo-
miche di primo piano e hanno realizzato mi-
glioramenti sensibili nelle condizioni di vita 
delle loro popolazioni. 
Ciononostante permangono e per certi versi 
si aggravano alcuni problemi che potrebbero 
diventare esplosivi. Anche prescindendo dalla 
minaccia rappresentata da una possibile esca-
lation della conflittualità coinvolgente paesi 
dotati di armamenti nucleari, il genere umano 
cammina sull’orlo di diversi precipizi. I danni 
globali all’ambiente, prodotti sconsiderata-
mente dall’uomo, conducono a desertifica-
zione, distruzione di risorse naturali difficil-



3/2017 ● Proposta Educativa ↔link 23Proposta Educativa ● 3/2017↔link22

 Zoom  Zoom 

mente o non rinnovabili, eventi meteorologici 
estremi. Centinaia e centinaia di milioni di 
persone, come già detto, ancora patiscono la 
fame. Il sottosviluppo4, insieme a certi foco-
lai di instabilità politica, alle pulizie etniche, 
alle persecuzioni degli oppositori, all’azione 
delle organizzazioni terroristiche, genera crisi 
umanitarie che a loro volta incidono sui mo-
vimenti migratori. Si può tentare di fermarli 
con vari tipi di barriere. Ma se non si incide 
a monte sui fattori scatenanti, è una strategia 
pragmaticamente miope (oltre che quanto-
meno discutibile sul piano morale). Inoltre, 
proprio la facilitazione delle comunicazioni 
rende percettibili le enormi diseguaglianze 
che sussistono tra i paesi e, al loro interno, tra 
i diversi gruppi sociali5. Sono sperequazioni 
sempre più inaccettabili, visto che per un ver-
so se ne proclama (con la Dichiarazione uni-
versale e con gli Obiettivi globali) il doveroso 
superamento, e per altro verso è evidente che 
la ricchezza circolante è tale da permetterlo, 
ove appropriatamente redistribuita (senza di-
sincentivarne la produzione). 
All’interno delle società a capitalismo avan-
zato, poi, l’uomo post-moderno è preda di 
allarmi sociali talora manipolati, ma talaltra 
non infondati. I milioni di individui che per-
dono o non potranno ottenere il lavoro e la 
protezione sociale reagiscono con atteggia-
menti di chiusura. Si sono avute e potranno 
aversi ancora devastanti crisi economiche e 
finanziarie generate dall’avidità di pochi, dal-
la speculazione e dalla sregolatezza (Stiglitz 
2002 e 2010). La tenuta delle democrazie e 
dell’ordine mondiale è a repentaglio. 
Secondo una certa vulgata sociologica, la 
modernizzazione e il razionalismo porte-

4 Sul rapporto tra istituzioni politiche e sottosviluppo/declino, 
anche con riferimento alle conseguenze del colonialismo, Ace-
moglu-Robinson 2013. Sul caso italiano rinvio a La Spina 2003.
5 Sul tema vd.: Deaton 2015;  Atkinson 2015.

rebbero con sé la secolarizzazione, vale a 
dire una rapida riduzione della diffusione 
e del peso sociale della religione. In effetti, 
tale tesi della secolarizzazione certamente 
non spiega il caso statunitense. Ma anche 
nel continente più secolarizzato, l’Europa, 
tuttora più di tre quarti degli abitanti si di-
chiarano credenti.6 Oggi si parla quindi di 
un mondo post-secolare, di una de-seco-
larizzazione, di un ritorno della religione 
nella sfera pubblica.7 Né ciò avviene sempre 
all’insegna dell’integralismo. Al contrario, 
ci si può impegnare nel dialogo tra le va-
rie fedi, così come in quello con chi non ne 
ha una. Anziché muoversi secondo la logica 
dello scontro, la religiosità può lavorare per 
l’incontro, dando un contributo essenziale 
nell’individuare e percorrere una strada co-
mune. 
L’umanità come tale è chiamata a risponde-
re alle sfide suddette. Non è sufficiente ciò 
che potranno fare i singoli paesi, e neppu-
re l’Unione Europea da sola, che peraltro 
nell’attuale contingenza storica è chiamata 
a giocare un ruolo cruciale. Alla scelta del-
la chiusura e del muro contro muro si può 
e si deve opporre quella del riconoscimen-
to e della cura, in nome di un umanesimo 
cosmopolita e della tutela dei beni comuni 
globali, che a loro volta postulano istituzio-
ni e politiche pubbliche di livello planetario. 
Quindi rispetto dell’ambiente, conservazio-
ne delle risorse deperibili, riduzione a livelli 

6 Nel 2012 (UE a 27), con notevoli differenze tra un paese e 
l'altro, nel complesso il 72% dei componenti di un campione 
statisticamente rappresentativo si diceva cristiano, il 2 musul-
mano, quasi il 2 aderente ad altri credi, il 7 ateo, il 16 non cre-
dente o agnostico (Special Eurobarometer 393. Discrimination in 
the EU in 2012, Wave EB77.4 – TNS Opinion & Social, http://
ec.europa.eu/public_opinion/index_en.htm, pp. 233s).
7 Tra i difensori recenti delle tesi della secolarizzazione sono 
Norris-Inglehart 2007. Rilevante è la traiettoria intellettuale di 
P. Berger (del quale vd., tra i vari suoi contributi, Berger-Davie-
Fokas 2010). Ancora, Casanova 2000.

sostenibili dell’impatto prodotto dalle attivi-
tà umane. Per altro verso, occorre rafforzare 
la tutela dei diritti umani, sia di libertà sia 
sociali. È necessaria una politica di welfare 
mondiale, che fronteggi la fame e la povertà 
estrema. Vanno evitate disparità intollerabili 
e in concreto economicamente inefficienti sia 
tra i paesi sia al loro interno. È richiesto un 
modello di sviluppo fondato sull’economia 
reale, anziché sulla rischiosa moltiplicazione 
delle transazioni finanziarie. Le trasforma-
zioni del mondo produttivo impongono una 
redistribuzione delle ore di lavoro accompa-
gnata da un sostegno al reddito non solo per 
chi è disoccupato o inoccupato, ma anche, 
in misura adeguatamente contenuta, per chi 
lavorerà di meno. L’avanzamento scientifico 
e tecnologico è una forza immane, che si po-
trebbe, se vi fosse lungimiranza, imbrigliare, 
canalizzare verso il bene, governare (valoriz-
zandone la carica liberatoria), ma non certo 
paralizzare. L’ITC, le biotecnologie e i robot 
portano con sé la promessa di emancipare 
il genere umano dalla fatica fisica, insieme 
al rischio che i loro padroni acquisiscano 
un potere spropositato e/o che qualche ap-
prendista stregone giochi a fare il demiur-
go. Nell’immediato, la prospettiva è quella 
di una vasta e drammatica eliminazione di 
occupati con riguardo alle mansioni in cui 
finora se ne sono avuti di più, quelle ripetiti-
ve. Innovazioni brusche nella sfera lavorativa 
producono tensioni sociali gravissime e rica-
dute politiche potenzialmente devastanti. La 
transizione dovrà quindi essere “tranquilla” e 
graduale, e avvenire solo a condizione che si 
trovino modi adatti ed equi per redistribuire 
l’enorme ricchezza prodotta dalle applica-
zioni del progresso tecnico (come ha propo-
sto, tra gli altri, Bill Gates). 
Infine, non credo sia auspicabile un mondo in 
cui gli esseri umani stiano sempre in vacanza, 

visto che fanno tutto le macchine. Il lavoro 
non è soltanto un modo faticoso per procac-
ciarsi un reddito, quanto anche una via attra-
verso cui l’essere umano si realizza come tale. 
Bisognerebbe quindi che alcuni lavorino di 
meno, e con modalità diverse da quelle tradi-
zionali. Ma tutti dovrebbero lavorare per una 
certa parte della loro vita, secondo le proprie 
capacità, senza tirarsi indietro, solidalmente, 
orgogliosi della propria condizione umana.

Bibliografia

Acemoglu D.-Robinson J.A. (2013) Perché le nazioni 
falliscono. Le origini di prosperità, potenza e po-
vertà,  Saggiatore, Milano.

Atkinson A.B. (2015) Disuguaglianza: che cosa si può 
fare?, Raffaello Cortina, Milano.

Berger P.-Davie G.-Fokas E. (2010) America religio-
sa, Europa laica? Perché il secolarismo europeo è 
un’eccezione, Il Mulino, Bologna.

Bosetti G. (a cura di) (1994) Cattiva maestra televi-
sione, Marsilio, Padova.

Casanova J. (2000) Oltre la secolarizzazione. Le reli-
gioni alla riconquista della sfera pubblica, Il Mu-
lino, Bologna.

Deaton A. (2015) La grande fuga. Salute, ricchezza e 
le origini della disuguaglianza, Il Mulino, Bologna.

Janssen-Gould-Li-Brumby-Cox (2015) Integrating 
Knowledge of Multitasking and Interruptions 
Across Different Perspectives and Research Me-
thods, in «International Journal of Human-Com-
puter Studies», 79.

La Spina A. (2003) La politica per il Mezzogiorno, Il 
Mulino, Bologna.

Norris P.-Inglehart R. (2007) Sacro e secolare. Religio-
ne e politica nel mondo globalizzato, Il Mulino, 
Bologna.

Rifkin J. (1995) La fine del lavoro. Il declino della 
forza lavoro globale e l’avvento dell’era del 
post-mercato, Baldini & Castoldi, Milano.

Savagnone G. (2015) Quel che resta dell’uomo. È 
davvero possibile un nuovo umanesimo?, Cit-
tadella, Assisi.

Stiglitz J.E. (2002) La globalizzazione e i suoi opposi-
tori, Einaudi, Torino.

Id. (2010) Bancarotta. L’economia globale in caduta 
libera, Einaudi, Torino.


