
del Movimento di Impegno Educativo di A.C.

Quadrimestrale n. 3/17 — settembre-dicembre 2017

SGUARDI
DAL FUTURO
L’uomo, Dio, l ’educazione

Peter Lindberg - flickr.com www.impegnoeducativo.it

Po
ste

 Ita
lia

ne
 S.

p.A
. –

 Sp
ed

izi
on

e i
n a

bb
on

am
en

to 
po

sta
le 

– 
D.L

. 3
53

/2
00

3 (
co

nv
. in

 L.
 27

/0
2/

20
04

 n.
 46

) a
rt.

 1,
 co

m
m

a 1
 A

ut
. G

IPA
/C

/R
M

 - 
Un

a c
op

ia 
€ 1

0,0
0 (

sp
. s

pe
diz

. in
clu

se
) 



3/2017 ● Proposta Educativa ↔link 3

Link

Proposta Educativa ● 3/2017↔link2

Indice
Da

nu
sh

ka
 Se

na
dh

ee
ra

Concludere lasciando iniziare, accompagnare lasciando camminare, 
approdare dando spinta ad un nuovo viaggio, è il proprio dell’educazio-
ne e allo stesso tempo è un’esperienza che non finisce mai di stupirci 
e di riempire il cuore di gratitudine.

È bello, dunque, chiudere una pagina importante dell’esperienza 
personale, come quella che mi è stato fatto dono di vivere per due 
mandati triennali alla guida del Movimento di Impegno Educativo, con 
una riflessione sul nuovo che ci attende, come suggerisce il tema di 
questo numero di Proposta Educativa.

Il futuro, infatti, è il “correttore di prospettiva” con il quale si misu-
rano, nelle pagine che seguono, le riflessioni degli esperti – declinate 
secondo la progressione suggerita dal sottotitolo «l’uomo, Dio, l’edu-
cazione».

Prende così avvio una riflessione che la rivista del Movimento di Im-
pegno Educativo proseguirà nel triennio associativo che si apre davanti a 
noi, a supporto della consapevolezza e dell’impegno degli adulti educatori. 

In un contesto di «passioni tristi», come quello in cui ci è dato di 
vivere, in cui sembrano prevalere i segnali di paura, di chiusura, di dif-
fidenza, di solitudine, di disorientamento esistenziale, parlare di futuro 
può suonare, da un lato, minaccioso e disperante (dove andremo a 
finire, di questo passo? È una delle espressioni più ricorrenti nei discorsi 
che ci capita di ascoltare) o, dall’altro, l’ennesimo tentativo di fuga in-
trapresa alla cieca, augurandoci che qualcosa o qualcuno, prima o poi, 
decida e risolva per noi le cose.

Chi ci conosce e ha seguito, da queste pagine, le riflessioni proposte 
in questi anni, sa che approdiamo al tema del futuro dopo un lungo 
itinerario di analisi e di “decostruzione” delle abitudini a guardare, giu-
dicare e progettare l’azione che generano pre-giudizi e finiscono per 
paralizzare la crescita di quanto di autentico, in noi e intorno a noi, 
attende di essere liberato.

Un impegno ardito e coraggioso che ha cercato di attraversare le 
coscienze, sollecitare esperienze di condivisione e confronto con la re-
altà nella quale siamo inseriti, generare azioni di speranza, creare fiducia 
e consenso intorno a valori resi significativi e coinvolgenti.

È stato il nostro modo di creare opportunità di far spazio al futuro 
in autenticità e concretezza.

Ora, con la stessa determinazione, ci apprestiamo a lasciarci con-
sapevolmente coinvolgere dal futuro che ci interpella, già operante e 
meravigliosamente presente in mezzo a quelle che spesso ci appaiono 
solo come macerie della nostra civiltà. La prospettiva che intendiamo 
suggerire è quella che guarda alla storia come storia di liberazione e 
non semplice eredità o, peggio, destino ineluttabile.

È la prospettiva in cui “futuro” è il “pro-getto” di Dio che si va pro-
gressivamente manifestando nella storia e che viene realizzato insieme 
da Dio e uomo (tutti gli uomini e tutto l’uomo); e in cui “educazione” 
significa aprire cuore, mente e mani “in movimento” (con un’espressio-
ne di papa Francesco) alla “com-prensione” della complessità dell’esse-
re umano e del mondo in cui viviamo perché sia possibile configurarlo 
progressivamente in un modo più compassionevole e più giusto, quindi 
più “divino”, nella consapevolezza che ogni approdo non sarà mai quel-
lo definitivo, ma sempre punto di partenza per approdi ulteriori.

Elisabetta Brugè
presidente nazionale del Mieac

Proseguire un nuovo viaggioANNO XXVI
NUMERO 3/17

settembre-dicembre 2017

Proposta Educativa
Quadrimestrale del Mieac

Movimento
di Impegno Educativo

di Azione Cattolica
Reg. c/o Tribunale di Roma

n. 516/89 del 13-9-1989
ISSN 1828-3632

Direttore editoriale: Matteo Truffelli
Direttore responsabile: Franco Venturella

Comitato di redazione: E. Brugè,
M. Arcamone, N. Bruno,

S. Carosi, V. Lumia, 
A. Mastantuono, M. Scirè,

D. Volpi, A. Zenga
Editore:

Azione Cattolica Italiana
Direzione e Amministrazione:

Via Aurelia, 481 – 00165 Roma – 
tel. 0693578728

Impaginazione: Nunzio Bruno

www.impegnoeducativo.it
segreteria@impegnoeducativo.it

Abbonamento annuale ordinario: € 25,00
Per versamenti: CCP n. 877001 inte-
stato ad Azione Cattolica Italiana 
Presidenza nazionale - Via della 
Conciliazione, 1 - 00193 Roma;
CCB presso Poste Italiane - Codice 
IBAN: 
IT98D0760103200000000877001
ad Azione Cattolica Italiana Presi-
denza nazionale - Via della Conci-
liazione, 1 - 00193 Roma
Una copia: € 10,00 (comprese spese 
di spedizione)
Una copia-saggio: inviare francobollo 
da € 2,00 per la spedizione

Stampa: Grafica Ripoli snc – Villa 
Adriana – Tivoli (Rm)

Foto: tratte da flickr.com e utilizzate 
sotto licenza Creative Commons

Sguardi dal futuro: 
l’educazione per l’umanizzazione

(Mario Pollo)
R&M	 pag. 5

Un corpo plasmato dalla comunicazione (M. McLuhan)	 	pag.    7

La questione 
dell’umano oggi

(Antonio La Spina)
Zoom	  pag. 15

La questione 
Dio oggi

(Roberto Cipriani)
Zoom	  pag. 24

Piccoli atei (A. Tornielli)		 pag. 29

Percorsi
di umanizzazione

(Antonio Nanni)
Metodi	 pag. 32

Economia civile (Wikipedia)		 pag. 29

Le “visioni” di Negroponte (F. Ognibene)		 pag. 30



3/2017 ● Proposta Educativa ↔link 5

Editoriale

Autori
Elisabetta Brugè, Presidente nazionale del MIEAC

Mario Pollo, Professore straordinario di Pedagogia generale e sociale 
all’Università LUMSA

Antonio La Spina, Professore ordinario nel raggruppamento SPS/07 
(Sociologia generale) all’Università LUISS

Roberto Cipriani, Professore ordinario emerito di Sociologia all’Università 
Roma Tre

Antonio Nanni, Docente di Filosofia e Scienze dell’educazione, Coordinatore 
dell’Ufficio Studi delle ACLI

R&M↔SUL FUTURO

Sguardi dal futuro: l’educazione
PER L’UMANIZZAZIONE

Partendo dalla consapevolezza che 
il futuro non è prevedibile poiché 
nella vita umana, come ricordava 
Euripide, «l’atteso non si com-
pie e all’inatteso un dio apre la 

via», l’articolo, attraverso l’analisi di alcuni 
fenomeni in atto nell’attuale cultura sociale, 
cercherà di ipotizzare quali sono le sfide che 
l’educazione deve affrontare nel presente per 
promuovere nel futuro una profonda umaniz-
zazione. La riflessione che qui viene proposta, 
lungi dal voler preconizzare il futuro, mira 
semplicemente a una comprensione del pre-
sente, che è bene ricordare è il luogo il cui gli 
esseri umani cercano concretamente di pro-
gettare e costruire il loro futuro, che se anche 
sarà diverso da quello atteso sarà comunque 
influenzato dal loro agire.
Il cuore della riflessione è costituito perciò 
dalla descrizione delle trasformazioni in atto 
nello spazio-tempo fisico e simbolico abitato 
dall’uomo contemporaneo che è il mondo in 
cui l’umano prende forma e si sviluppa.

Lo spazio-velocità: 
l’umano atemporale e dematerializzato

Il termine spazio-velocità è stato introdotto 
dal filosofo francese Paul Virilio per indi-
care le trasformazioni dello spazio-tempo 

prodotte dalle comunicazioni elettroniche. 
Come è noto, i segnali trasmessi attraverso 
i media elettronici viaggiano a una velocità 
che si approssima sempre di più a quella della 
luce. Secondo la fisica relativistica man mano 
che aumenta la velocità lo scorrere del tempo 
rallenta sino al limite, costituito dalla veloci-
tà della luce, in cui esso cessa di scorrere e 
si annulla. Questo significa che nello spazio 
disegnato dalle comunicazioni elettroniche lo 
scorrere del tempo tende ad annullarsi, an-
che se non completamente, dato che i segnali 
viaggiano per ora a una velocità inferiore a 
quella della luce.
Questo significa che nella porzione dello spa-
zio-tempo in cui operano i media elettronici 
il tempo se proprio non scorre, scorre almeno 
in modo quasi impercettibile e si è, quindi, in 
presenza di una “quasi atemporalità”.
Occorre anche tenere conto che nello spazio-
velocità le trasformazioni in atto coinvolgono 
anche lo spazio avendo abolito una sua com-
ponente fondamentale: la distanza. Infatti, 
nello spazio-velocità si può entrare in relazio-
ne in pochi istanti con persone lontane mol-
te migliaia di chilometri, senza la fatica e il 
dispendio di energia che nello spazio-tempo 
tradizionale comporta il superamento di una 
distanza anche molto breve. Questo significa 
che nello spazio-velocità si è in presenza di 

Mario Pollo

Marco Verch

Proposta Educativa ● 3/2017↔link4

Aderisci al Mieac!
Al Movimento di Impegno Educativo di A.C. può aderire ogni persona

in virtù della sua naturale vocazione e missione educativa e, in particolare,
chi svolge una specifica azione nell’ambito educativo.

Se vuoi far parte del Movimento segui le indicazioni che trovi su

www.impegnoeducativo.it



3/2017 ● Proposta Educativa ↔link 7Proposta Educativa ● 3/2017↔link6

Sul futuro↔R&M

uno spazio praticamente privo di distanza e di 
un tempo che scorre così lentamente da appa-
rire quasi immobile.
Nelle società tecnologicamente ed economi-
camente più sviluppate le persone trascorro-
no una quantità non marginale della loro vita 
all’interno dello spazio-velocità. Quantità che 
è in continuo aumento, basti pensare a tutte 
le attività e ai servizi che ogni giorno di più 
sono accessibili online. Tuttavia, l’uomo tra-
scorre ancora una buona parte della sua vita 
all’interno dello spazio-tempo tradizionale e 
ciò lo rende un essere anfibio.

L’uomo anfibio

In questa particolare condizione anfibia si 
può individuare un carattere di crisi dell’u-
mano, almeno di come è stato tradizio-

nalmente concepito. Crisi che si manifesta 
sia nel fondamento antropologico sia nella 
sostituzione da parte di questa nuova anfibi-
ità di quella vissuta sin dalle epoche più an-
tiche dall’homo religiosus e che gli consentiva 
di abitare tanto il mondo dell’aldilà quanto 
quello dell’aldiquà. Questa anfibiità “arcaica” 
offriva un senso profondo alla scoperta fatta 
dall’uomo che la sua vita non gli apparteneva 
completamente. Scoperta avvenuta quando 
egli è divenuto cosciente di essere il suo corpo 
e, nello stesso tempo, che il suo corpo non 
è completamente lui. In altre parole, egli ha 
percepito che il suo essere non era riducibi-
le al suo corpo e che, nonostante questo lo 
rendesse un abitante dello spazio e del tem-
po sottomesso al limite della mortalità, vi era 
in lui un’apertura all’immortalità. Di essere, 
cioè, da un lato, limitato dallo spazio tempo, 
e, dall’altro lato, aperto all’infinito. Questa 
antinomia ha accompagnato l’uomo sin dal 
giorno in cui è emerso alla coscienza e ha fon-
dato la sua apertura alla trascendenza.

Come prima accennato, la nuova anfibiità 
generata dallo spazio-velocità sta anche tra-
sformando il fondamento antropologico, in 
particolare per ciò che riguarda il rapporto 
dell’uomo con il suo corpo, con il tempo, con la 
sua identità, con gli altri, con il territorio, con 
la coscienza e con il senso del suo essere nel 
mondo. È all’interno di queste trasformazioni 
che si gioca in gran parte il futuro dell’umano.

Il rapporto dell’uomo con il corpo 

A partire dalle riflessioni di McLuhan si 
può affermare che il corpo dell’uomo 
non è definito esclusivamente dai suoi 

limiti biologici ma anche da quelli più ampi 
disegnati dai mezzi di comunicazione che 
utilizza. Questo significa che il corpo uma-
no non appartiene solo allo spazio-tempo ma 
anche allo spazio-velocità attraverso gli stru-
menti della comunicazione.
Per la sua appartenenza allo spazio velocità, il 
corpo dell’uomo anfibio appare oggi come un 
corpo per alcuni versi de-spazializzato e de-
temporalizzato. Un corpo cioè che ha sempre 
di più una componente immateriale, fatta di 
immagini, di segni e simboli che sono presenti 
in modo puramente virtuale. Un corpo che si fa 
presente agli altri corpi senza la propria fisicità e 
senza la propria paradossalità dell’essere qualco-
sa di più di ciò che apparentemente è. Un cor-
po che è sempre di più visto attraverso il gioco 
delle immagini in cui le persone sono immerse 
e i segni che esso invia all’esterno e che ad esso 
ritornano strutturati in interpretazioni.
Un corpo che, in non pochi casi, è riconosciu-
to come proprio solo quando la sua immagine 
rientra all’interno dei modelli che collettiva-
mente vengono definiti come socialmente ac-
cettabili e positivi.
Quando questo riconoscimento non avviene 
il corpo diventa fonte di disagio, sentito ad-

R&M↔Sul futuro

dirittura come estraneo a sé, divenendo, in 
molti casi, l’oggetto di cure ossessive al fine di 
renderlo simile ai modelli culturalmente valo-
rizzati. Ginnastiche, attività sportive varie, in-
terventi chirurgici, cosmesi e diete sono spesso 
il segno del tentativo di ricondurre il proprio 
corpo all’interno dei modelli sociali dominanti.
Alcune malattie che investono il rapporto del-
le persone con il cibo sono il segno del rifiuto 
estremo del proprio corpo e dell’illusione che 
la sua distruzione liberi quel Sé idealizzato 
che esso negherebbe.
Ma oltre a questo la riduzione del corpo a 
semplice elemento simbolico produce una 
profonda alienazione delle persone da se stes-
se e dagli altri. Concretamente, questa aliena-
zione nasce dal fatto che la vita delle persone 
è sempre più immersa nella “finzione”, ovvero 
nel mondo delle immagini prodotte dai me-

dia elettronici. Questa immersione sembra 
aver dilatato enormemente le conoscenze su 
di sé e sugli altri di cui le persone sono in pos-
sesso, mentre in realtà ha solo reso astratti gli 
oggetti del loro conoscere (Augé 1998).
Infatti, oggi si è sempre più convinti di co-
noscere quando in realtà si è in grado solo di 
riconoscere. I media consentono spesso solo 
di riconoscere, dando però l’illusione di co-
noscere. Solo perché una cosa la si è vista si 
pensa di conoscerla, dimenticando che ve-
dere non significa necessariamente osservare, 
comprendere e interpretare. Questa confusione 
tra il conoscere e il riconoscere passa attra-
verso l’incapacità di ascoltare nell’interiorità 
profonda del proprio sé, il proprio corpo e, 
di conseguenza, quello dell’altro. E questo fa 
sì che si produca un indebolimento della ca-
pacità di rapportarsi all’altro, che è sì visto ma 
che contemporaneamente è privato della sua 
realtà complessa e reso astratto in un’immagi-
ne. In cambio si ha la possibilità di un contat-
to esteso con il simulacro dell’altro. E questo 
produce una interruzione o un rallentamento 
della dialettica identità/alterità. 
Se l’alterità è un simulacro anche l’identità di-
viene un simulacro. Perdere il contatto con l’al-
tro reale significa perdere il contatto autentico 
con se stessi oltre che a livello corporeo anche 
psichico. La crisi dell’alterità mina l’identità 
delle persone. Alcuni studiosi osservano, sulla 
scia della lezione di Durkheim, nell’indeboli-
mento della dialettica tra alterità e identità un 
fattore di produzione della violenza.

Il rapporto dell’uomo 
con il territorio e la comunità

Come il corpo anche lo spazio in cui 
vive l’uomo all’interno dello spazio-
velocità appare dematerializzato, privo 

cioè di quella consistenza materiale che ha 

Un corpo plasmato dalla comunicazione

Nelle ere della meccanica, avevamo operato 
un’estensione del nostro corpo in senso spaziale. 
Oggi, dopo oltre un secolo di impiego tecnologi-
co dell’elettricità, abbiamo esteso il nostro stesso 
sistema nervoso centrale in un abbraccio globale 
che, almeno per quanto concerne il nostro piane-
ta, abolisce tanto il tempo quanto lo spazio […]
Archimede disse una volta: «Datemi un punto di 
appoggio e solleverò il mondo». Oggi ci avrebbe 
indicato i nostri mezzi di comunicazione elettroni-
ci dicendo «Mi appoggerò ai vostri occhi, alle vo-
stre orecchie, ai vostri nervi e al vostro cervello, e 
il mondo si sposterà al ritmo e nella direzione che 
sceglierò io». Noi abbiamo ceduto questi “punti 
d’appoggio” a società private… Una volta che ab-
biamo consegnato i nostri sensi e i nostri sistemi 
nervosi alle manipolazioni di coloro che cercano 
di trarre profitti prendendo in affitto i nostri occhi, 
le orecchie e i nervi, in realtà  non abbiamo più 
diritti. Cedere occhi, orecchie e nervi a interessi 
commerciali è come consegnare il linguaggio co-
mune a un’azienda privata o dare in monopolio a 
una società l’atmosfera terrestre.

M. McLuhan, Gli strumenti del comunicare



3/2017 ● Proposta Educativa ↔link 9Proposta Educativa ● 3/2017↔link8

sempre caratterizzato lo spazio sperimentato 
dall’uomo nella sua vita quotidiana, come ad 
esempio il territorio in cui era inscritta la co-
munità/società in cui egli viveva. Comunità 
che erano caratterizzate, oltre che dal legame 
solidale tra i loro membri, anche da quello, 
altrettanto solidale, con lo spazio fisico in cui 
erano insediate. Nello spazio-velocità, invece, 
sono presenti comunità prive di un qualsivo-
glia legame con uno spazio fisico.
Il passaggio da comunità radicate in un ter-
ritorio a comunità prive di radicamenti ter-
ritoriali è stato definito da alcuni antropologi 
“deterritorializzazione”. 
A questo punto è necessario chiarire che il 
territorio non è solo uno spazio fisico bensì 
«la realtà controllata e modificata dalla società 
dotata di un confine» (Sack 1986). In que-
sta prospettiva il territorio deve essere consi-
derato come un sistema vivente complesso e 
aperto che non è presente in natura, essendo 
il prodotto dalla strutturazione sociale e cul-
turale dello spazio fisico da parte della società 
che in esso risiede. Questa strutturazione del-
lo spazio possiede un elevato carattere sim-
bolico perché pone in stretta relazione il luo-
go fisico, la cultura sociale, con i suoi sistemi 
simbolici, e l’economia. 
Questo fa si che nello spazio territorializza-
to la natura evochi la cultura e questa la na-
tura. Questo intreccio profondo tra natura e 
cultura che ha luogo nel territorio affonda le 
sue radici nelle origini della civiltà e, quin-
di, dell’umanizzazione. Questo significa che 
l’uomo non abita la “natura” ma uno spazio-
tempo in cui sono integrati i sistemi naturali 
e quelli simbolici. 

Sul futuro↔R&M

La deterritorializzazione

Il territorio per molti versi oggi sembra 
essere in crisi, tanto che, come prima si è 
accennato, alcuni studiosi parlano dell’esi-

stenza di un fenomeno di de-territorializza-
zione. Di un fenomeno che tende a dissolvere 
il rapporto biunivoco tra lo spazio fisico e la 
cultura della società che in esso è insediata. 
È una rottura della relazione profonda delle 
persone con il territorio in cui vivono e che è 
sperimentata in modo particolare dalle grandi 
masse di persone che emigrano dal loro luogo 
di origine alla ricerca di lavoro o fuggendo da 
carestie e guerre.
Il fenomeno della de-territorializzazione, 
tuttavia, non riguarda solo gli immigrati ma 
anche i nativi che non vivono più il territorio 
come luogo in cui si manifesta la loro cultura 
e la maternità della terra, ma semplicemen-
te come uno spazio familiare funzionale alle 
loro attività private e pubbliche. Non solo, in 
quello spazio la loro vita segue, oltre a quelli 
culturali tradizionali, modelli appartenenti a 
ciò che a suo tempo Paul Ricoeur ha definito 
«universalismo tecnico scientifico». 
Questa espressione indica quell’insieme 
culturale generato, da un lato, dall’applica-
zione alla vita quotidiana dei modelli pro-
dotti dall’industrialismo e dalla cosiddetta 
razionalità tecnico-scientifica e, dall’altro 
lato, dall’espansione dei consumi universali, 
di beni cioè uguali in ogni parte del mon-
do. A questo universalismo possono esse-
re ascritti i nonluoghi, che a differenza dei 
luoghi non svolgono né una funzione iden-
titaria, né una relazionale, né una storica. 
I nonluoghi sono tanto le installazioni ne-
cessarie per la circolazione accelerata delle 
persone e dei beni, quanto i mezzi di tra-
sporto stessi, o i grandi centri commerciali 

o, a livello micro, i bancomat e i distributori 
automatici di bevande.

La crisi delle comunità territoriali e la nascita 
delle comunità di destino e di sentimento

Da quanto detto sinora appare evidente 
che nella storia umana il territorio è 
sempre stato strettamente intrecciato 

con la comunità, con un gruppo di uomini che 
condividevano scopi comuni e i cui progetti 
di vita individuali erano reciprocamente legati 
da un vincolo di solidarietà. La comunità non 
poteva dirsi senza territorio e viceversa.
La crisi del territorio ha perciò avuto effetti 
profondi sulla comunità, intesa in particola-
re come luogo in cui le persone potevano in-
scrivere il proprio progetto personale di vita 
all’interno di un progetto collettivo e, quindi, 
condividerlo attraverso i vincoli di solidarietà 
e altruismo. Oggi, si assiste, invece, all’attri-
buzione all’individuo di una centralità assolu-
ta che gli assegna, in modo esclusivo, l’onere 
di tessere l’ordito della sua vita e la responsa-
bilità totale del successo o del fallimento del 
suo progetto personale, che cade principal-
mente sulle sue spalle.
In altre parole, è in atto, come sostiene Bau-
mann, una liquefazione dei legami comunita-
ri che fa si che le comunità siano dei semplici 
contenitori di progetti individuali e in cui, al 
massimo, il legame di solidarietà è sostitui-
to da quello di intimità. In queste comunità, 
nessun membro è disponibile a rinunciare a 
una parte del proprio progetto personale per 
sostenere quello dell’altro o la costruzione di 
un progetto che realizzi il bene comune.
A fronte della crisi delle comunità territoria-
li si sta assistendo nello spazio-velocità alla 
nascita di tipi di comunità che Appadurai ha 
definito «comunità di sentimento o di desti-
no» e che sono formate da persone che imma-

ginano e sentono collettivamente. Infatti, «la 
fruizione collettiva dei mass media, soprat-
tutto, film e video, può creare sodalizi di culto 
e carisma» (Appadurai 2001, p. 22). Questi 
sodalizi «sono comunità in sé, ma sempre 
potenzialmente comunità per sé, in grado di 
muoversi dall’immaginazione condivisa all’a-
zione condivisa» (ivi, p. 23).
Questo indica chiaramente che le comunità 
territoriali sono parzialmente surrogate da 
comunità de-territorializzate, in cui il legame 
di prossimità fisica è sostituito da quello di 
prossimità virtuale.
L’uomo anfibio contemporaneo vive in alcuni 
momenti all’interno di comunità tradizionali, 
in cui quasi sempre vi sono legami liquefatti, e 
in altri momenti all’interno di comunità di de-
stino o di sentimento, che esercitano sulle per-
sone che ne fanno parte la stessa, se non mag-
giore, influenza delle comunità tradizionali. 
Il fenomeno della deterritorializzazione e la 
connessa crisi delle comunità territoriali, la 
nascita delle comunità di destino e di senti-
mento indicano un obiettivo educativo fon-
damentale per l’umanizzazione: la scoperta 
dell’alterità e, quindi, del sociale come luogo 
della solidarietà. Dove però la parola «sco-
perta» non indica esclusivamente un fatto co-
gnitivo, di comprensione intellettuale, bensì 
anche il vivere l’alterità sin nelle più profonde 
e oscure dimensioni del proprio essere.
Scoprire l’altro da me passa attraverso quella 
comprensione sapienziale che nasce dalla ri-
flessione critico/razionale intorno al vissuto 
affettivo/emozionale dell’esperienza della re-
lazione con l’altro. 
Occorre, infatti sapere, differentemente dal 
pensiero comune, che non è la ragione che 
fonda l’apertura dell’uomo all’avventura ri-
schiosa e affascinante dell’incontro con gli 
altri essere umani, bensì il mondo dell’emoti-
vità, delle oscure pulsioni, del desiderio, di ciò 

R&M↔Sul futuro

Andréia Bohner



3/2017 ● Proposta Educativa ↔link 11Proposta Educativa ● 3/2017↔link10

che sovente, per evitare di affrontarlo, viene 
con facilità denominato irrazionale. In questo 
mondo affondano, tra l’altro, le proprie radi-
ci le esperienze umane che sono segnate dal 
mistero, dal dolore e dalla morte. Esperienze 
che sono sottratte alla visibilità sociale, sal-
vo trasformarle in spettacolo che è il modo 
più efficace per esorcizzarle ed evitare che 
provochino con il loro inesplicabile miste-
ro domande scomode intorno al senso della 
vita. Un’autentica apertura all’alterità nasce 
solo attraversando la porta stretta della presa 
di coscienza e dell’accettazione che il dolore, 
la sofferenza e la morte, nonostante la tecno-
logia, la scienza e il progresso sociale, sono 
ancora lo scandalo del mondo e continuano 
a intessere con il loro mistero angosciante la 
storia dell’uomo. Nonostante la loro rimozio-
ne in atto nell’attuale cultura sociale, essi sono 
ancora il centro di ogni discorso di senso in-
torno alla vita umana. Non solo, come ricor-
dava Heidegger, l’uomo matura pienamente 
la propria umanità solo quando diventa con-
sapevole di essere in cammino verso la morte.
Per questo motivo l’educazione all’alterità ha 
come fondamento la risposta alla provocazio-
ne che il dolore, la sofferenza e la morte rivol-
gono alla coscienza dell’uomo. 

Il rapporto dell’uomo con il tempo

Uno degli effetti più evidenti delle tra-
sformazioni prodotte dallo spazio-
velocità riguarda il vissuto umano del 

tempo. Nello spazio-velocità, come si è accen-
nato, il tempo non scorre perché ogni istante 
entra a far parte di un insieme atemporale in 
cui sta accanto a tutti gli altri istanti che una 
persona vive e ha vissuto. Questi istanti non 
sono più legati, come accadeva nella noo-
temporalità, in una trama in cui l’istante che 
precede è connesso con quello che lo segue in 

modo da formare una storia. Infatti, nello spa-
zio-velocità ogni istante, al pari delle monadi, 
è separato completamente dagli altri. Questo 
tempo, che non scorre più dal passato attra-
verso il presente verso il futuro, e che è stato 
definito «tempo spazializzato», fa sì che la vita 
umana non si declini in una storia, ma in una 
sorta di rosario di presenti separati.
In altre parole, il presente diviene l’unico 
tempo significativo della vita umana. E que-
sto ha degli effetti profondi sull’identità della 
persona e sulla sua progettualità esistenziale, 
sulla sua coscienza e sulla sua possibilità di 
dare un senso alla propria esistenza. 

Crisi dell’identità, della progettualità 
e degli impegni di lunga durata

L’identità personale, che compare per 
la prima volta nel 1694 nel Saggio 
sull’intelletto umano di John Locke, 

secondo Bodei può essere considerata un sur-
rogato materialistico dell’anima e il risultato 
dell’elaborazione del lutto per la sua perdita. 
La sostituzione dell’anima con l’identità per-
sonale ha prodotto, tra gli altri effetti, il preci-
pitare dell’uomo nella caducità e nel connesso 
terrore del nulla, il legare il tempo della vita 
umana a quello biologico del corpo, il ridur-
re il tempo della storia a un rosario di attimi 
presenti, il rendere la stessa identità personale 
fragile, mutevole e poliedrica essendo conce-
pita come fortemente dipendente dagli even-
ti e dalle condizioni sociali e culturali che la 
persona umana vive. 
Il sorgere dell’identità personale, oltre ad aver 
scacciato l’anima dall’orizzonte della vita uma-
na, ha innescato una profonda crisi della co-
scienza che non è più stata considerata la voce 
interiore fonte dei principi alla base del com-
portamento retto e della ricerca della verità. 
Per comprendere il percorso compiuto dall’i-

R&M↔Sul futuroSul futuro↔R&M

dentità personale dalla sua nascita ai giorni 
nostri è necessario ricordare che Locke l’aveva 
fondata su una concezione noetica del tempo, 
infatti, per lui l’identità della persona era data 
dall’identità della coscienza che deve neces-
sariamente mostrare la propria continuità nel 
tempo. Nella costruzione della continuità della 
propria coscienza l’uomo, se vuole comprende-
re se stesso, è costretto a gettare dei ponti che 
scavalchino il vuoto prodotto dall’oblio della 
memoria, creando una continuità di tipo sto-
rico. Per Locke l’identità non nasce dal posse-
dere una memoria continua, senza vuoti, della 
propria vita ma dall’esistenza di un legame tra 
gli eventi che l’hanno costruita.
Questa concezione originaria dell’identità 
personale ha subito varie trasformazioni sino 
a giungere a quella contemporanea che si 
fonda sulla trama delle relazioni della perso-
na all’interno della realtà sociale, economica 
e culturale in cui vive. Questo comporta, ad 
esempio, che quando la persona cambia la 
sua situazione sociale, economica e culturale, 
modifichi la sua identità. Questo è partico-
larmente riscontrabile nella società complessa 
odierna, che è tessuta da un insieme di realtà 
sociali e culturali molto diverse, a volte re-
ciprocamente conflittuali. In essa, infatti, la 
persona tende a sviluppare un’identità multi-
pla, cioè un insieme di identità funzionali ai 
diversi frammenti di società che nel suo vivere 
quotidiano attraversa. 
La conseguenza è che il modello di identità 
della società complessa è quello di una identi-
tà frammentata, composita, in continua evo-
luzione, ambivalente, contraddittoria e mai 
compiutamente raggiunta. Questo tipo di 
identità, definibile come debole, è teorizzato 
sia a livello filosofico che sociologico. Questa 
identità debole è isomorfa al tempo spazializ-
zato, così come quella più forte di Locke lo 
era con il tempo noetico. 

Nel tempo dello spazio-velocità ogni mo-
mento della vita della persona, come si è vi-
sto, è un episodio chiuso in sé non collega-
to a quelli accaduti prima e che accadranno 
dopo. In ognuno di questi episodi la perso-
na esprime l’identità che le è più funzionale 
per ottimizzare la sua presenza in esso, senza 
preoccuparsi se questa identità è coerente con 
quelle che ha vissuto o vivrà in altre situazio-
ni. Il trasferimento dell’identità dal tempo 
noetico a quello spazializzato produce come 
conseguenza la rinuncia da parte delle perso-
ne alla costruzione di un’identità unitaria.
Questa rinuncia viene giustificata con la con-
siderazione che l’individuo deve poter inclu-
dere nel proprio futuro qualsiasi evenienza 
possa verificarsi senza essere vincolato da pro-
getti rigidi. In pratica si dice che l’unico modo 
che oggi la persona ha di adattarsi alla com-
plessità sociale è quello di scegliere senza di 
fatto scegliere. Scegliere, cioè, una certa op-
zione tra quelle possibili, di solito quella più 
utile e/o gratificante in quel momento, senza 
per questo rinunciare a quelle che non si sono 
scelte, rinviando eventualmente queste ulti-
me ad altri momenti. Allo stesso modo si dice 
che l’individuo non potendo prevedere il fu-
turo deve restare disponibile e libero rispetto 
ai vari eventi che in esso potrebbero accadere.
Spesso, questa incapacità/impossibilità delle 
persone di costruirsi un’identità unitaria si 
manifesta in una concezione di vita a-proget-
tuale, di una vita cioè centrata sulla capacità 
di cogliere con un atteggiamento pragmatico 
e utilitaristico le occasioni e le opportunità 
che la vita quotidiana offre, senza la necessità 
di domandarsi se queste occasioni siano coe-
renti tra di loro, compatibili con i propri sogni 
di futuro e con la propria storia. Il risultato è 
una persona che vive senza un’etica che non 
sia quella dell’utilità personale e dell’adatta-
mento alla realtà sociale e alla sua cultura. In 



3/2017 ● Proposta Educativa ↔link 13Proposta Educativa ● 3/2017↔link12

R&M↔Sul futuroSul futuro↔R&M

o, come si sarebbe detto nell’antichità il suo 
angelo (o daimon), quello che designa il sen-
so unico e irripetibile della sua vita. In altre 
parole, la sua unicità, che può essere scoperta 
solo svelando la sua vocazione, intesa come 
il contributo particolare che ogni persona 
deve dare alla vita, alla condizione umana e 
al mondo per realizzare il compito particola-
re che Dio ha affidato alla sua anima. Svelare 
la vocazione significa riconoscere la propria 
chiamata e, quindi, scoprire quelle caratteri-
stiche personali che consentono di realizzare 
compiutamente la propria umanità. 
Tra l’altro, è dalla vocazione che è possibile 
risalire alla scoperta dell’anima soggiacente 
all’identità personale. Anche se nell’attuale 
realtà socioculturale il raggiungimento dell’o-
biettivo della scoperta dell’unicità e della vo-
cazione personale appare alquanto arduo e 
deve seguire un percorso complesso e irto di 
difficoltà esso è comunque possibile. 

Il paradosso della crisi della coscienza

Come si è visto parlando delle trasforma-
zioni della comunità, l’individualismo 
appare oggi dominante ma, parados-

salmente, ad esso corrisponde la svalorizza-
zione della coscienza e, conseguentemente 
dell’autonomia e della libertà dell’individuo.
Se è pur vero che questo processo di svaloriz-
zazione della coscienza è cominciato con de 
Montaigne, e, quindi, con il relativismo mo-
rale è altrettanto vero che esso ha ricevuto un 
forte impulso da una parte delle scienze con-
temporanee, ancorate a modelli materialistici 
e causali, come, ad esempio, la ricerca delle 
neuroscienze di una teoria che partendo dalla 
ricerca delle basi neurali della coscienza sia in 
grado di risolvere la questione della causali-
tà della coscienza, cioè della sua capacità di 
produrre azioni sul piano concreto materiale. 

Intorno all’esistenza di questa capacità della 
coscienza si fronteggiano due concezioni. La 
prima è quella che sostiene che la coscienza 
è solo un epifenomeno delle attività neura-
li ed è perciò priva di qualsiasi possibilità di 
produrre conseguenze materiali. La seconda, 
invece, sostiene la capacità della coscienza 
di produrre degli effetti sul piano materiale 
(Edelman 2004, p. 4.). Tra i sostenitori di 
questa seconda concezione vi sono però nu-
merosi neuroscienziati che sostengono che 
sono le basi neurali della coscienza e non la 
coscienza stessa a produrne gli effetti. Sia le 
affermazioni che la coscienza è un epifeno-
meno dell’attività neurale sia quelle che la ri-
ducono a quest’ultima, di fatto, negano alla 
radice la possibilità per l’uomo di esercitare 
il libero arbitrio, la capacità cioè di governare 
la propria vita come soggetto libero dotato di 
intenzionalità cosciente.
Occorre dire che non tutti i neuroscienziati 
condividono il tentativo in atto di spiegare la 
coscienza riducendola ai meccanismi neurali. 
Fortunatamente la deriva materialistica del-
le neuroscienze, accompagnata purtroppo da 
una parte delle scienze psicologiche di tipo 
cognitivo, è fortemente contrastata dalle sco-
perte della fisica contemporanea, in partico-
lare della meccanica quantistica, che hanno 
messo profondamente in crisi i modelli mate-
rialistici con cui la scienza cercava di spiegare 
sia i fenomeni naturali sia il funzionamento 
della mente umana. Come ha osservato il fisi-
co Jeans: «Oggi c’è una concordanza di vedu-
te molto vasta – che tra i fisici raggiunge quasi 
l’unanimità – sul fatto che la corrente delle 
conoscenze si sta dirigendo verso una realtà 
non meccanica; l’universo comincia ad asso-
migliare a un grande pensiero piuttosto che a 
una grande macchina» (1937, p. 122).
Un altro fisico, Stapp, afferma decisamente 
che «La meccanica quantistica (MQ) è fon-

altre parole, una persona che non sa assumere 
impegni a medio e a lungo termine, che non 
sa sacrificarsi e rinunciare alle gratificazioni 
che il presente offre in nome della coerenza al 
progetto di un futuro personale e sociale e/o 
della fedeltà a valori, ideali e credenze. 
Questo modo di vivere la propria identità 
nel tempo che appare come una regressione 
dell’umano, contiene però potenzialmente 
una nuova forma di progettualità, come di-
mostra la vita di una minoranza profetica di 
giovani. Questa nuova progettualità si ma-
nifesta nelle persone che sanno cogliere nel 
presente i segni del futuro, che sanno cioè co-
struire il loro progetto di vita leggendo i segni 
che ogni giorno il Signore offre loro. 
Si tratta di una progettualità radicalmente di-
versa dalla programmazione classica, che tra 

l’altro nel dominio dell’umano non funziona 
quasi mai, poiché non si fonda su progetti 
astratti bensì sull’attenzione a cogliere nella 
propria vita quotidiana i segni attraverso cui 
si svela la vocazione. Questo comporta la ca-
pacità di vivere in modo creativo ed evolutivo 
la spazializzazione del tempo, di comprende-
re cioè che il significato dei fatti esistenziali 
che avvengono nel presente non deriva dal 
loro essere inseriti in un progetto-programma 
di futuro bensì dalla loro qualità intrinseca. 
È la capacità di cogliere il segno del futuro 
nel qui e ora. E questo favorisce l’affermar-
si di un’identità aperta al cambiamento, ca-
pace di uscire dalla routine e dalle abitudini 
per cogliere i percorsi non lineari di crescita 
offerti dalla società complessa. È questo un 
modo per trasformare evolutivamente la crisi 
della progettualità e la centratura ossessiva sul 
presente. Si tratta, in altre parole, di utiliz-
zare questa trasformazione della temporalità 
per uscire dai modelli ottocenteschi del de-
terminismo e riscoprire che il passato non è 
la causa del futuro, bensì è la scelta di questo 
ad attivare le cause necessarie alla sua realiz-
zazione. L’uomo è libero dalla schiavitù del 
passato solo se si apre al futuro.
Perché questo avvenga è necessario che l’edu-
cazione sostenga la costruzione di un’identità 
personale radicata nell’anima e, quindi, nella 
propria vocazione. Un’identità non ridotta 
alla sola capacità dell’individuo di riconoscersi 
come persona autonoma, radicalmente diversa 
e separata ma nello stesso tempo simile e unita 
agli altri uomini, ma che lo collochi anche nel 
mistero della vita e gli faccia sospettare che il 
senso del suo essere nel mondo è oltre i confini 
della sua nascita e della sua morte.
Aiutare un giovane a costruire la propria 
identità personale significa quindi aiutarlo 
non solo a differenziarsi, a costruire il proprio 
Io, ma anche a scoprire il suo nome segreto, 

Masakazu Matsumoto



3/2017 ● Proposta Educativa ↔link 15Proposta Educativa ● 3/2017↔link14

dualdflipflop

ZOOM↔  Umano oggiSul futuro↔R&M

damentalmente una teoria della connessione 
mente cervello». Egli critica radicalmente 
l’impostazione materialistica della fisica clas-
sica, che con la sua concezione causalistica 
che ogni proprietà fisica è predeterminata 
soltanto da proprietà fisiche precedenti, sen-
za alcun input aggiuntivo della coscienza, ha 
influenzato profondamente il pensiero scien-
tifico, anche quello che è alla base dello stu-
dio dell’uomo: «L’affermazione – basata sulla 
fisica classica – che la scienza ha dimostrato 
che noi siamo essenzialmente degli automi 
meccanici ha avuto un grande impatto sulla 
nostra vita: i nostri insegnanti lo insegna-
no; i nostri tribunali lo sostengono; le nostre 
agenzie governative ufficiali lo accettano; e i 
nostri esperti lo proclamano. Di conseguen-
za ci viene incessantemente detto che siamo 
fisicamente equivalenti a dei robot privi di 
mente e trattati come tali; noi stessi risul-
tiamo confusi e indeboliti da tale presunto 
verdetto della scienza, che dichiara le nostre 
vite prive di senso. Ma adesso siamo nel XXI 
secolo. È tempo di abbandonare la concezio-
ne meccanicistica di noi stessi generata dalla 
fisica dell’Ottocento, una fisica ormai empiri-
camente invalidata. La fisica contemporanea 
è fondata sull’esperienza cosciente, non sulla 
sostanza materiale; il suo aspetto fisico mate-
maticamente descritto si presenta come po-
tenzialità per esperienze future. Il dipanarsi 
del futuro è governato dalle leggi matemati-
che di von Neumann, nelle quali le nostre li-
bere scelta coscienti hanno il ruolo di variabili 
essenziali» (Stapp 2013).
La meccanica quantistica testimonia che i 
tempi sono maturi perché l’uomo possa ri-
appropriarsi della coscienza come centro 
del suo agire nel mondo, a condizione però 
di non ridurla esclusivamente alla consape-
volezza soggettiva, facendo invece propria 
la lezione di S. Agostino per il quale la co-

scienza era «il luogo del dialogo dell’anima 
con se stessa». Questo significa che l’educa-
zione alla centralità della coscienza, oltre che 
lo sviluppo della libertà di scelta e, quindi, il 
dominio consapevole dell’uomo su se stesso, 
deve avere come obiettivo lo sviluppo all’in-
teriorità e della spiritualità, ovvero il dialogo 
con la propria anima. Tuttavia affinché, come 
ricordava Jung, l’anima non sia esclusa «dalla 
compartecipazione alla vita della coscienza e 
da un’influenza attiva su di essa» è necessario 
che l’educazione religiosa si prenda cura non 
solo dell’uomo esteriore ma anche di quello 
interiore, che cioè Gesù non sia solo un mo-
dello esteriore, ma oggetto di un’imitazione 
che coinvolga l’interiorità. Infatti, «l’esigenza 
dell’imitatio Christi, cioè di seguire il model-
lo e di diventare simili a Lui, dovrebbe mi-
rare allo sviluppo e all’elevazione dell’uomo 
interiore, ma viene ridotta dal fedele, con la 
sua superficialità e con la sua tendenza a una 
schematicità meccanica, a un oggetto di culto 
esteriore: e proprio questa forma di devozio-
ne rende impossibile all’imitazione di pene-
trare nella profondità dell’anima, e ricrearla 
in quella totalità che corrisponde al modello» 
(Jung 1981, p. 11).

Premessa

I l vastissimo e assai impegnativo tema 
che mi accingo a trattare, della cui as-
segnazione ringrazio i responsabili di 
questa Rivista, si presta alle riflessio-
ni più varie, alla luce delle più diver-

se angolature disciplinari. Potrebbero essere 
chiamate in causa l’antropologia filosofica, 
l’antropologia culturale, la bioetica, la filoso-
fia della mente (Savagnone 2015), per non 
dire delle discipline psicologiche, mediche, 
biologiche. Personalmente insegno materie 
sociologiche. Per lo più afferenti alla socio-
logia, pertanto, saranno le considerazioni da 
me qui svolte. 
Dopo un paragrafo (§ 2) dedicato sia al con-
fronto tra l’umano e ciò che eravamo abituati 
a ritenere non lo fosse, sia alla dilatazione dei 
limiti di ciò che è normalmente alla portata 
dei nostri simili, e un altro su certi effetti per-
versi (§ 3), passo a qualche notazione sul po-
sto dell’uomo nel contesto in cui vive e sulle 
mutevoli percezioni di alcune caratteristiche 
rilevanti dell’umano (§ 4). Concludo (§ 5) 
sulle prospettive future, che potrebbero esse-
re assai più rosee di quanto comunemente si 
pensi, ma soltanto se vi sarà la capacità di fare 
le cose giuste.

Umano, non umano, sovrumano?

Ciò che fino a poco tempo fa appariva 
futuribile, è oggi realizzabile, e talora 
già realizzato, magari talora in segreto: 

la clonazione di esseri viventi; la costruzione 
di computer con capacità di  elaborazione 
non già pari, quanto piuttosto ben superiori 
a quelle del cervello umano; la realizzazione 
di robot dalla capacità sempre più estese, ido-
nei a fare moltissime delle cose che gli umani 
fanno, ma in modo più preciso ed efficiente, 
e anche altre che gli umani non sono in grado 
di fare; la produzione di androidi composti di 
materia organica, che si possono scambiare 
per umani. Vi sono poi film come Bicentennial 
Man, Blade Runner, Blade Runner 2049, così 
come le opere letterarie di fantascienza da cui 
sono tratti, che parlano di entità addirittura 
capaci di emozioni, sentimenti, autodetermi-
nazione, talora auto-riproduzione. Nel primo 
un robot fa di tutto per diventare umano ed 
essere ufficialmente riconosciuto come tale, 
il che infine implicherà anche il dover mo-
rire. Negli altri due al centro della trama vi 
sono certi androidi chiamati replicanti, non 
fatti di metallo e plastica, che si mescolano 
con gli umani. Qui siamo appunto (voglio 
credere) nel campo della fantascienza. Per 

Bibliografia

Appadurai A. (2001) Modernità in polvere, Meltemi, 
Roma.

Augè M. (1998) La guerra dei Sogni, Elèuthera, Mi-
lano.

Edelman G.M. (2004) Più grande del cielo, Einaudi, 
Torino.

Jeans J. (1937) The Mysterious universe, Cam-
bridge.

Jung C.G. (1981) Psicologia e alchimia, Torino.
Sack R.D. (1986) Human Territoriality, Cambridge 

University Press, Cambridge.
Stapp H.P. (2013) Teoria quantistica della coscienza, 

relazione tenuta a Parigi l’11 maggio.

OGGI

La questione 
DELL’UMANO

Antonio La Spina



3/2017 ● Proposta Educativa ↔link 17Proposta Educativa ● 3/2017↔link16

 Zoom  Zoom 

quanto ancora? Quali confini invalicabili alla 
sperimentazione vanno fissati e fatti rispet-
tare? Ognuno dei suddetti esempi di “para-
umanità” – prodotti dell’uomo che possono 
per certi versi somigliargli, se non superarlo 
– meriterebbe di essere trattato per esteso. Mi 
limito solo a citarli, senza diffondermi oltre, 
sia per esigenze di spazio, sia perché per certi 
profili mi mancano le competenze, sia anche 
perché è sugli attori sociali che la sociologia 
si concentra, e questi sono esseri umani, sin-
goli o in collettivi. Dedicherò più avanti un 
po’ di spazio soltanto ai robot, a proposito del 
lavoro. 
Una riflessione andrebbe svolta anche a pro-
posito degli animali, sui quali grazie alla ri-
cerca scientifica impariamo sempre più cose. 
Sono capaci di organizzarsi tra loro, di usare 
una qualche forma di linguaggio? In certi casi 
si direbbe di sì. Sanno elaborare produzioni 
culturali? Hanno consapevolezza di sé? Sono 
domande difficili, che un tempo sarebbero 
sembrate del tutto insensate, ma che oggi 
vengono poste. Il che – a mio avviso – non ci 
porta a equiparare in tutto gli animali all’uo-
mo, ma riduce la percezione delle differenze, e 
dovrebbe pertanto spingerci ad atteggiamenti 
ben più attenti e rispettosi verso di loro, verso 
gli altri esseri viventi e in genere verso l’am-
biente che ci circonda.
L’uomo è andato perseguendo, nei millenni, 
l’espansione delle proprie capacità “naturali”. 
Nato implume e senza artigli, ricoprendosi 
di indumenti ha potuto affrontare il freddo, 
o intagliandosi un coltello di selce ha sapu-
to difendersi dalle fiere e anzi mettersene alla 
caccia. La tecnica usata in modo intelligente 
e intenzionale ha da sempre dilatato le poten-
zialità dell’essere umano. L’uso del cavallo e 
delle imbarcazioni gli ha consentito di domi-
nare spazi enormi. L’aratro gli ha permesso 
di incrementare massicciamente la produtti-

vità dei terreni. E potremmo ricordare la ruo-
ta, la scrittura, la matematica, la geometria, 
così via fino all’automobile, al cinematogra-
fo, all’aeroplano, e tanto altro. Se si dice che 
solo i contemporanei sono homini technologi-
ci, quindi, si sbaglia. Gli uomini sempre stati 
tali. È quindi bene specificare di che tecno-
logie si stia parlando, e di quali loro aspetti 
particolari.
Il tempo presente è caratterizzato, in effetti, 
da alcune novità al riguardo. Tra le tante, ne 
citerei almeno due: la straordinaria accelera-
zione del mutamento tecnologico; l’intreccio 
sempre più stretto tra certe tecnologie, il no-
stro corpo, la nostra vita quotidiana. 
Vero è, e lo ribadisco, che una delle caratte-
ristiche umane è sempre stata la capacità di 
avvalersi della tecnica, fin dall’età della pietra. 
Tuttavia, l’innovazione era relativamente len-
ta, e aveva sufficiente tempo per sedimentarsi 
ed essere via via valutata criticamente e tem-
perata da precetti, prassi, regole d’esperienza. 
Una volta ottenuta una soluzione valida (su 
come farsi la barba, cucinare e conservare un 
certo cibo, cucire un certo capo d’abbiglia-
mento, far fruttare certe sementi, e così via) 
l’esperienza insegnava anche a tenerla sot-
to controllo, evitando o minimizzando suoi 
possibili pericoli o effetti nocivi, e la traditio 
consegnava tutto ciò alle generazioni succes-
sive. L’innovazione è sempre rischiosa, spesso 

traumatica, non di rado distruttiva. Può esse-
re utile, ma occorre che venga assorbita, dige-
rita, circoscritta e poi tramandata in una for-
ma finalmente ritenuta benefica. Verrà poi, 
un giorno, il momento in cui una certa tradi-
zione verrà infranta da un’altra innovazione. 
Quando si sono diffuse le prime automobi-
li, ne fu presto evidente la pericolosità. Nei 
vari paesi furono dunque adottati codici della 
strada, requisiti di sicurezza dei mezzi, siste-
mi di verifica dell’idoneità e rilascio di licenze 
alla guida. Che sia indispensabile prendere la 
patente per guidare oggi ci sembra scontato. 
Nessuno lo vede come un sacrificio della li-
bertà. Un analogo approccio potrebbe valere 
in un ambito, quello mediatico, in cui i danni 
potenziali sono meno intuitivi, ma possono 
comunque essere enormi.1

Nel momento presente assistiamo al sorgere 
di più ondate di novità dirompenti durante 
l’arco della vita di una medesima persona. 
Sicché non c’è neppure il tempo di accorger-
si delle caratteristiche e degli inconvenien-
ti di una certa innovazione che già ne arri-
va un’altra capace di superarla. Si pensi alla 
musica (dal 78 giri al long playing, al compact 
disc, al file sharing, all’attuale ritorno al vinile), 
ai computer, alla telefonia mobile, alle app. 
Mentre per millenni sono stati i genitori o co-
munque i seniores a insegnare le varie tecniche 
ai nuovi venuti, oggi non di rado avviene il 
contrario (se e quando i figli hanno tempo e 
voglia, e i genitori l’umiltà necessaria), ovvero 
vi è una diffusa anomia, vale a dire un’assen-
za o insufficienza di regole su come sia giu-
sto comportarsi nell’uso dei social media, della 
messaggistica, della posta elettronica, dei sel-
fie, delle registrazioni e così via. 
1 Una proposta di Karl R. Popper, rimasta inascoltata, riguarda-
va una patente che avrebbe dovuto essere obbligatorio otte-
nere prima di mettersi a fare televisione  (Una patente per fare 
televisione, in Bosetti 1994). Sarebbe interessante udire la sua 
opinione sul tema nell'era dei social media.

In secondo luogo, sempre di più certe tecno-
logie divengono parte di noi. Anche questa 
non è una novità assoluta. Pure in un remoto 
passato, una persona che perdeva un arto (una 
mano, una gamba) poteva usare una protesi. 
O far sostituire un dente mancante con uno 
artificiale. O rimediare a un difetto della sua 
vista usando una lente, degli occhiali. Più di 
recente, certi innesti migliorano o risolvono 
problemi cardiovascolari, ortopedici, ernie e 
così via. In tutti questi esempi di integrazio-
ne tra il corpo di un essere umano e un og-
getto esterno aggiuntivo, tuttavia, la finalità 
è quella di ripristinare, più o meno bene, più 
o meno completamente, una funzionalità che 
in condizioni normali quel corpo possiede. 
Sono anche via via emerse altre tecnologie 
che aggiungono qualcosa a ciò che il nostro 
corpo sa fare. Non a caso quando ciò avveniva 
ecco che verso certi congegni (l’automobile, la 
motocicletta, la radiolina, l’impianto stereo, il 
computer da tavolo, o in precedenza, per chi 
ne possedeva, il proprio cavallo e il relativo 
equipaggiamento, le proprie armi) si svilup-
pava un attaccamento particolare. Ciascuno 
di questi “dispositivi”, infatti, amplifica le ca-
pacità del possessore, che tenderà a tenerseli a 
portata di mano il più possibile. 
Altre tecnologie recentissime, come lo 
smartphone o lo smartwatch, hanno anch’esse 
tale potere amplificante, ma con due partico-
larità. La prima è che con un aggeggio molto 
piccolo si può telefonare, fotografare, video 
o fonoregistrare, navigare su internet, invia-
re prodotti multimediali, essere sempre con-
nessi, e tanto altro ancora. L’amplificazione 
è quindi immensa e multiforme. La seconda 
è che da quell’aggeggio potremmo anche non 
separarci mai, tant’è che non pochi di noi lo 
portano con sé pure quando fanno la doccia 
o vanno a letto. Non c’è bisogno di essere dei 
cyborgs, con qualche microchip o altra attrez-

Jeffrey Sofroniou



3/2017 ● Proposta Educativa ↔link 19Proposta Educativa ● 3/2017↔link18

 Zoom  Zoom 

zatura installata su di noi. Può capitare che 
un device pur fisicamente distinto diventi in 
effetti parte di noi.
Ha ciò dei vantaggi per l’essere umano? Evi-
dentemente sì. Infatti la diffusione degli 
smartphones è stata rapidissima e massiva, an-
che nei paesi più poveri. E ciò per molti versi 
è un bene. Comunità che erano tagliate fuori 
da tutto, perché vivono in aree dove non arri-
vano le reti elettriche, di telefonia fissa, idri-
che, con il telefono mobile possono entrare 
a far parte del mondo, esistere per chi prima 
non poteva contattarle, salvare vite. Oppure, 
il marchingegno che portiamo addosso può 
rilevare e segnalare una serie di cose per noi 
importanti, dagli appuntamenti, agli impe-
gni, alla strada da fare per raggiungere un cer-
to luogo, a certi valori clinici da monitorare 
per la nostra salute. 
Ecco quindi che certe tecnologie sempre più 
strettamente collegate al nostro corpo posso-
no farci vivere molto più a lungo e meglio, 
farci risparmiare tempo, consentirci di fare 
più cose, magari contemporaneamente, of-
frire facilitazioni e possibilità prima impen-
sabili alla nostra auto-realizzazione. Dunque 
trasformare tutti noi (nella misura in cui sono 
alla portata di tutti) in “super-uomini”. Come 
se avessimo le ali, o un terzo occhio, o una 
resilienza prima impensabile. 

Alcune insidie della tarda modernità

È tutto oro ciò che luccica? La risposta, 
ovviamente, è no.
È vero che le predette tecnologie ci met-

tono nelle condizioni di fare tante cose, anche 
contemporaneamente (il c.d. multitasking). Ma 
ciò può avere conseguenze che non ci piace-
rebbero, se ce ne rendessimo conto. Un multi-
tasking breve, mirato, in circostanze particolari 
può talora essere vantaggioso. Se però si esten-

de a lungo, e diventa una modalità di condotta 
quasi normale, danneggia e disperde la nostra 
capacità di concentrazione e riflessione, l’uso 
della nostra intelligenza, la qualità delle cose 
che facciamo. Potrebbe farci sbagliare di più. 
Un’opera che abbia valore, qualunque essa 
sia, richiede una dedizione esclusiva, o quanto 
meno molto focalizzata. Certe cattive abitudi-
ni potrebbero disabituarci o non abituarci mai 
(se siamo nativi digitali) a riservargliela (Jans-
sen-Gould-Li-Brumby-Cox 2015).2
Altrettanto dicasi per la facilità di reperimen-
to dei testi su Internet. A parte la tentazione 
del copia e incolla, se leggiamo soltanto certe 
fonti, caratterizzate da brevità, frammentarie-
tà, estrema sintesi se non parzialità, nonché 
sintonia con ciò di cui siamo già convinti (il 
che può essere rafforzato su certi social net-
works), potremmo disimparare o non impa-
rare mai ad affrontare testi, ragionamenti, 
problemi impegnativi e complessi, abban-
donando ogni spirito critico a favore di una 
modalità costantemente superficiale e distrat-
ta. Inoltre, sul web in linea teorica possiamo 
trovare un’infinità di cose, ma in pratica ciò 
che conta moltissimo è quanto ci viene offerto 
(avendo digitato qualche parola-chiave) sulla 
prima pagina, o su quelle immediatamente 
successive. Ma questa è una selezione che in 
genere qualcun altro – il motore di ricerca – fa 
per noi (a meno che noi si abbia la voglia, la 
capacità, la testardaggine e il tempo necessari 
per farci delle ricerche a modo nostro, sempre 
ammesso che tutto ciò che ci serve sia reperi-
bile in rete). Riceviamo anche messaggi, non 
di rado fatti su misura per noi. Spesso non per 
beneficenza. Nei casi peggiori per distorcere 
la realtà e manipolarci.

2 Vd. anche: https://appliedpsychologydegree.usc.edu/re-
sources/articles/to-multitask-or-not-to-multitask/; https://
www.fastcompany.com/3057192/these-are-the-long-term-
effects-of-multitasking.

Sempre in linea teorica, l’essere costantemen-
te connessi con lo smartphone e l’accesso a cer-
ti canali mediali ci rendono più liberi e anche 
più disponibili verso il nostro prossimo, ab-
battendo i costi di comunicazione e fornen-
doci modalità di contatto prima sconosciute. 
In effetti, è possibile che tale miglioramento 
della relazionalità avvenga. Ma è anche pos-
sibile che, di fronte a un’infinità potenziale di 
conoscenze, dialoghi e condivisioni, di fatto 
tendiamo a rinchiuderci in noi stessi, trovan-
do e fruendo solo quel che è consonante con 
ciò che siamo o crediamo di essere, e facendo-
ci trovare da chi ci vuole contattare in base al 
medesimo criterio. Quante volte in treno, in 
metropolitana, su un bus vediamo file di per-
sone (ivi compresi eventualmente noi stessi) 
ciascuna delle quali è intenta a fare qualcosa 
con il proprio cellulare, sul quale fissa gli oc-
chi ignorando chi sta fisicamente accanto. 
Com’è noto, le nostre transazioni, i nostri 
contatti, i nostri dati vengono reperiti, ag-
gregati, usati, hanno un valore, commercia-
le e non solo. A seconda degli utilizzi, anche 
quando è stato acquisito il nostro consenso, 
ciò può generare non poche criticità. Inoltre, 
certi circuiti sono vulnerabili e quindi posso-
no essere violati da malintenzionati, i quali 
attraverso un elettrodomestico, un computer 
o un cellulare possono penetrare nella nostra 
sfera privata e carpire la nostra intimità.
Infine, se circolano bufale (o fake news che 
dir si voglia) che vanno d’accordo con certi 
pregiudizi di certi gruppi sociali, è possibile 
che queste, nonostante la loro falsità, o anzi 
talora proprio in ragione di essa, grazie alle 
recenti forme di comunicazione si diffondano 
a macchia d’olio, vengano credute da robusti 
segmenti della popolazione e producano con-
seguenze reali. Ciò può anche diventare una 
minaccia per la democrazia, che invece si fon-
da su una pubblica opinione quotidianamente 

nutrita da una pluralità di fonti informative, 
almeno alcune delle quali attendibili e auto-
revoli.3 

Il posto dell’uomo nel mondo 
e la sua idea di sé

Alcuni gruppi umani in certe fasi stori-
che si sono visti come il centro dell’u-
niverso, il «coronamento della crea-

zione», quindi come i padroni dell’ambiente 
naturale, da sfruttare ad libitum secondo le 
proprie esigenze. Tuttavia, questa è un’idea 
non così comune come potrebbe sembra-
re oggi. Per decine di millenni i membri del 
genere umano sono vissuti in comunità di 
cacciatori e raccoglitori, ove il rapporto con 
la natura non era né poteva essere di supre-
mazia e prevaricazione. Si pensi ad alcune di 
quelle che l’occidente “sviluppato” ha cono-
sciuto più direttamente, vale a dire le tribù 
degli americani nativi, lì dove adesso vi sono 
gli USA e il Canada. Ma anche in società ben 
più complesse di quelle di caccia e raccolta, 
come le civiltà orientali, la disposizione ver-
so l’ambiente naturale è stata improntata ai 
principi dell’armonia e della non aggressione. 
Talora una certa versione unilaterale delle re-
ligioni monoteiste e trascendenti ha portato a 
ritenere l’uomo il dominatore del creato. Ma 
questa è una lettura impropria e contraddit-
toria, com’è stato ribadito anche nell’enciclica 
Laudato si’.
La rivoluzione copernicana, fondativa dell’e-
tà moderna, avrebbe dovuto scuotere alle 
fondamenta un antropocentrismo del genere. 
Che la Terra, quindi anche il genere umano, 
non fossero più al centro del cosmo non era, 

3 La questione è stata affrontata, tra gli altri, da Barack Obama 
in un'intervista rilasciata al principe Harry per la BBC il 27 di-
cembre 2017 (http://www.bbc.co.uk/programmes/p05s395q;  
http://www.bbc.com/news/uk-42488837).



3/2017 ● Proposta Educativa ↔link 21Proposta Educativa ● 3/2017↔link20

 Zoom  Zoom 

com’è noto, facile da accettare. D’altro canto, 
il razionalismo che venne poi sviluppandosi 
sulla base del metodo scientifico moderno, 
basato sulla causalità, l’esperimento, le verifi-
che empiriche, in effetti finì per fornire sem-
pre nuove occasioni di espansione dell’inter-
ferenza umana sugli equilibri naturali. Oggi 
vi è una più acuta consapevolezza del proble-
ma rispetto al passato, ma al contempo l’al-
terazione di tali equilibri è al livello massimo 
mai verificatosi.
L’uomo è un animale sociale. L’interdipen-
denza tra esseri umani è però maggiore nel-
le società più complesse, rispetto a quelle 
di caccia e raccolta. Un membro di queste 
ultime, anche se lasciato solo nella giungla, 
nella savana o nel deserto, quando per lui 
tali ambienti erano familiari poteva riuscire 
a sopravvivere, cosa che sarebbe di norma 
impossibile per un individuo più “civilizza-
to” (a meno di una preparazione specifica). 
Nelle società complesse la sopravvivenza di 
ciascuno invece dipende sotto aspetti cruciali 
da tante attività di tanti altri, tra loro inestri-
cabilmente intrecciate.
L’essere umano si definisce anche in ragione 
di ciò che sa fare e fa: homo faber, quindi “ar-
tigiano”, lavoratore. Va peraltro ricordato che 
il lavoro come lo conosciamo oggi, scandito 
da orari, quindi da una netta cesura rispetto 
alla vita privata e al “tempo libero”, e svol-
to in luoghi dedicati (ufficio, fabbrica, ne-

Tayloright

gozio, bottega, studio, ecc.), è un fenomeno 
alquanto recente, che divenne di massa con 
l’industrializzazione. Per decine di millenni le 
differenze tra ore dedicate al lavoro e leisure, 
o quelle tra vita lavorativa e pensionamento, 
non furono affatto precise e rigide. Quando 
dalla caccia e raccolta si passò alla coltivazio-
ne, nei campi, presso i quali viveva la gran 
parte della popolazione, si andava comunque 
di più o di meno, all’alba o al mezzodì, al po-
meriggio, al tramonto, a seconda delle stagio-
ni, delle condizioni meteorologiche, delle ne-
cessità contingenti. Non certo secondo orari 
prestabiliti e ricorrenti, ferie, straordinari. E 
anche l’ottantenne curava le piante, se si sen-
tiva in condizione di farlo. 
Le città e le organizzazioni formali (come 
monasteri, burocrazie, eserciti, industrie) 
hanno portato con sé forme di lavoro coor-
dinato e programmato. Le nuove macchine 
potevano distruggere molti posti di lavoro, 
cosa che effettivamente è accaduta (da cui le 
reazioni come il luddismo).  Però se ciò avve-
niva in certi ambiti produttivi, al contempo 
si creavano molte altre occasioni in altri. Nel 
complesso, l’occupazione cresceva. Anzi, nel 
secolo scorso la piena occupazione divenne 
l’obiettivo primario delle politiche pubbliche 
(keynesiane).
Oggi sembra che le cose vadano diversamente 
(Rifkin 1995). I robot possono compiere sen-
za pause, stanchezza, incertezze una quantità 
sempre più vasta e variegata di operazioni. Fi-
nanche prestazioni alquanto sofisticate (come 
certe diagnosi mediche) possono essere ero-
gate da appositi programmi per computer. 
Il lavoro così come eravamo abituati a cono-
scerlo – tratto costitutivo dell’essere umano, 
della sua identità, in genere fondamento della 
sua sussistenza ed autostima – ha già subito 
e continua a subire trasformazioni profonde 
e sconvolgenti. Inoltre la fabbrica e l’ufficio, 

quindi il modo di lavorare, grazie all’inter-
net of things, alle stampanti tridimensionali, 
al telelavoro, all’homeworking, alla quarta ri-
voluzione industriale si flessibilizzano, si de-
strutturano, si diffondono nello spazio e nel 
tempo. D’altro canto, in meno di mezzo se-
colo la popolazione mondiale è raddoppiata, 
arrivando a 7,6 miliardi di bocche da sfamare, 
e continua a crescere. Con essa cresce la ricer-
ca di opportunità di lavoro. 
Un altro elemento saliente della condizione 
umana e dell’identità individuale è il senso di 
appartenenza a una comunità sociale: la tribù, 
la gens, la città, il popolo. Lo Stato-nazione è 
una costruzione relativamente recente, il cui 
esito è di volta in volta dipeso da vincoli ester-
ni e contingenze. Spesso è stato soltanto dopo 
la creazione di un dato Stato che si è riusciti 
(e neanche sempre) a radicare un sentimento 
patriottico a esso riferito nei suoi cittadini. 
Le società contemporanee, però, sono sempre 
più coinvolte in processi di globalizzazione. 
Ciò, com’è noto, suscita in alcuni casi e in al-
cune fasce sociali un senso di paura e riget-
to, che induce a rivalutare e ribadire l’appar-
tenenza nazionale (o talora sub-nazionale). 
Anche se questo sembra oggi lo spirito del 
tempo, non bisogna lasciarsi trarre in ingan-
no, né dimenticare che continuano a esistere 
e a evolversi altre tendenze le quali invece va-
lorizzano il livello sovranazionale o mondiale. 
Con riferimento a certi aspetti dell’economia, 
all’apertura dei mercati, ai movimenti migra-
tori, alle criticità geopolitiche, ai problemi 
ambientali planetari (come l’effetto serra), vi 
sono già, o dovrebbero essere avviate, istitu-
zioni e politiche che postulano una dimensio-
ne globale. Si pensi ai diritti umani, oggetto 
della Dichiarazione universale del 1948, o ai 
Millennium Development Goals 2000-2015, 
seguiti dagli Obiettivi di Sviluppo Sostenibile 
2016-2030. 

Si potrebbe ritenere che la radice della Di-
chiarazione universale del 1948 stia nei bills 
of rights contenuti nelle costituzioni delle de-
mocrazie occidentali. Si tratterebbe quindi di 
uno strumento etnocentrico, come tale non 
rispettoso delle peculiarità di altre culture. Si 
può ribattere che invece è proprio con la sta-
tuizione di diritti e l’indicazione di obiettivi 
propri di tutta l’umanità che si pongono le 
basi di una cittadinanza cosmopolita e di un 
sentimento di appartenenza anche al genere 
umano come tale, anziché solamente a “pa-
trie” locali.

Quale futuro può darsi l’umanità

Sotto molti profili la condizione umana 
è migliorata. Alcune malattie sono state 
sradicate. Molte altre sono curabili con 

esiti fausti. La vita media infatti si allunga 
dappertutto (tenendo conto delle diverse po-
sizioni di partenza). Le persone in condizione 
di povertà estrema, vale a dire quelle che alla 
fine degli anni novanta dello scorso secolo 
vivevano con meno di un dollaro al mese, e 
allora superavano i due miliardi, nel 2015 si 
erano più che dimezzate, avvicinandosi agli 
800 milioni. Alcuni grandi paesi, come Cina, 
India, Brasile, sono diventati potenze econo-
miche di primo piano e hanno realizzato mi-
glioramenti sensibili nelle condizioni di vita 
delle loro popolazioni. 
Ciononostante permangono e per certi versi 
si aggravano alcuni problemi che potrebbero 
diventare esplosivi. Anche prescindendo dalla 
minaccia rappresentata da una possibile esca-
lation della conflittualità coinvolgente paesi 
dotati di armamenti nucleari, il genere umano 
cammina sull’orlo di diversi precipizi. I danni 
globali all’ambiente, prodotti sconsiderata-
mente dall’uomo, conducono a desertifica-
zione, distruzione di risorse naturali difficil-



3/2017 ● Proposta Educativa ↔link 23Proposta Educativa ● 3/2017↔link22

 Zoom  Zoom 

mente o non rinnovabili, eventi meteorologici 
estremi. Centinaia e centinaia di milioni di 
persone, come già detto, ancora patiscono la 
fame. Il sottosviluppo4, insieme a certi foco-
lai di instabilità politica, alle pulizie etniche, 
alle persecuzioni degli oppositori, all’azione 
delle organizzazioni terroristiche, genera crisi 
umanitarie che a loro volta incidono sui mo-
vimenti migratori. Si può tentare di fermarli 
con vari tipi di barriere. Ma se non si incide 
a monte sui fattori scatenanti, è una strategia 
pragmaticamente miope (oltre che quanto-
meno discutibile sul piano morale). Inoltre, 
proprio la facilitazione delle comunicazioni 
rende percettibili le enormi diseguaglianze 
che sussistono tra i paesi e, al loro interno, tra 
i diversi gruppi sociali5. Sono sperequazioni 
sempre più inaccettabili, visto che per un ver-
so se ne proclama (con la Dichiarazione uni-
versale e con gli Obiettivi globali) il doveroso 
superamento, e per altro verso è evidente che 
la ricchezza circolante è tale da permetterlo, 
ove appropriatamente redistribuita (senza di-
sincentivarne la produzione). 
All’interno delle società a capitalismo avan-
zato, poi, l’uomo post-moderno è preda di 
allarmi sociali talora manipolati, ma talaltra 
non infondati. I milioni di individui che per-
dono o non potranno ottenere il lavoro e la 
protezione sociale reagiscono con atteggia-
menti di chiusura. Si sono avute e potranno 
aversi ancora devastanti crisi economiche e 
finanziarie generate dall’avidità di pochi, dal-
la speculazione e dalla sregolatezza (Stiglitz 
2002 e 2010). La tenuta delle democrazie e 
dell’ordine mondiale è a repentaglio. 
Secondo una certa vulgata sociologica, la 
modernizzazione e il razionalismo porte-

4 Sul rapporto tra istituzioni politiche e sottosviluppo/declino, 
anche con riferimento alle conseguenze del colonialismo, Ace-
moglu-Robinson 2013. Sul caso italiano rinvio a La Spina 2003.
5 Sul tema vd.: Deaton 2015;  Atkinson 2015.

rebbero con sé la secolarizzazione, vale a 
dire una rapida riduzione della diffusione 
e del peso sociale della religione. In effetti, 
tale tesi della secolarizzazione certamente 
non spiega il caso statunitense. Ma anche 
nel continente più secolarizzato, l’Europa, 
tuttora più di tre quarti degli abitanti si di-
chiarano credenti.6 Oggi si parla quindi di 
un mondo post-secolare, di una de-seco-
larizzazione, di un ritorno della religione 
nella sfera pubblica.7 Né ciò avviene sempre 
all’insegna dell’integralismo. Al contrario, 
ci si può impegnare nel dialogo tra le va-
rie fedi, così come in quello con chi non ne 
ha una. Anziché muoversi secondo la logica 
dello scontro, la religiosità può lavorare per 
l’incontro, dando un contributo essenziale 
nell’individuare e percorrere una strada co-
mune. 
L’umanità come tale è chiamata a risponde-
re alle sfide suddette. Non è sufficiente ciò 
che potranno fare i singoli paesi, e neppu-
re l’Unione Europea da sola, che peraltro 
nell’attuale contingenza storica è chiamata 
a giocare un ruolo cruciale. Alla scelta del-
la chiusura e del muro contro muro si può 
e si deve opporre quella del riconoscimen-
to e della cura, in nome di un umanesimo 
cosmopolita e della tutela dei beni comuni 
globali, che a loro volta postulano istituzio-
ni e politiche pubbliche di livello planetario. 
Quindi rispetto dell’ambiente, conservazio-
ne delle risorse deperibili, riduzione a livelli 

6 Nel 2012 (UE a 27), con notevoli differenze tra un paese e 
l'altro, nel complesso il 72% dei componenti di un campione 
statisticamente rappresentativo si diceva cristiano, il 2 musul-
mano, quasi il 2 aderente ad altri credi, il 7 ateo, il 16 non cre-
dente o agnostico (Special Eurobarometer 393. Discrimination in 
the EU in 2012, Wave EB77.4 – TNS Opinion & Social, http://
ec.europa.eu/public_opinion/index_en.htm, pp. 233s).
7 Tra i difensori recenti delle tesi della secolarizzazione sono 
Norris-Inglehart 2007. Rilevante è la traiettoria intellettuale di 
P. Berger (del quale vd., tra i vari suoi contributi, Berger-Davie-
Fokas 2010). Ancora, Casanova 2000.

sostenibili dell’impatto prodotto dalle attivi-
tà umane. Per altro verso, occorre rafforzare 
la tutela dei diritti umani, sia di libertà sia 
sociali. È necessaria una politica di welfare 
mondiale, che fronteggi la fame e la povertà 
estrema. Vanno evitate disparità intollerabili 
e in concreto economicamente inefficienti sia 
tra i paesi sia al loro interno. È richiesto un 
modello di sviluppo fondato sull’economia 
reale, anziché sulla rischiosa moltiplicazione 
delle transazioni finanziarie. Le trasforma-
zioni del mondo produttivo impongono una 
redistribuzione delle ore di lavoro accompa-
gnata da un sostegno al reddito non solo per 
chi è disoccupato o inoccupato, ma anche, 
in misura adeguatamente contenuta, per chi 
lavorerà di meno. L’avanzamento scientifico 
e tecnologico è una forza immane, che si po-
trebbe, se vi fosse lungimiranza, imbrigliare, 
canalizzare verso il bene, governare (valoriz-
zandone la carica liberatoria), ma non certo 
paralizzare. L’ITC, le biotecnologie e i robot 
portano con sé la promessa di emancipare 
il genere umano dalla fatica fisica, insieme 
al rischio che i loro padroni acquisiscano 
un potere spropositato e/o che qualche ap-
prendista stregone giochi a fare il demiur-
go. Nell’immediato, la prospettiva è quella 
di una vasta e drammatica eliminazione di 
occupati con riguardo alle mansioni in cui 
finora se ne sono avuti di più, quelle ripetiti-
ve. Innovazioni brusche nella sfera lavorativa 
producono tensioni sociali gravissime e rica-
dute politiche potenzialmente devastanti. La 
transizione dovrà quindi essere “tranquilla” e 
graduale, e avvenire solo a condizione che si 
trovino modi adatti ed equi per redistribuire 
l’enorme ricchezza prodotta dalle applica-
zioni del progresso tecnico (come ha propo-
sto, tra gli altri, Bill Gates). 
Infine, non credo sia auspicabile un mondo in 
cui gli esseri umani stiano sempre in vacanza, 

visto che fanno tutto le macchine. Il lavoro 
non è soltanto un modo faticoso per procac-
ciarsi un reddito, quanto anche una via attra-
verso cui l’essere umano si realizza come tale. 
Bisognerebbe quindi che alcuni lavorino di 
meno, e con modalità diverse da quelle tradi-
zionali. Ma tutti dovrebbero lavorare per una 
certa parte della loro vita, secondo le proprie 
capacità, senza tirarsi indietro, solidalmente, 
orgogliosi della propria condizione umana.

Bibliografia

Acemoglu D.-Robinson J.A. (2013) Perché le nazioni 
falliscono. Le origini di prosperità, potenza e po-
vertà,  Saggiatore, Milano.

Atkinson A.B. (2015) Disuguaglianza: che cosa si può 
fare?, Raffaello Cortina, Milano.

Berger P.-Davie G.-Fokas E. (2010) America religio-
sa, Europa laica? Perché il secolarismo europeo è 
un’eccezione, Il Mulino, Bologna.

Bosetti G. (a cura di) (1994) Cattiva maestra televi-
sione, Marsilio, Padova.

Casanova J. (2000) Oltre la secolarizzazione. Le reli-
gioni alla riconquista della sfera pubblica, Il Mu-
lino, Bologna.

Deaton A. (2015) La grande fuga. Salute, ricchezza e 
le origini della disuguaglianza, Il Mulino, Bologna.

Janssen-Gould-Li-Brumby-Cox (2015) Integrating 
Knowledge of Multitasking and Interruptions 
Across Different Perspectives and Research Me-
thods, in «International Journal of Human-Com-
puter Studies», 79.

La Spina A. (2003) La politica per il Mezzogiorno, Il 
Mulino, Bologna.

Norris P.-Inglehart R. (2007) Sacro e secolare. Religio-
ne e politica nel mondo globalizzato, Il Mulino, 
Bologna.

Rifkin J. (1995) La fine del lavoro. Il declino della 
forza lavoro globale e l’avvento dell’era del 
post-mercato, Baldini & Castoldi, Milano.

Savagnone G. (2015) Quel che resta dell’uomo. È 
davvero possibile un nuovo umanesimo?, Cit-
tadella, Assisi.

Stiglitz J.E. (2002) La globalizzazione e i suoi opposi-
tori, Einaudi, Torino.

Id. (2010) Bancarotta. L’economia globale in caduta 
libera, Einaudi, Torino.



3/2017 ● Proposta Educativa ↔link 25Proposta Educativa ● 3/2017↔link24

 Zoom Dio oggi  ↔ZOOM

Premessa

Fare domande su Dio oggi può sem-
brare fuori luogo, tanto la dimen-
sione religiosa sembra non essere 
particolarmente presente nella vita 
di ogni giorno. Anche i sociologi si 

trovano in difficoltà quando devono interro-
gare le persone su che cosa pensano di Dio. 
Formulare quesiti su Dio pone infatti diversi 
problemi. Innanzitutto ci si chiede se sia le-
cito (ovvero politicamente corretto, come si 
suole dire) indagare su una questione piutto-
sto soggettiva, riservata, privata. E poi in che 
termini proporre l’interrogativo? Riferendosi 
all’esistenza di Dio od al rapporto che si ha 
con la divinità od al ruolo che l’ente sopran-
naturale ha nella vita quotidiana di ciascuno? 
Ed è opportuno, ad esempio, verificare il ri-
corso o meno alla preghiera rivolta a Dio? Ed 
a quale Dio in particolare? Nel caso specifico 
della cultura cattolica ci sarebbe da distingue-
re (o meno) all’interno della trinità divina. 
Se si parla di Dio in generale si sottintende 
forse il Padre più che il Figlio, magari dando 
per scontato un minore legame con lo Spirito 
Santo? Insomma il tema è quanto mai com-
plicato eppure può offrire indicazioni quanto 
mai significative.

Un dialogo ascoltato per caso

Per il sociologo che si interessa ai fe-
nomeni religiosi è raro imbattersi in 
situazioni in cui il discorso fra due o 

più interlocutori ricada proprio sulla religio-
ne e su Dio, senza che vi sia stata una solle-
citazione previa attraverso la domanda di un 
questionario, la partecipazione ad un apposi-
to focus group sull’argomento, la richiesta di 
narrare la propria storia di vita incentrandola 
sulle problematiche religiose. Va anche detto 
che le informazioni ed i risultati così raccolti 
sono il frutto di appositi stimoli a rispondere, 
intervenire e narrare e dunque sono dati che 
in qualche misura sono condizionati e defor-
mati dall’intervento diretto del ricercatore.
Invece la situazione ideale sul piano della 
conoscenza scientifica sarebbe quella in cui 
i soggetti si esprimono liberamente, senza 
interferenze altrui, cioè in assoluta libertà e 
senza sentirsi influenzati dalla presenza di 
chicchessia. In tal caso i dati ottenuti sareb-
bero da considerare del tutto naturali, ovvero 
non “fabbricati” in misura più o meno marca-
ta dalla figura dell’investigatore.
Per verificare il livello di naturalezza di quan-
to acquisito si è pure proposto un test specifi-
co che va sotto il nome un po’ macabro di The 

OGGI

La questione 
DIO

Roberto Cipriani Dead Social Scientist Test. Il che vorrebbe dire 
che lo studioso di scienze sociali dovrebbe es-
sere come morto nel momento dell’inchiesta, 
al fine di non esercitare alcuna costrizione nei 
riguardi degli individui interpellati. Il test del-
lo scienziato sociale morto mira ad accertare 
«se l’interazione avrebbe avuto luogo nella 
forma che essa ha avuto luogo se il ricercatore 
non fosse nato o se il ricercatore avesse pro-
seguito oltre lungo la strada per l’università 
quella mattina» (Potter 1996, p. 135).
Orbene mi è capitato appunto qualcosa di 
simile: ero in viaggio in metropolitana per 
recarmi all’università a tenere un corso, ma 
invero non avrei potuto di fatto andare «oltre 
lungo la strada per l’università quella matti-
na». Sono dunque restato fermo al mio po-
sto, in piedi, nella vettura della metro, quasi 
schiacciato contro le porte, tanto numerosa 
era la folla dei passeggeri. Accanto a me c’e-
rano due ragazzine, la cui età poteva aggirarsi 
sui dieci anni o poco più. Si stavano recando 
con tutta la loro classe scolastica – da quel 
che potevo capire – a visitare un museo, ac-
compagnate da qualche insegnante. Le due 
fanciulle in questione stavano parlando fra 
loro di alcune vicende di scuola quando ad 
un certo punto la più piccola o comunque la 
meno alta di statura tirò fuori all’improvviso 
un nuovo discorso, rivolgendosi all’amica che 
le stava vicina. La domanda iniziale fu diret-
ta e sbrigativa: «Tu sei religiosa?». La replica 
non si fece attendere. Fu secca e decisa: «Sì». 
Al che l’interpellante, con sagacia da esperta 
sociologa, incalzò la coetanea con qualcosa 
di più preciso, quasi a chiedere conferma o 
meno della prima risposta fornita: «Ma tu 
credi in Dio?». Anche stavolta l’interlocuzio-
ne giunse veloce e puntale: «Mah, si crede in 
tante cose…».
A questo punto la conversazione passò ad 
altro. Ma dal mio punto di vista e di ascol-

to ne avevo già a sufficienza: le due posizio-
ni delle bimbe rappresentavano chiaramente 
due prospettive di vita e di visione del mon-
do. La prima era presumibilmente vissuta in 
una famiglia non particolarmente propensa 
ad interessarsi di religione. Ma la ragazza evi-
dentemente già da tempo si stava guardando 
attorno, vedendo e sentendo altri ed altre, per 
cui aveva elaborato un interrogativo sul valore 
e sulla funzione dell’esperienza religiosa, che 
non era certo parte del suo vissuto. D’altro 
canto la sua interlocutrice apparteneva proba-
bilmente ad un contesto domestico abituato 
ad un certo orientamento religioso ma non 
propenso ad un impegno pieno, tanto da aver 
offerto una socializzazione religiosa solo di 
massima. Ne era prova la risposta della gio-
vanissima, che rifuggiva da un sì pieno sulla 
credenza in Dio ricorrendo ad un escamotage 
che la portava ad annoverare il suo credo fra 
tante altre fedi o credi possibili. Si potrebbe 
dire in pratica che gli scenari delineati era-
no sostanzialmente due: un ateismo di fondo 
da una parte ed una sorta di religione diffusa, 
cioè appresa ma non convinta e forse neppure 
praticata stabilmente, dall’altra. Si era dunque 
di fronte a due ottiche che non erano rappre-
sentazioni singole, isolate, della realtà sociale 
ma che si ritrovano in più casi ed anzi di fatto 
costituiscono insieme la maggioranza in chia-
ve di atteggiamenti e comportamenti, mentre 
la minoranza è rappresentata da soggetti con-
vinti ed impegnati in chiave religiosa.  

Che idea di Dio hanno gli italiani?

In un’indagine nazionale sulla religiosità 
in Italia, svolta nel 1994, erano stati in-
terrogati 4.500 individui, uomini e donne 

(Cesareo-Cipriani-Garelli-Lanzetti-Rovati 
1995). Le domande su Dio erano state nu-
merose ed abbastanza articolate.

radiant guy



3/2017 ● Proposta Educativa ↔link 27Proposta Educativa ● 3/2017↔link26

 Zoom  Zoom 

Una prima domanda chiedeva quali fossero le 
ragioni per cui, se credente, si continuava a 
credere. Il 58,5% (le donne nella misura del 
57,4%) aveva risposto che «credere in Dio è 
un bisogno dell’uomo». Il 27,5% (le donne 
per il 32,0%) aveva detto: «Nella vita ho sen-
tito Dio vicino a me». 
Ad una serie di quesiti su Dio e la religione le 
risposte erano state piuttosto differenziate. Il 
34,1% condivideva abbastanza l’idea che «Dio 
è un padre che ama e si preoccupa», il 41,8% 
era molto consenzienti in proposito. Dun-
que erano d’accordo in totale il 75,9%. Ed il 
71,4% rigettava l’ipotesi che «ciò che si chia-
ma Dio è solo l’insieme dei nostri desideri e 
ideali di vita», mentre l’88,5% non approvava 
l’affermazione «Dio non c’è perché se esistes-
se non permetterebbe il dilagare del male e 
delle ingiustizie nel mondo». Ma ancor più 
netto era lo schieramento del 95% costituito 
da coloro i quali non ritenevano che «in Dio 
credono solo le persone più ingenue e sprov-
vedute». «L’uomo è un peccatore; ha bisogno 
di un Dio che lo perdoni» era un punto di 
vista condiviso abbastanza dal 34,1% e molto 
dal 31,6% (34% le donne). Al contrario l’84% 
degli intervistati non era convinto che «chi sta 
bene, chi non ha preoccupazioni particolari, 
non sa che farsene di Dio».
Sul Cristo figlio di Dio si trovava abbastan-
za consenziente il 22,2% e molto il 64,2% (il 
71,8% tra le donne). Il 30% credeva abbastan-
za ed il 34,8% (40,4% nel caso delle donne) 
credeva molto che «la chiesa cattolica è un’or-
ganizzazione voluta e assistita da Dio». 
A proposito dell’inferno, il 35,9% pensava che 
«l’inferno è l’esclusione eterna dal rapporto 
con Dio» e il 12,9% che «l’inferno non esiste, 
perché Dio non può condannare un uomo alla 
dannazione eterna». Infine il 49,3% riteneva 
il Paradiso una «comunione eterna con Dio».
Anche «le apparizioni della Madonna che sa-

rebbero avvenute a Lourdes e a Fatima» veni-
vano reputate «segni della presenza di Dio in 
mezzo agli uomini» dal 55,7% degli interpellati.
Per quanto concerneva la presenza o la vi-
cinanza di Dio («o di un essere o potenza 
superiore») gli intervistati indicavano come 
circostanze i «momenti di dolore, malattia, 
pericolo» nel 54,3% dei casi, «di fronte alla 
morte di parenti, amici, o al pensiero della 
morte» nel 26,9%, i «momenti di gioia, di fe-
licità, di successo» nel 21,5%, «di fronte alle 
bellezze della natura o dell’arte» nel 24%, 
«quando sono in pace con la mia coscienza» 
nel 24,1%, «quando prego o rifletto sul senso 
della vita» nel 27,1%. In generale la prossi-
mità di Dio era colta abbastanza dal 51,9% 
e molto dal 19,7%. In effetti, il 59,2% aveva 
avuto la sensazione che Dio o un essere supe-
riore vigilasse sulla sua vita e la proteggesse 
ed il 36,8% che certe cose succedevano perché 
Dio voleva comunicare qualcosa.
Indipendentemente dalla propria personale 
credenza o meno, gli intervistati segnalava-
no alcuni comportamenti dovuti da parte dei 
credenti: nel 68,2% «Rispettare la vita», nel 
68,1% «Impegnarsi per gli altri», nel 64,9% 
«pregare», nel 59,4% «Dare un’educazione 
religiosa ai figli», nel 36,7% «Rispettare l’am-
biente naturale», nel 38,1% «Andare a messa 
la domenica o partecipare a riti religiosi», nel 
30,1% «Conoscere e approfondire le verità 
della fede», nel 27,1% «Cercare Dio».
Anche la preghiera segnalava una diffusa vi-
cinanza a Dio: il 44,3% riferiva di pregare 
«per sentirmi più vicino a Dio». In genere il 
campione mostrava una forte attenzione alla 
figura di Dio, specialmente nel momento ap-
punto della preghiera che era rivolta a Lui da 
parte del 57,2% dei rispondenti, mentre la 
Madonna era la destinataria per il 46,8% dei 
casi, Gesù Cristo per il 38,2%, i defunti per il 
24% ed i santi per il 17,5%. 

Infine, «È la legge di Dio a stabilire ciò che è 
bene e ciò che male» riscuoteva il 22,1% dei 
consensi, ma in alternativa con «È la coscien-
za individuale a stabilire ciò che è bene e ciò 
che è male» (che registrava il 36%) e con la 
terza possibilità ovvero «È la coscienza indivi-
duale, che pone attenzione alla legge di Dio, 
a stabilire ciò che è bene e ciò che è male», 
che raggiungeva il 40,3%. Inoltre, il 67,8% 
esprimeva il suo disaccordo in merito all’af-
fermazione «Non c’è bisogno dei preti e della 
chiesa; ognuno può intendersela con Dio».
Non dissimili sono stati i risultati di una più 
recente inchiesta nazionale (realizzata fra il 
2013 ed il 2014) su 2.675 soggetti, cui si sono 
aggiunti 372 casi di confronto (Moscato-Ca-
puto-Gabbiadini-Pinelli-Porcarelli 2017). Si 
trattava di un campione non rappresentativo 
statisticamente ma sufficientemente ampio 

per legittimare un’analisi scientifica compa-
rata. L’approccio presentava un taglio con-
temporaneamente pedagogico e sociologico. 
Le 31 domande del questionario sommini-
strato presentavano più volte il riferimento a 
Dio. Il rapporto finale d’indagine offriva un 
quadro molto variegato e complesso. L’uni-
verso campionato non rispondeva perfetta-
mente all’equilibrio di genere, giacché era 
largamente sbilanciato a favore del sesso fem-
minile (72% vs il 27% di uomini). Lo stesso 
dicasi per l’accentuata presenza di capoluoghi 
di provincia rispetto a centri più periferici (in 
Italia, com’è noto, quasi la metà della po-
polazione vive in piccole città fino a 30.000 
abitanti). Inoltre l’area del Centro-Nord era 
sovrarappresentata rispetto al Centro-Sud 
(63,52% contro 36,48%). Va anche precisato 
che gli intervistati appartenevano in maggio-
ranza a gruppi parrocchiali (o assimilabili) 
nella misura del 33,57%, a congregazioni e 
scuole cattoliche per il 18,58%, a movimen-
ti ed associazioni ecclesiali per il 10,35%, ad 
istituti superiori di scienze religiose per il 
7,25% ed erano insegnanti di religione per il 
27,63%. Era un insieme, dunque, piuttosto 
orientato religiosamente, si direbbe, almeno 
in linea di principio. 
La religiosità era definita dal 6,88% degli in-
tervistati in questi termini: «È una convinzio-
ne razionale circa l’esistenza di Dio e la sua 
rivelazione nella storia». Su tale posizione 
si schierava il 59,73% dei rispondenti in tal 
modo e appartenenti all’area Centro-Nord. 
Più accentuato era lo schieramento del grup-
po di controllo con il 75% del Centro-Nord. 
Si trattava comunque di un’alternativa da sce-
gliere fra un totale di nove possibilità. 
Alla domanda: «In questo momento della sua 
vita, lei si considera una persona religiosa?», il 
3,54% rispondeva: «Sì, perché spero che Dio 
esista». Tale risposta era in larga maggioran-

Waiting For The Word



3/2017 ● Proposta Educativa ↔link 29Proposta Educativa ● 3/2017↔link28

 Zoom  Zoom 

za al femminile, però nel gruppo di control-
lo la percentuale delle rispondenti allo stesso 
modo scendeva un po’. Quest’ultimo dato si 
avvicinava di molto a quanto sostenuto se-
gnatamente dalle donne che si consideravano 
«sostanzialmente un cercatore di Dio» (ma 
poi nel gruppo di controllo il dato percen-
tuale saliva ancora un po’). Va tuttavia tenuto 
presente che il dato complessivo di uomini e 
donne che davano la risposta citata sopra ri-
guardava nel campione il 14,34%.
Ben più stratificata era la reazione alla do-
manda «C’è una figura e/o una rappresenta-
zione mentale, che lei associa più frequen-
temente all’idea di Dio?». La maggioranza 
relativa, cioè il 25,2%, diceva: «Il buon Pasto-
re del gregge». Il 16,28% indicava: «Il Padre 
che nutre i passeri e veste i gigli dei campi», 
il 14,68% «Il Creatore dell’universo infini-
to», il 12,85% «Il Cristo Risorto del mattino 
di Pasqua», il 12,60% «Lo Spirito che soffia 
dove vuole» e il 12,49% «Il Cristo Redento-
re Crocifisso». Ovviamente, come i risultati 
sottintendono, era possibile una sola risposta 
alla medesima domanda. Alcune variazioni 
si registravano nel gruppo di controllo ma il 
quadro complessivo restava sostanzialmente 
immutato, pur con una preferenza maggio-
re per l’espressione «Il Creatore dell’univer-
so infinito» con il 22,47% ed una preferenza 
minore sia per «Il buon Pastore del gregge» 
(19,95%) sia per «Il Padre che nutre i passeri 
e veste i gigli dei campi» (11,36%). 
Il 10,40% indicava «L’unità e trinità di Dio» 
e l’1,84% «Il fatto che Dio/Figlio si faccia 
uomo» come «Un contenuto dogmatico della 
fede cristiano-cattolica che ancora pone dif-
ficoltà di comprensione e/o di accettazione».
Alla domanda «In che modo la religiosità, se-
condo la sua opinione, contribuisce positiva-
mente allo sviluppo della vita e della società 
umana?» il 9,36% rispondeva: «Rende possi-

bile una fraternità universale nel presupposto 
di un unico Creatore Divino». 

La situazione odierna

Nel 2017 è stata riproposta un’indagi-
ne nazionale sulla religiosità in Italia, 
dopo quella realizzata nel 1994, i cui 

risultati vennero resi noti nel 1995 (Cesareo-
Cipriani-Garelli-Lanzetti-Rovati 1995). In 
essa erano numerosi i riferimenti alla questio-
ne Dio. In attesa della pubblicazione dei nuovi 
dati, qualche considerazione è tuttavia possi-
bile, anche sulla scorta di altre inchieste relati-
vamente recenti (Bichi-Bignardi 2015; Caste-
gnaro 2009; Castegnaro-Chilese-Dal Piaz-De 
Sandre-Doppio 2010; Garelli 2011 e 2016).
Certamente la maggioranza degli italiani 
sente una qualche vicinanza a Dio, sebbene 
in misura fortemente differenziata. Si tratta 
di una sensazione di protezione ed anche di 
paternità divina, ma la comunicazione con la 
divinità non è sempre agevole ed esperita. 
Sull’esistenza di Dio non avrebbe dubbi circa 
un terzo degli italiani, che di fatto corrispon-
dono alla cosiddetta religione-di-chiesa in 
senso esteso, al cui interno la pratica religiosa 
è diminuita persino fra quanti si professano 
particolarmente credenti. Circa un quarto 
della popolazione è invece schierato su posi-
zioni che ormai comunemente sono definite 
sinteticamente come quella dei nones, cioè di 
coloro che dicono no alle religioni ed alle di-
vinità che le connotano. Circa due terzi de-
gli italiani sono invece favorevoli, chi più chi 
meno, ad una credenza religiosa in generale 
ed alla credenza in Dio in particolare.
La convinzione più diffusa, fra circa due terzi 
della popolazione italiana, è che il credere in 
Dio non sia frutto di ingenuità ma di scelta 
meditata. La figura divina non è concepita in 
chiave negativa come quella di un giudice pu-

nitore, ma anzi piuttosto in chiave misericor-
diosa e portatrice di perdono. 
Nemmeno si intravedono contrasti forti fra 
credenza in Dio e scienza. Oltre due terzi 
degli italiani reputano Dio come un bisogno 
dell’uomo. Insomma la fede in Dio è ancora 
una base vitale per molti. Le Sacre Scritture 
poi sono ritenute la rivelazione della parola di 
Dio. Inoltre Gesù figlio di Dio è convinzione 
prevalente presso più della metà della popo-
lazione nel nostro paese. Il colloquio con Dio 
del resto motiva significativamente la pre-
ghiera, per una maggiore vicinanza a Dio, che 
non a caso ottiene di solito il più alto numero 
di consensi come destinatario di una prece, 
ancor più di Cristo stesso ed anche della Ver-
gine Maria. Invece risulta più problematico il 
ruolo della Chiesa come intermediaria nella 
relazione con Dio.
«Molti italiani credono in Dio, evocando con 
questo termine un essere o una realtà che va 
oltre le forze della natura e risponde alle at-
tese ultime dell’uomo» (Garelli 2011, p. 30). 
Prevale una percezione positiva di Dio. Una 
maggioranza più che significativa (fra il 70 
e il 90%) della popolazione intervistata non 
pensa che la credenza in Dio si ritrovi fra 
persone poco istruite e non abbienti. Sono 
pure molti coloro che vedono Dio come un 
padre, cui si accompagna «Il bisogno di un 
Dio che perdoni, che sia compassionevole, 
che si faccia carico delle colpe e dei pecca-
ti umani» (Garelli 2011, p. 32). Nondime-
no il 37,3% degli intervistati (anno 2007) 
nell’indagine di Garelli (3.160 soggetti fra 
16 e 74 anni) considera Dio una proiezio-
ne degli ideali umani e ritiene che Dio non 
esista data la presenza del male nel mondo. 
Intanto però il 74% conviene nel dire che «la 
religione aiuta a trovare il senso profondo 
della vita» ed il 63,8% che «rende più sereno 
di fronte alla morte».

Piccoli atei

Nel nostro paese Piccoli atei crescono. S’intitola così 
la ricerca curata dal sociologo Franco Garelli sul-
la religiosità degli italiani con età compresa tra i 
18 e i 29 anni. I risultati attestano che, in effetti, la 
secolarizzazione avanza tra i giovani del Belpaese, 
pur avendo ricevuto questi ultimi, per oltre il 90%, 
battesimo e prima comunione, e per il 77%, la cre-
sima. L’Italia, un tempo «cattolicissima», è dunque 
ancora densamente popolata di battezzati sem-
pre meno evangelizzati. 
La ricerca, realizzata da Eurisko su un campione di 
circa 1.500 giovani, è interessante sotto vari aspet-
ti. Il 72% degli intervistati dichiara di credere in Dio 
(anche se ormai la fede intermittente prevale su 
quella certa); oltre il 70% si definisce in qualche 
modo «cattolico»; circa un giovane su quattro 
(27%) afferma di pregare alcune volte la settima-
na o più. […] Siamo di fronte a una generazione 
ancora complessivamente «cattolica», osserva Ga-
relli. Non si può pertanto parlare di un tracollo reli-
gioso, quanto piuttosto di una prosecuzione della 
«secolarizzazione dolce». 
Perché allora quel titolo? Lo spiega il dato dei gio-
vani non credenti, cresciuto di ben cinque punti 
percentuali in pochi anni: sono passati dal 23% del 
2007 al 28% del 2015. I non credenti sono ormai 
uno dei gruppi più numerosi che si ottengono di-
stinguendo i giovani a seconda del loro rapporto 
con la religione. Sono più dei «credenti convinti e 
attivi», ormai ridotti a una piccola minoranza del 
10,5%. E sono più numerosi anche dei «credenti 
non sempre o poco praticanti», che rappresenta-
no uno degli stili religiosi più diffusi nella nazione. 
I «piccoli atei» risultano secondi soltanto a un altro 
stile religioso in voga tra gli adulti ma anche tra i 
giovani: quello dei «credenti per tradizione e educa-
zione» (36,3%), quanti cioè credono più per ragioni 
ambientali o anagrafiche o familiari che per motivi 
religiosi o spirituali. Vale inoltre la pena sottolineare 
che ben il 22% di questi «cattolici per tradizione e 
educazione» afferma in realtà di non credere in Dio, 
rientrando quindi in quella singolare forma religio-
sa che va sotto il nome di «appartenenza senza cre-
denza». Se si sommano i non credenti dichiarati ai 
credenti per tradizione che però ammettono di non 
credere in Dio, si può concludere che i non credenti 
a livello giovanile siano oltre un terzo del totale. 

A. Tornielli in http://www.lastampa.
it/2016/07/31/vaticaninsider/ita/recensioni/



3/2017 ● Proposta Educativa ↔link 31Proposta Educativa ● 3/2017↔link30

 Zoom  Zoom 

Singolare è fra l’altro il dato relativo ai co-
siddetti nones (coloro che non credono e non 
appartengono ad alcuna religione): alcuni di 
essi, pur atei dichiarati, mostrano qualche 
apertura verso dimensioni religiose. D’altra 
parte non mancano gli appartenenti senza 
credenza. Invero pure atei e non credenti 
nella misura del 26,1% accettano l’idea di un 
Dio padre amorevole, nella misura di oltre il 
60% rigettano l’opinione che in Dio credano 
solo gli sprovveduti e per il 40% respingo-
no quella per cui Dio sia una mera proie-
zione delle istanze umane. Nonostante tali 
schieramenti rappresentino la minoranza fra 
i nones nondimeno essi denotano una certa 
apertura verso le tematiche religiose. Non a 
caso persino gli atei credono per il 26,9% che 
Gesù sia figlio di Dio. 
Il 55,3% delle donne non dubita sull’esistenza 
di Dio, mentre gli uomini fanno registrare il 
36,3%. Questi ultimi primeggiano fra i non 
credenti. Le donne invece confidano mag-
giormente in un Dio paterno. Un terzo dei 
giovani non mostra dubbi nella credenza in 
Dio, mentre adulti e soprattutto anziani si 
posizionano su livelli percentuali più consi-
stenti. Al contrario maggiori consensi gio-
vanili vanno ad orientamenti ateo-agnostici. 
Per quanto concerne infine le aree geografi-
che è il sud (isole comprese) a mostrarsi più 
credente in Dio (58,1%). 
Un’inchiesta più recente (Garelli 2016) ri-
guarda 1.450 giovani fra 18 e 29 anni: «Il 72% 
dichiara di credere in Dio (anche se ormai la 
fede intermittente e dubbiosa prevale rispet-
to a quella certa); oltre il 70% si definisce in 
qualche modo “cattolico”; circa un giovane su 
quattro (27%) afferma di pregare alcune volte 
alla settimana o più.
Il dato sulla frequenza regolare (settimanale) 
ai riti è decisamente più basso, coinvolgen-
do attualmente il 13% dei giovani (a cui fa 

seguito il 12% che vi partecipa almeno una 
volta al mese)».
Garelli è abbastanza critico nei riguardi di 
Armando Matteo (2010, riedito nel 2017 - 
in vista del Sinodo dei Vescovi, dedicato nel 
2018 ai giovani) cui rimprovera soprattutto 
di non avere adeguate competenze in materia 
di ricerche empiriche, da cui il suo discorso 
prescinde. Il sociologo torinese obietta che 
la definizione di incredulità è generica e su-
perficiale, i veri primi increduli sarebbero i 
soggetti della generazione precedente ovvero 
i genitori dei giovani attuali e la generazione 
giovanile contemporanea sarebbe piuttosto la 
«prima generazione consapevole», che magari 
crede senza praticare ed è in ricerca. 
«L’ateismo o l’indifferenza religiosa coinvol-
gono il 37% dei giovani del Nord Italia, ri-
spetto al 21% dei giovani del Mezzogiorno; e 
il 37% dei giovani che ancora studiano o han-
no frequentato l’università, rispetto al 27% di 
quanti già lavorano e al 20% degli inoccupati. 
Inoltre tali orientamenti risultano più diffusi 
tra i giovanissimi (18-21 anni) che tra i gio-
vani con qualche anno in più» (Garelli 2016, 
p. 25). Ma tali dati sono meno consistenti di 
quelli registrati altrove in Europa. 
Intanto «il 23% si percepisce poco o per nul-
la vicino a Dio e il 32% ha difficoltà a espri-
mere un parere al riguardo» (Garelli 2016, p. 
27). «Tra i giovani non credenti e i giovani 
credenti vi è certamente un’ampia disparità 
di vedute circa l’immagine di Dio e il ruo-
lo che la religione svolge nella società. […] 
Tuttavia non mancano in questo campo delle 
singolari convergenze, dovute al fatto che su 
alcuni temi […]  emergono tra gli opposti nel 
campo della fede religiosa dei reciproci rico-
noscimenti. […] Su alcune questioni di fondo 
(relative all’esigenza umana di una fede reli-
giosa o alla plausibilità del credere in Dio) i 
confini tra credenti e non credenti appaiono 

più porosi di quanto si pensi» (Garelli 2016, 
p. 36). Garelli dunque dà per scontato un 
forte incremento di giovani non credenti ma 
intravede altresì punti di contatto fra credenti 
e non credenti, dove esisterebbe una zona di 
scambio, neutra, tra negatori e sostenitori di 
Dio: «Per gli uni la spiritualità può essere il 
luogo in cui si cerca il senso immanente di 
una vita che riconosce la presenza del mistero 
umano; per gli altri può essere l’invito a vi-
vere una fede religiosa umanamente feconda» 
(Garelli 2016, p. 217).

Conclusione

In Italia non è particolarmente accentuato 
lo scontro di civiltà rilevabile altrove. In-
somma la religione come tale non è moti-

vo di specifici conflitti. Si notano invero varie 
esperienze di collaborazione fra le diverse re-
ligioni. E lo Stato non rappresenta un avver-
sario delle confessioni di fede. In diversi chie-
dono un riconoscimento ufficiale della propria 
religione attraverso apposite intese formali ed 
ufficializzate. Oltre i riconoscimenti già in 
atto altri se ne prospettano all’orizzonte.
Nel frattempo persistono le forme tradizionali 
di credenza ed appartenenza, che evidenziano 
una persistenza del riferimento a Dio quale 
che sia il suo nome. Anche fra quanti si di-
chiarano atei e non credenti si rileva una qual-
che disponibilità al dialogo con le religioni.
Le forme di ateismo dichiarato sembrano in 
aumento ma non superano affatto la corren-
te principale rappresentata in Italia dal cat-
tolicesimo ed ora rafforzata, a livello di cri-
stianesimo, dai flussi migratori provenienti 
da paesi di cultura ortodossa (specialmente 
dalla Romania e dalla Bulgaria, oltre che 
dalla Grecia).
L’idea maggioritaria che si ha di Dio e che si 
va consolidando sempre più (grazie anche alla 

predicazione di papa Francesco) è di un essere 
paterno, amorevole e misericordioso. E non 
invece tremendo, da temere ed ammaliante 
(fascinans). 
Il ricorso alle devozioni è quasi inesistente fra 
i giovani delle nuove generazioni che prefe-
riscono formule essenziali e non gradiscono 
orpelli ed enfasi cerimoniali. Forse è anche 
per questo che la gioventù italiana sta apprez-
zando molto la figura di papa Bergoglio.
Da ultimo va sottolineato che in tutte le 
ricerche più accreditate è continuamente 
ribadito il ruolo che ha la socializzazione 
religiosa iniziale. Da qui si comprende che 
molto del futuro della questione Dio dipen-
de dall’educazione primaria in ambito fami-
liare e scolastico.
 

Bibliografia

Bichi R.-Bignardi P. (a cura di) (2015), Dio a modo mio. 
Giovani e fede in Italia, Vita e Pensiero, Milano. 

Castegnaro A. (a cura di) (2009), Apprendere la re-
ligione. L’alfabetizzazione religiosa degli studenti 
che si avvalgono dell’insegnamento della religio-
ne cattolica, Dehoniane, Bologna.

Castegnaro A.-Chilese M.-Dal Piaz G.-De Sandre I.-
Doppio N. (2010), C’è campo? Giovani, spiritualità, 
religione, Marcianum Press, Venezia. 

Cesareo V.-Cipriani R.-Garelli F.-Lanzetti C.-Rovati G. 
(1995), La religiosità in Italia, Mondadori, Milano.

Garelli F. (2011), Religione all’italiana. L’anima del 
paese messa a nudo, il Mulino, Bologna.

Id. (2016), Piccoli atei crescono. Davvero una genera-
zione senza Dio?, il Mulino, Bologna.

Matteo A. (2010, 2017), La prima generazione in-
credula. Il difficile rapporto tra i giovani e la fede, 
Rubbettino, Soveria Mannelli.

Moscato M. T.-Caputo M.-Gabbiadini R.-Pinelli G.-Por-
carelli A. (2017), L’esperienza religiosa. Linguaggi, 
educazione, vissuti, FrancoAngeli, Milano.

Potter J. (1996), Discourse Analysis and Construc-
tionist Approaches: Theoretical Background, In 
Richardson G. (ed.), Handbook of Qualitative Rese-
arch Methods for Psychology and the Social Scien-
ces, BPS Books, Leicester, pp. 125-140.



 Metodi La Rete  ↔METODI

3/2017 ● Proposta Educativa ↔link 33Proposta Educativa ● 3/2017↔link32

Introduzione 
La paideia come umanizzazione

L’insieme delle attività educative 
con cui una società si impegna 
a formare i bambini e i giovani 
perché diventino adulti secondo i 
valori, i principi e le regole sociali 

di una determinata comunità, si chiama paideia.
L’obiettivo che ci proponiamo con il presente 
contributo è tratteggiare alcuni percorsi edu-
cativi volti ad una piena e integrale umanizza-
zione, attraverso il cambiamento della realtà a 
partire dalla centralità della persona.
Il compito fondamentale e prioritario dell’e-
ducazione è infatti “umanizzare”, ossia ren-
dere umano – sempre più umano – colui che 
viene educato. Civilizzato, umanizzato, reso 
partecipe dei valori culturali, etici, sociali, ar-
tistici e religiosi di quella civiltà e delle isti-
tuzioni che sono alla base della vita pubblica. 
L’orizzonte dell’umanizzazione, tuttavia, ab-
braccia un mosaico di significati che vanno al 
di là della sola educazione fino a  compren-
dere tutti gli aspetti della realtà complessa, 
in particolare della vita umana. Non a caso si 
parla anche di umanizzare l’ambiente natura-
le, ma soprattutto di umanizzare le condizio-
ni di lavoro (per dire che esse devono essere 

ZIONE
UMANIZZA-

Percorsi di

Antonio Nanni

rispettose della dignità dell’uomo), così come 
si parla di umanizzare il carcere.
Oggi i percorsi di umanizzazione devono es-
sere riferiti anche a contesti e a campi meno 
tradizionali, oltre le questioni della bio-etica 
e la medicina del dolore, per affrontare sen-
za timore anche gli interrogativi posti, ad 
esempio, dall’ideologia del gender (identità 
maschile e femminile, possibilità del neutro), 
dell’unità psico-somatica dell’essere uma-
no (che non è ma solo corpo, né solo spiri-
to), della tecno-scienza e della sua deriva nel 
post-umano, ecc.
L’attenzione riservata ai percorsi di umaniz-
zazione ci induce a sottolineare come al cuore 
e al centro dell’educazione non ci siano tanto 
i saperi, le conoscenze, le abilità, le compe-
tenze… ma l’uomo, il processo di umanizza-
zione, l’affermazione della dignità e dei diritti 
umani di ogni persona. Tutto il resto viene 
dopo, anche quando si fa riferimento a Dio e 
alla religione, perché non esiste altra finalità 
che possa precedere il primato e la centralità 
dell’educazione come umanizzazione.
Infatti, non basta istruire o in-segnare (cioè 
mettere in “segni” fissi le conoscenze) per 
umanizzare, ma occorre anche che le persone 
si educhino, ossia che ricerchino esse stesse i 
“simboli” del vivere e del con-vivere. 

In questo nostro contributo partiamo dal pre-
supposto che nell’attuale momento storico il 
rapporto tra educazione e umanizzazione (nei 
campi della  politica, ell’economia, della tec-
nica, della comunicazione… fino alla religio-
ne) trovi appunto nella nozione di cittadinan-
za il suo perno unificante.
Dunque, imparare a rispettarsi reciprocamen-
te come cittadini e a con-vivere fraternamen-
te nella città dell’uomo: è questo l’obiettivo 
ultimo dell’educazione come umanizzazione.

Umanizzare la vita pubblica

Obiettivo principale di un’educazione, 
animata da un forte afflato etico e da 
una consapevole dimensione politi-

ca, è il perseguimento del bene comune – e 
dei beni comuni – da intendere anche come 
umanizzazione della vita pubblica, sia negli 
aspetti spirituali che materiali.
È infatti in atto un pericoloso e crescente pro-
cesso di dis-umanizzazione della società che 
prevede scenari sempre meno attenti e sensi-
bili al bene dell’uomo e della donna.  Nell’at-
tuale fase storica sembra essere soprattutto la 
classe politica – etichettata come “casta” –  a 
dare lo spettacolo penoso di una società diso-
rientata che ha perso la bussola.
Sono in molti a ritenere che la politica ab-
bia smarrito la sua funzione regolatrice e in-
termediaria degli interessi contrapposti della 
società, diventando un mero esercizio del 
potere per il potere, risucchiata nel vortice 
dell’egoismo più sfrenato, senza più ideali e 
con convinzioni così deboli e inconsistenti  da 
soccombere quasi sempre alle lusinghe  delle 
convenienze quotidiane. 
Ecco perché la ricostruzione dell’etica pub-
blica richiederebbe oggi che venga, innanzi-
tutto,  ri-educata la classe politica.  Si tratta 
di un percorso che suppone un’inversione di 

rotta, un profondo cambio di mentalità, una 
vera e propria rivoluzione spirituale che mette 
la cultura dell’essere prima di quella dell’a-
vere, e colloca la comunità e il bene comu-
ne prima degli interessi individuali. Questa 
nuova gerarchia di valori presuppone, inoltre, 
che tutti assumano la responsabilità della cura 
e della salvaguardia del creato e di generare 
equamente e democraticamente lo sviluppo 
sostenibile della comunità.
Umanizzare la politica è dunque il pre-requi-
sito per ripristinare l’ordine e la legge all’inter-
no della polis. È necessario liberare la politica 
dalla corruzione attraverso un’adesione con-
vinta alla cultura della legalità. Bisogna coin-
volgere i cittadini nell’impegno di ripensare 
la polis e di ridisegnare gli spazi urbani affin-
ché diventino luoghi di incontro più umani e 
ospitali.  L’educazione non deve far mancare 
il proprio contributo di immaginazione per 

Jeanne Menjoulet

Eva Rinaldi



 Metodi  Metodi

3/2017 ● Proposta Educativa ↔link 35Proposta Educativa ● 3/2017↔link34

umanizzare la vita pubblica, esercitando una 
forza positiva nella risoluzione dei problemi 
della città. Evitando soprattutto che aumenti 
la conflittualità e la dis-umanizzazione nelle 
relazioni umane. 
A nostro avviso, oggi in Italia, una delle for-
me più efficaci, appropriate e creative per 
migliorare la vita pubblica della città in una 
direzione umanizzante è l’approvazione della 
legge sulla nuova cittadinanza basata sullo jus 
soli/jus culturae di cui beneficerebbero subito 
oltre 800 mila bambini e giovani che fanno 
parte delle “seconde generazioni”. Il disegno 
di legge sulla nuova cittadinanza, com’è noto, 
è già stato approvato alla Camera (il 13 ot-
tobre del 2015), ma ora attende – tra mille 
resistenze delle forze politiche di destra e del 
Movimento 5 Stelle – di essere approvato an-
che al Senato.
È confortante osservare come anche la Chie-
sa cattolica abbia più volte espresso il proprio 
sostegno per questa legge, sia con la voce di 
Papa Francesco, sia con quella del Presidente 
della CEI, cardinale Gualtiero Bassetti. 
In conclusione, una nuova legge sulla cittadi-
nanza in Italia rappresenterebbe, a nostro av-
viso, un passo in avanti nel processo di uma-
nizzazione della vita pubblica perché verrebbe 
esteso e riconosciuto a migliaia di persone un 
diritto di inclusione e di civiltà.

Umanizzare l’economia

Un secondo percorso di umanizzazione, 
dopo quello riguardante la politica e 
la vita pubblica, è rivolto all’economia 

e al sistema finanziario che hanno evidenti re-
sponsabilità strutturali sulle drammatiche in-
giustizie sociali che colpiscono intere zone del 
pianeta. Il processo di globalizzazione ha fini-
to per peggiorare ancora di più la situazione 
di squilibrio a livello mondiale. Finché il mer-

cato resterà senza regole,  o con l’unica regola 
basata sulla massimizzazione del profitto, il 
sistema globale dell’economia non conoscerà 
il principio di equità, e la ridistribuzione della 
ricchezza rimarrà un’amara illusione.
Soltanto attraverso la costruzione di un nuovo 
rapporto tra etica ed economia si aprirà una 
strada verso la giustizia e la solidarietà, la ci-
vilizzazione dell’economia e del mercato (per 
usare il linguaggio di Benedetto XVI nella 
Caritas in veritate). Bisogna avere il coraggio 
di rompere gli schemi cristallizzati, introdu-
cendo elementi innovativi nella visione dell’e-
conomia. Occorre scardinare i presupposti 
tradizionali dell’economia capitalistica e al-
largare sempre di più l’economia alla parteci-
pazione e alla responsabilità dei soggetti della 
società civile.
Umanizzare l’economia e civilizzare il mer-
cato significa, in concreto, superare la logi-
ca Stato-mercato, attraverso la creazione di 
nuove forme di democrazia, partecipazione, 
redistribuzione, socialità e di governance nelle 
attività economiche.
Si tratta di operare una scelta a favore dell’eco-
nomia civile, abbandonando sempre di più le vi-
sioni obslete e ideologiche di destra e di sinistra, 
sia di stampo liberista sia di stampo marxista. 
Un utile strumento culturale che si raccomanda 
a tale scopo è il Dizionario di economia civile, a 
cura di Luigino Bruni e Stefano Zamagni.
Non basta dire che l’economia civile è quel-
la tipica delle organizzazioni non profit, del 
Terzo settore, né identificarla con l’economia 
sociale o con l’economia solidale.
È necessario fare posto al principio di gratuità 
e alla cultura del dono, dentro (non a latere) 
la teoria economica. La forza del dono, infat-
ti, non sta nella “cosa” donata o nel quantum 
donato, ma sta nella speciale qualità umana 
che il dono rappresenta, ossia nella “relazio-
ne” che si stabilisce tra colui che dona e colui 

che riceve. Tale relazione che si stabilisce tra i 
due deve sollecitare i teorici dell’economia ad 
andare oltre i tradizionali principi del valore 

d‘uso e del valore di scambio, per scoprire final-
mente il terzo principio del valore di legame 
(o di relazione) che ci consente di superare la 
visione individualistica dell’economia e muo-
verci nella direzione della relazionalità (e del 
comunitarismo).
Insieme al valore di legame ci sembra infine 
importante sottolineare il nuovo significato 
che viene assumendo la nozione di “capitale”.  
Oggi infatti si parla spesso di capitale “uma-
no” (competenze e abilità), e di capitale “so-
ciale” (qualità delle relazioni interpersonali), 
non più soltanto di capitale “fisico” (proprietà 
dei mezzi di produzione), oppure “moneta-
rio” e “finanziario”, o infine “tecnologico” e 
“organizzativo” (processi di innovazione).
In conclusione, anche l’economia può essere 
cambiata e umanizzata, nella teoria e nella 
pratica.

Umanizzare la tecnica 
(… e la deriva del post-umano)

Un terzo percorso di umanizzazione at-
tiene alla tecnoscienza e agli sviluppi 
dell’Homo technologicus, fino alla deriva 

del post-umano. Sono in molti a ritenere che 
la tecnologia sia stata da sempre il mezzo per 
supplire alle nostre carenze fisiche e mentali e 
quindi il prolungamento dei nostri sensi, l’e-
stensione del nostro corpo e della nostra psi-
che, una protesi che permette la costituzione 
di una realtà “aumentata”.
Per esempio, il martello estende la nostra 
mano per la forza, l’automobile estende il no-
stro piede per la velocità, il telefono estende il 
nostro orecchio e la nostra bocca per “aumen-
tare” la nostra capacità di comunicazione.
Stiamo dunque facendo riferimento a processi 
di co-evoluzione uomo-macchina, dopo quello 
di evoluzione animale-uomo. Già da qualche 
tempo e fino al 2050 sono previste trasfor-

Economia civile

Con il termine economia civile si intende princi-
palmente una prospettiva culturale di interpreta-
zione dell’intera economia, alla base di una teoria 
economica di mercato fondata sui principi di re-
ciprocità e fraternità, alternativa a quella capitali-
stica.
L’economia civile è un’economia di mercato e, in 
quanto tale, si basa sui seguenti principi:
•	 concetto di divisione del lavoro, ovvero la spe-

cializzazione delle mansioni che ha come con-
seguenza la realizzazione di scambi endogeni 
(differenti da quelli “esogeni”, derivanti dall’esi-
stenza di un sovrappiù) che, quindi, vanno ad 
aumentare la produttività del sistema in cui si 
inseriscono;

•	 concetto di sviluppo, che, da un lato, presup-
pone, rifacendosi ad una matrice culturale giu-
daico-cristiana, l’esistenza di solidarietà interge-
nerazionale, ovvero di interesse da parte della 
generazione presente nei confronti di quelle 
future, mentre, dall’altro, si lega a quello di ac-
cumulazione;

•	 concetto di libertà di impresa, secondo il qua-
le chi è in possesso di doti imprenditoriali deve 
essere lasciato libero di intraprendere un’at-
tività. Per doti imprenditoriali si intendono: la 
propensione al rischio (ovvero l’impossibilità 
di avere garanzia dei risultati derivanti dall’at-
tività imprenditoriale), l’innovatività o creatività 
(ovvero la capacità di aggiungere in maniera 
incrementale conoscenza al prodotto/processo 
produttivo), l’ars combinatoria (l’imprenditore, 
conoscendo le caratteristiche dei partecipanti 
all’attività imprenditoriale, le organizza per otte-
nere il risultato migliore);

•	 il fine, ovvero la tipologia di prodotto (bene o 
servizio) da ottenere.

È in particolare quest’ultimo principio a differen-
ziare l’economia civile dall’economia di mercato 
capitalistica: se, infatti, quest’ultima ha assunto 
come fine proprio del suo agire l’ottenimento del 
cosiddetto bene totale, l’economia civile perse-
gue, invece, ciò che va sotto il nome di bene co-
mune.

da Wikipedia



 Metodi  Metodi 

3/2017 ● Proposta Educativa ↔link 37Proposta Educativa ● 3/2017↔link36

Le “visioni” di Negroponte

I nuovi mezzi di comunicazione sono 
la via d’uscita dalla povertà visto 
che sono anche i nuovi strumenti di 
apprendimento. In tutto il mondo 
vediamo figli che insegnano ai loro 
genitori come “leggere e scrivere” 
sui media digitali. In questo nuovo 
mondo sono i bambini che si fanno 
protagonisti del cambiamento, ces-
sando di essere semplicemente de-
stinatari dell’insegnamento. […]
Il maggiore influsso dei nuovi me-
dia è nel costruire un’immaginazio

ne collettiva che altrimenti potreb-
be finire limitata dai prodotti dei 
monopolisti, dagli Stati o da talune 
autorità. Basta dare un’occhiata a 
Wikipedia: le nuove idee nascono 
da nuove voci e da differenti punti 
di vista. […]
Come la stampa, anche i nuovi me-
dia verranno usati per il bene ma 
anche per il male. Ciò che cambia, 
tuttavia, è la capacità di auto-cor-
reggersi. […]
Credo molto nei computer come 
strumenti di umanizzazione. E que-
sto vale per tutti i credenti. […]

Essere bionici: il futuro è certamen-
te all’intersezione tra il mondo 
digitale e quello biologico. […] I 
bambini di tutto il mondo, persino 
nelle zone più povere e remote, 
verranno connessi più rapidamen-
te di quel che pensiamo, per effet-
to di una ‘missione’ o del mercato. 
Per questo motivo, la Rete diven-
terà sempre più giovane e sempre 
più interculturale. Sono sicuro: ne 
beneficeremo tutti. 

da un’intervista a cura di 
F. Ognibene pubblicata su 

Avvenire del 23 maggio 2009

mazioni strabilianti basate sull’ ibridazione 
di varie componenti psico-somatiche: dopo il 
simbionte e il Cyborg stanno per apparire cre-
ature cyber-organiche che indossano strumenti 
computazionali nei vestiti e all’interno del pro-
prio corpo, come i piccoli computer a forma 
di braccialetto o di orecchino, oppure i vestiti 
con tessuto elettronico, oppure gli RFID sotto 
pelle (Radio Frequency Identification). 
Si prevede che in futuro la tecnologia digitale 
e computerizzata raggiunga un livello tale di 
ibridazione con il corpo umano da venire in-
corporata dall’individuo come si trattasse di 
un suo rivestimento naturale.
A questo punto dobbiamo chiederci: ma dove 
stiamo andando?
Il processo avanzato di ibridazione cui stiamo 
assistendo – che ha già inaugurato il tempo 
del post-umano – si sta veramente svilup-
pando come umanizzazione della macchina o 
invece come macchinizzazione dell’uomo, o 
comunque qualcosa di simile?
Se diamo uno sguardo retrospettivo al pro-
cesso di antropogenesi ci accorgiamo che ci 
sono voluti milioni di anni per passare dall’a-
nimale all’uomo, mentre sono bastati pochi 
secoli per passare dall’uomo al cyberg. Ciò sta 

a significare che l’ambiente ormai non è più 
soltanto naturale ma è già tutto antropizzato 
e tecnologizzato.
È forse proprio per questa ragione che da 
tempo si sta manifestando nell’antropologia la 
tendenza a decostruire la narrazione separati-
va e dicotomica dell’Umanesimo (con la sua 
visione antropocentrica), mentre si sta facen-
do strada la simpatia per una lettura ibrida e 
co-evolutiva che vede l’uomo affiancato prima 
dall’animale e poi dalla macchina.  Il post-
umanesimo, allora, è l’ultima tappa, ancora in 
divenire e non ancora pienamente realizzata di 
una lunga cavalcata nella storia dell’umanità, 
volta a forzare, destrutturare e ricombinare i 
confini di ciò che è propriamente l’humanum.
Oggi appare sempre più chiaro, anche sul 
piano fenomenologico, come l’uomo non sia 
qualcosa di “già dato”, di pre-costituito, di già 
definito: l’uomo è un essere costitutivamen-
te “aperto”, dinamico, mutevole, per questo è 
sempre possibile l’inedito, il non-ancora, l’u-
mano immaginario e futuribile… ma che non 
dotrà mai avere le sembianze di un robot!
Non vi è dubbio, tuttavia, che l’avvento del 
post-umano abbia messo in seria crisi la 
visione antropocentrica che si era afferma-

ta nel Rinascimento e portato alle estreme 
conseguenze tutte quelle avvisaglie anti-
umanistiche che si erano già manifestate in 
filoni culturali ben noti, come lo struttura-
lismo, la teoria dei sistemi, l’animalismo, 
la teoria dell’intelligenza artificiale, la dot-
trina del superuomo (e della morte di Dio) 
di Nietzsche, la filosofia senza soggetto e la 
morte dell’uomo di Foucault. 

Umanizzare la comunicazione

Un quarto campo della realtà sociale 
che necessita di essere umanizzato è la 
comunicazione. Non solo la comuni-

cazione dei media tradizionali, ma soprattutto 
quella delle tecnologie digitali, le quali po-
tenzialmente rappresentano una sorta di web 
sociale, potenti strumenti di relazione, di con-
nessione e di inclusione, ma in realtà agiscono 
spesso come mezzi per offendere (si pensi al 
cyberbullismo), per discriminare ed escludere, 
per manipolare la verità e diffondere bufale e 
fake news.
Se il mondo della politica, come abbiamo vi-
sto, era corrotto, e quello dell’economia era 
ingiusto e squilibrato, ora dobbiamo denun-
ciare che il mondo della comunicazione è bu-
giardo, falso e inquinato. 
Bisogna inoltre prendere atto che ognuno dei 
percorsi di umanizzazione che stiamo deli-
neando si imbatte in situazioni reali che non 
sono mai in bianco e nero, ma sempre “ambi-
gue”, anfibie, grigie, promiscue, in parte posi-
tive e in parte negative. 
È tuttavia evidente che noi stiamo cercando 
di cogliere in ogni campo quegli aspetti che 
più si prestano ad essere piegati verso un pos-
sibile percorso di riscatto e di umanizzazione.
Mettere un po’ d’ ordine al sistema delle co-
municazioni significa, innanzitutto, che le 
tecnologie digitali vanno rese accessibili an-

che a coloro che sono già emarginati econo-
micamente e socialmente. I nuovi strumenti 
di comunicazione devono diventare pertanto 
una via di uscita dalla povertà, visto che sono 
anche i nuovi mezzi di apprendimento. Si 
osserva che in tanti luoghi del mondo sono 
essenzialmente i figli che usando le tecnolo-
gie digitali insegnando ai loro genitori come 
usarli, come leggere e scrivere con gli stru-
menti digitali. 
A livello generale, sembra essere soprattutto 
internet a favorire la socialità e la condivisione, 
il cosiddetto web 2, un’opportunità per essere 
più globali, per vedere e ascoltare da più punti 
di vista, per dare voce alle singole persone. 
Va inoltre evidenziato come uno dei maggiori 
influssi dei nuovi media consista nel costrui-
re un’immaginazione collettiva che altrimenti 
potrebbe finire limitata dai prodotti dei mo-
nopolisti, dagli Stati o da talune autorità.
Per farsi un’idea della forza culturale che han-
no questi strumenti digitali è sufficiente pren-
dere come esempio Wikipedia, la grande enci-
clopedia online, redatta, aggiornata e corretta 
dagli stessi utenti.  In questo senso possiamo 
affermare che nuove idee nascono da sempre 
nuove voci e da differenti punti di vista. 
Il cambiamento più positivo pare essere l’in-
clusione, mentre specularmente la novità più 
negativa sembra riguardare l’esclusione. In  
entrambi i casi si tratta di una frattura.
Secondo un grande esperto mondiale della 
comunicazione come Nicholas Negroponte, 
autore di libri celebri come Essere digitali e 
Essere bionici, il computer stesso può diven-
tare un potente strumento di umanizzazione. 
Sempre Wikipedia – di cui abbiamo già parla-
to più sopra – è un esempio efficace di come 
nell’ambiente digitale le persone volenterose 
possono correggersi democraticamente al fine 
di rendere lo strumento sempre migliore.  È 
vero che non mancano tentativi di intrusio-



 Metodi  Metodi 

3/2017 ● Proposta Educativa ↔link 39Proposta Educativa ● 3/2017↔link38

ne abusiva, ma questi vengono rapidamente 
neutralizzati, e così il bene prevale.
Guardando al futuro non si tratta di avventu-
rarci in profezie tecnologiche. La previsione 
di Negroponte è che il futuro sia certamente 
all’intersezione, a metà strada tra il mondo 
digitale e quello biologico. I bambini di tutto 
il mondo, secondo Negroponte persino nelle 
zone più povere e remote, verranno connes-
si più rapidamente di quel che pensiamo per 
effetto del mercato. Per questo motivo la rete 
diventerà sempre più giovane e sempre più 
interculturale. Negroponte si dice sicuro che 
ne beneficeranno tutti.
È abbastanza chiaro che ormai la rete abbia 
tradito le promesse iniziali che la caratteriz-
zavano come libera, decentrata e paritaria, ed 
è chiaro invece che sia diventata il regno dei 
nuovi monopolisti e oligarchi. Ecco perché 
internet deve tornare a misura d’uomo non 
per pochi ma per tutti. Basta ricordare come 
lo stesso padre del web, Tim Berners-Lee, 
sostiene che senza una serie di interventi mi-
rati a promuovere uguaglianza, accesso, liber-
tà, non ci sarà via d’uscita da logiche «winners 
takes all» in cui chi vince prende tutto.
Ormai, l’opinione pubblica si è trasformata in 
“opinione digitale” nel senso che si manifesta 
prevalentemente attraverso la rete (siti, blog, 
news online…) piuttosto che tramite la let-
tura dei giornali e la visione dei telegiornali. 
Non dobbiamo però dimenticare che neanche 
internet è una sfera libera da condizionamen-
ti, come del resto l’intero universo della co-
municazione. 

Umanizzare la religione  

Da sempre la religione si accompagna 
alla comunità degli uomini come 
espressione simbolica della vita, di-

ventando la via privilegiata per conferire un 

senso alle cose e agli avvenimenti, nonché per 
indagare il mistero della vita.
Facciamo anzitutto osservare che il percorso 
di umanizzazione della religione è forse il più 
delicato perché va ad interferire con la zona 
del sacro, toccando quelle corde verso cui le 
persone si mostrano particolarmente sensibili. 
Il punto da cui partire è che neanche le reli-
gioni possono pretendere di assolversi da sole, 
ritenendosi immuni da errori, dal momento 
che sono chiamate a fare i conti con l’eredità 
violenta che è intrinseca ad esse stesse. È cer-
tamente vero che le religioni sono espressioni 
culturali che hanno la forza per umanizzare 
gli individui, ma è altrettanto vero che l’uomo 
ha il compito e la responsabilità di umanizza-
re la religione, purificandola dalle sue inevita-
bili deviazioni nella storia.
Tutte le religioni hanno a che fare con il lega-
me, con il rapporto tra Dio e uomo, ma ognuna 
di esse lo caratterizza a modo suo, ora separan-
doli (e distanziandoli), ora avvicinandoli (nella 
prossimità), ora incarnando l’uno nell’altro. 
Tralasciando le diverse specificità dell’Islam, 
del Buddhismo, dell’Induismo, dell’Ebrai-
smo ecc., vogliamo qui circoscrivere la nostra 
riflessione all’umanizzazione della religione 
cristiana, che è sicuramente una religione sui 
generis, mostrando di essere più una fede che 
una religione.
Si tratta di comprendere in profondità che 
cosa significa: «La gloria di Dio è l’uomo vi-
vente» (Ireneo di Lione), perché tale espres-
sione custodisce una verità immensa. In essa 
si racchiude il mistero dell’incarnazione di 
Dio che si fa uomo, umanizzandosi in Gesù 
il Cristo. 
La distinzione sottile tra fede e religione ci 
consente di capire che la prima umanizza, 
mentre la seconda deve essere umanizzata 
altrimenti può fare danni poiché il Sacro è 
facilmente manipolabile e presta il fianco ad 

un uso strumentale. Molto meglio la «fe-
deltà alla terra» (Bonhoeffer) e la fede nuda 
nell’uomo Gesù che ha il suo fondamento 
della convinzione che è lui la rivelazione del 
Dio vero. La storia ci ha dimostrato che nel 
nome del «Dio lo vuole» si finisce anche per 
fare la guerra!
Non serve il riferimento al Sacro quando è 
separato dall’umano. La santità di Dio abita 
già dentro l’uomo, a conferma della sua asso-
luta dignità. In questo senso, come abbiamo 
sottolineato prima, la fede umanizza, aiuta 
a valorizzare l’umano, a riconoscerlo, a farlo 
crescere in verità, bontà e bellezza. 
Nella nostra epoca una delle tentazioni che 
più ci spaventano è la religione del «fai da te”, 
quella forma di New Age o di Next Age in cui 
ognuno si affanna a plasmare il suo Dio con 
le proprie mani, finendo paradossalmente per 
dare ragione al povero Feuerbach che prima 
ancora di Marx, Nietzsche e Freud liquidava 
la religione come proiezione umana e costru-
zione dell’uomo stesso.
Concludiamo questo contributo sull’umaniz-
zazione affidandoci a due pensatori di matrice 
ebraica ma forse credenti – a modo loro – più 
nell’uomo che in Dio: Hans Jonas e Edgar 
Morin.  Entrambi indicano quali siano le ra-
gioni per cui è essenziale oggi puntare e con-
vergere sull’umanizzazione. 
Scrive Jonas: «Se è vero che la fede nei diritti 
umani e nella dignità umana è la ‘religione’ 
capace di raccogliere consenso in un mondo 
moderno e individualizzato, allora piuttosto 
che sprecare energie combattendo vecchie 
battaglie sarebbe meglio unirle in uno sforzo 
comune per difendere la dignità umana, in un 
contesto in cui siamo obbligati a prendere de-
cisioni su una quantità di materie continua-
mente crescente e in cui assai poco si può dare 
per scontato nei campi della natura e della 
tradizione». 

Anche Edgar Morin ritiene che nell’attuale 
situazione socio-culturale l’umanizzazione 
costituisca la via più adeguata per fissare la 
meta di ogni progettazione. Abbiamo biso-
gno di un sapere primario e universale «che 
verta sulla condizione umana. Siamo nell’era 
planetaria; un’avventura comune travolge gli 
umani, ovunque essi siano: devono ricono-
scersi nella loro comune umanità, nello stesso 
tempo devono riconoscere la loro diversità, 
individuale e culturale».

Bibliografia

Becchetti L. (2009) Oltre l’uomo oecononomicus, Cit-
tà Nuova, Roma.

Bruni L.-Zamagni S. (2009) Dizionario di economia 
civile, Città Nuova, Roma.

Curci S.-Fucecchi A.-Nanni A. (2012) Progetto convi-
vialità, EMI, Bologna. 

Galantino N. (1993) Dire “uomo” oggi. Nuove vie 
dell’antropologia filosofica, Ediz. Paoline, Cinisel-
lo Balsamo.

Galimberti U. (1999) Psiche e Techne. L’uomo nell’età 
della tecnica, Feltrinelli, Milano.

Gehlen A. (1980) L’uomo. La sua natura e il suo posto 
nel mondo, Feltrinelli, Milano.

Giaccardi  C. (2012) La comunicazione interculturale 
nell’era digitale, Il Mulino, Bologna.

Jonas H. (2002) Il principio responsabilità, Un’etica 
per la civiltà tecnologica, Einaudi, Torino.

Longo G. (2003) Il nuovo Golem. Come il computer 
cambia la nostra cultura, Laterza, Roma-Bari.

Id. (2004) Il simbionte, Feltrinelli, Milano. 
Marchesini R. (2002) Post-Human, Bollati Boringhie-

ri Torino.
Moral J.L. (2014) Ricostruire l’umanità della religio-

ne. L’orizzonte educativo dell’esperienza religiosa, 
LAS, Roma.

Morin E. (2015) Insegnare a vivere. Manifesto per 
cambiare l’educazione, Raffaello Cortina Editore, 
Milano.

Negroponte N. (1995) Essere digitali, Sperling& 
Kupfer, Milano.

Tintino G. (2015) Tra umano e post-umano. Disinte-
grazione e riscatto della persona, Franco Angeli, 
Milano.

Tosolini A. (a cura di) (2008) Il Post-umano è qui, 
EMI, Bologna.




