
 Metodi La Rete  ↔METODI

3/2017 ● Proposta Educativa ↔link 33Proposta Educativa ● 3/2017↔link32

Introduzione 
La paideia come umanizzazione

L’insieme delle attività educative 
con cui una società si impegna 
a formare i bambini e i giovani 
perché diventino adulti secondo i 
valori, i principi e le regole sociali 

di una determinata comunità, si chiama paideia.
L’obiettivo che ci proponiamo con il presente 
contributo è tratteggiare alcuni percorsi edu-
cativi volti ad una piena e integrale umanizza-
zione, attraverso il cambiamento della realtà a 
partire dalla centralità della persona.
Il compito fondamentale e prioritario dell’e-
ducazione è infatti “umanizzare”, ossia ren-
dere umano – sempre più umano – colui che 
viene educato. Civilizzato, umanizzato, reso 
partecipe dei valori culturali, etici, sociali, ar-
tistici e religiosi di quella civiltà e delle isti-
tuzioni che sono alla base della vita pubblica. 
L’orizzonte dell’umanizzazione, tuttavia, ab-
braccia un mosaico di significati che vanno al 
di là della sola educazione fino a  compren-
dere tutti gli aspetti della realtà complessa, 
in particolare della vita umana. Non a caso si 
parla anche di umanizzare l’ambiente natura-
le, ma soprattutto di umanizzare le condizio-
ni di lavoro (per dire che esse devono essere 

ZIONE
UMANIZZA-

Percorsi di

Antonio Nanni

rispettose della dignità dell’uomo), così come 
si parla di umanizzare il carcere.
Oggi i percorsi di umanizzazione devono es-
sere riferiti anche a contesti e a campi meno 
tradizionali, oltre le questioni della bio-etica 
e la medicina del dolore, per affrontare sen-
za timore anche gli interrogativi posti, ad 
esempio, dall’ideologia del gender (identità 
maschile e femminile, possibilità del neutro), 
dell’unità psico-somatica dell’essere uma-
no (che non è ma solo corpo, né solo spiri-
to), della tecno-scienza e della sua deriva nel 
post-umano, ecc.
L’attenzione riservata ai percorsi di umaniz-
zazione ci induce a sottolineare come al cuore 
e al centro dell’educazione non ci siano tanto 
i saperi, le conoscenze, le abilità, le compe-
tenze… ma l’uomo, il processo di umanizza-
zione, l’affermazione della dignità e dei diritti 
umani di ogni persona. Tutto il resto viene 
dopo, anche quando si fa riferimento a Dio e 
alla religione, perché non esiste altra finalità 
che possa precedere il primato e la centralità 
dell’educazione come umanizzazione.
Infatti, non basta istruire o in-segnare (cioè 
mettere in “segni” fissi le conoscenze) per 
umanizzare, ma occorre anche che le persone 
si educhino, ossia che ricerchino esse stesse i 
“simboli” del vivere e del con-vivere. 

In questo nostro contributo partiamo dal pre-
supposto che nell’attuale momento storico il 
rapporto tra educazione e umanizzazione (nei 
campi della  politica, ell’economia, della tec-
nica, della comunicazione… fino alla religio-
ne) trovi appunto nella nozione di cittadinan-
za il suo perno unificante.
Dunque, imparare a rispettarsi reciprocamen-
te come cittadini e a con-vivere fraternamen-
te nella città dell’uomo: è questo l’obiettivo 
ultimo dell’educazione come umanizzazione.

Umanizzare la vita pubblica

Obiettivo principale di un’educazione, 
animata da un forte afflato etico e da 
una consapevole dimensione politi-

ca, è il perseguimento del bene comune – e 
dei beni comuni – da intendere anche come 
umanizzazione della vita pubblica, sia negli 
aspetti spirituali che materiali.
È infatti in atto un pericoloso e crescente pro-
cesso di dis-umanizzazione della società che 
prevede scenari sempre meno attenti e sensi-
bili al bene dell’uomo e della donna.  Nell’at-
tuale fase storica sembra essere soprattutto la 
classe politica – etichettata come “casta” –  a 
dare lo spettacolo penoso di una società diso-
rientata che ha perso la bussola.
Sono in molti a ritenere che la politica ab-
bia smarrito la sua funzione regolatrice e in-
termediaria degli interessi contrapposti della 
società, diventando un mero esercizio del 
potere per il potere, risucchiata nel vortice 
dell’egoismo più sfrenato, senza più ideali e 
con convinzioni così deboli e inconsistenti  da 
soccombere quasi sempre alle lusinghe  delle 
convenienze quotidiane. 
Ecco perché la ricostruzione dell’etica pub-
blica richiederebbe oggi che venga, innanzi-
tutto,  ri-educata la classe politica.  Si tratta 
di un percorso che suppone un’inversione di 

rotta, un profondo cambio di mentalità, una 
vera e propria rivoluzione spirituale che mette 
la cultura dell’essere prima di quella dell’a-
vere, e colloca la comunità e il bene comu-
ne prima degli interessi individuali. Questa 
nuova gerarchia di valori presuppone, inoltre, 
che tutti assumano la responsabilità della cura 
e della salvaguardia del creato e di generare 
equamente e democraticamente lo sviluppo 
sostenibile della comunità.
Umanizzare la politica è dunque il pre-requi-
sito per ripristinare l’ordine e la legge all’inter-
no della polis. È necessario liberare la politica 
dalla corruzione attraverso un’adesione con-
vinta alla cultura della legalità. Bisogna coin-
volgere i cittadini nell’impegno di ripensare 
la polis e di ridisegnare gli spazi urbani affin-
ché diventino luoghi di incontro più umani e 
ospitali.  L’educazione non deve far mancare 
il proprio contributo di immaginazione per 

Jeanne Menjoulet

Eva Rinaldi



 Metodi  Metodi

3/2017 ● Proposta Educativa ↔link 35Proposta Educativa ● 3/2017↔link34

umanizzare la vita pubblica, esercitando una 
forza positiva nella risoluzione dei problemi 
della città. Evitando soprattutto che aumenti 
la conflittualità e la dis-umanizzazione nelle 
relazioni umane. 
A nostro avviso, oggi in Italia, una delle for-
me più efficaci, appropriate e creative per 
migliorare la vita pubblica della città in una 
direzione umanizzante è l’approvazione della 
legge sulla nuova cittadinanza basata sullo jus 
soli/jus culturae di cui beneficerebbero subito 
oltre 800 mila bambini e giovani che fanno 
parte delle “seconde generazioni”. Il disegno 
di legge sulla nuova cittadinanza, com’è noto, 
è già stato approvato alla Camera (il 13 ot-
tobre del 2015), ma ora attende – tra mille 
resistenze delle forze politiche di destra e del 
Movimento 5 Stelle – di essere approvato an-
che al Senato.
È confortante osservare come anche la Chie-
sa cattolica abbia più volte espresso il proprio 
sostegno per questa legge, sia con la voce di 
Papa Francesco, sia con quella del Presidente 
della CEI, cardinale Gualtiero Bassetti. 
In conclusione, una nuova legge sulla cittadi-
nanza in Italia rappresenterebbe, a nostro av-
viso, un passo in avanti nel processo di uma-
nizzazione della vita pubblica perché verrebbe 
esteso e riconosciuto a migliaia di persone un 
diritto di inclusione e di civiltà.

Umanizzare l’economia

Un secondo percorso di umanizzazione, 
dopo quello riguardante la politica e 
la vita pubblica, è rivolto all’economia 

e al sistema finanziario che hanno evidenti re-
sponsabilità strutturali sulle drammatiche in-
giustizie sociali che colpiscono intere zone del 
pianeta. Il processo di globalizzazione ha fini-
to per peggiorare ancora di più la situazione 
di squilibrio a livello mondiale. Finché il mer-

cato resterà senza regole,  o con l’unica regola 
basata sulla massimizzazione del profitto, il 
sistema globale dell’economia non conoscerà 
il principio di equità, e la ridistribuzione della 
ricchezza rimarrà un’amara illusione.
Soltanto attraverso la costruzione di un nuovo 
rapporto tra etica ed economia si aprirà una 
strada verso la giustizia e la solidarietà, la ci-
vilizzazione dell’economia e del mercato (per 
usare il linguaggio di Benedetto XVI nella 
Caritas in veritate). Bisogna avere il coraggio 
di rompere gli schemi cristallizzati, introdu-
cendo elementi innovativi nella visione dell’e-
conomia. Occorre scardinare i presupposti 
tradizionali dell’economia capitalistica e al-
largare sempre di più l’economia alla parteci-
pazione e alla responsabilità dei soggetti della 
società civile.
Umanizzare l’economia e civilizzare il mer-
cato significa, in concreto, superare la logi-
ca Stato-mercato, attraverso la creazione di 
nuove forme di democrazia, partecipazione, 
redistribuzione, socialità e di governance nelle 
attività economiche.
Si tratta di operare una scelta a favore dell’eco-
nomia civile, abbandonando sempre di più le vi-
sioni obslete e ideologiche di destra e di sinistra, 
sia di stampo liberista sia di stampo marxista. 
Un utile strumento culturale che si raccomanda 
a tale scopo è il Dizionario di economia civile, a 
cura di Luigino Bruni e Stefano Zamagni.
Non basta dire che l’economia civile è quel-
la tipica delle organizzazioni non profit, del 
Terzo settore, né identificarla con l’economia 
sociale o con l’economia solidale.
È necessario fare posto al principio di gratuità 
e alla cultura del dono, dentro (non a latere) 
la teoria economica. La forza del dono, infat-
ti, non sta nella “cosa” donata o nel quantum 
donato, ma sta nella speciale qualità umana 
che il dono rappresenta, ossia nella “relazio-
ne” che si stabilisce tra colui che dona e colui 

che riceve. Tale relazione che si stabilisce tra i 
due deve sollecitare i teorici dell’economia ad 
andare oltre i tradizionali principi del valore 

d‘uso e del valore di scambio, per scoprire final-
mente il terzo principio del valore di legame 
(o di relazione) che ci consente di superare la 
visione individualistica dell’economia e muo-
verci nella direzione della relazionalità (e del 
comunitarismo).
Insieme al valore di legame ci sembra infine 
importante sottolineare il nuovo significato 
che viene assumendo la nozione di “capitale”.  
Oggi infatti si parla spesso di capitale “uma-
no” (competenze e abilità), e di capitale “so-
ciale” (qualità delle relazioni interpersonali), 
non più soltanto di capitale “fisico” (proprietà 
dei mezzi di produzione), oppure “moneta-
rio” e “finanziario”, o infine “tecnologico” e 
“organizzativo” (processi di innovazione).
In conclusione, anche l’economia può essere 
cambiata e umanizzata, nella teoria e nella 
pratica.

Umanizzare la tecnica 
(… e la deriva del post-umano)

Un terzo percorso di umanizzazione at-
tiene alla tecnoscienza e agli sviluppi 
dell’Homo technologicus, fino alla deriva 

del post-umano. Sono in molti a ritenere che 
la tecnologia sia stata da sempre il mezzo per 
supplire alle nostre carenze fisiche e mentali e 
quindi il prolungamento dei nostri sensi, l’e-
stensione del nostro corpo e della nostra psi-
che, una protesi che permette la costituzione 
di una realtà “aumentata”.
Per esempio, il martello estende la nostra 
mano per la forza, l’automobile estende il no-
stro piede per la velocità, il telefono estende il 
nostro orecchio e la nostra bocca per “aumen-
tare” la nostra capacità di comunicazione.
Stiamo dunque facendo riferimento a processi 
di co-evoluzione uomo-macchina, dopo quello 
di evoluzione animale-uomo. Già da qualche 
tempo e fino al 2050 sono previste trasfor-

Economia civile

Con il termine economia civile si intende princi-
palmente una prospettiva culturale di interpreta-
zione dell’intera economia, alla base di una teoria 
economica di mercato fondata sui principi di re-
ciprocità e fraternità, alternativa a quella capitali-
stica.
L’economia civile è un’economia di mercato e, in 
quanto tale, si basa sui seguenti principi:
•	 concetto di divisione del lavoro, ovvero la spe-

cializzazione delle mansioni che ha come con-
seguenza la realizzazione di scambi endogeni 
(differenti da quelli “esogeni”, derivanti dall’esi-
stenza di un sovrappiù) che, quindi, vanno ad 
aumentare la produttività del sistema in cui si 
inseriscono;

•	 concetto di sviluppo, che, da un lato, presup-
pone, rifacendosi ad una matrice culturale giu-
daico-cristiana, l’esistenza di solidarietà interge-
nerazionale, ovvero di interesse da parte della 
generazione presente nei confronti di quelle 
future, mentre, dall’altro, si lega a quello di ac-
cumulazione;

•	 concetto di libertà di impresa, secondo il qua-
le chi è in possesso di doti imprenditoriali deve 
essere lasciato libero di intraprendere un’at-
tività. Per doti imprenditoriali si intendono: la 
propensione al rischio (ovvero l’impossibilità 
di avere garanzia dei risultati derivanti dall’at-
tività imprenditoriale), l’innovatività o creatività 
(ovvero la capacità di aggiungere in maniera 
incrementale conoscenza al prodotto/processo 
produttivo), l’ars combinatoria (l’imprenditore, 
conoscendo le caratteristiche dei partecipanti 
all’attività imprenditoriale, le organizza per otte-
nere il risultato migliore);

•	 il fine, ovvero la tipologia di prodotto (bene o 
servizio) da ottenere.

È in particolare quest’ultimo principio a differen-
ziare l’economia civile dall’economia di mercato 
capitalistica: se, infatti, quest’ultima ha assunto 
come fine proprio del suo agire l’ottenimento del 
cosiddetto bene totale, l’economia civile perse-
gue, invece, ciò che va sotto il nome di bene co-
mune.

da Wikipedia



 Metodi  Metodi 

3/2017 ● Proposta Educativa ↔link 37Proposta Educativa ● 3/2017↔link36

Le “visioni” di Negroponte

I nuovi mezzi di comunicazione sono 
la via d’uscita dalla povertà visto 
che sono anche i nuovi strumenti di 
apprendimento. In tutto il mondo 
vediamo figli che insegnano ai loro 
genitori come “leggere e scrivere” 
sui media digitali. In questo nuovo 
mondo sono i bambini che si fanno 
protagonisti del cambiamento, ces-
sando di essere semplicemente de-
stinatari dell’insegnamento. […]
Il maggiore influsso dei nuovi me-
dia è nel costruire un’immaginazio

ne collettiva che altrimenti potreb-
be finire limitata dai prodotti dei 
monopolisti, dagli Stati o da talune 
autorità. Basta dare un’occhiata a 
Wikipedia: le nuove idee nascono 
da nuove voci e da differenti punti 
di vista. […]
Come la stampa, anche i nuovi me-
dia verranno usati per il bene ma 
anche per il male. Ciò che cambia, 
tuttavia, è la capacità di auto-cor-
reggersi. […]
Credo molto nei computer come 
strumenti di umanizzazione. E que-
sto vale per tutti i credenti. […]

Essere bionici: il futuro è certamen-
te all’intersezione tra il mondo 
digitale e quello biologico. […] I 
bambini di tutto il mondo, persino 
nelle zone più povere e remote, 
verranno connessi più rapidamen-
te di quel che pensiamo, per effet-
to di una ‘missione’ o del mercato. 
Per questo motivo, la Rete diven-
terà sempre più giovane e sempre 
più interculturale. Sono sicuro: ne 
beneficeremo tutti. 

da un’intervista a cura di 
F. Ognibene pubblicata su 

Avvenire del 23 maggio 2009

mazioni strabilianti basate sull’ ibridazione 
di varie componenti psico-somatiche: dopo il 
simbionte e il Cyborg stanno per apparire cre-
ature cyber-organiche che indossano strumenti 
computazionali nei vestiti e all’interno del pro-
prio corpo, come i piccoli computer a forma 
di braccialetto o di orecchino, oppure i vestiti 
con tessuto elettronico, oppure gli RFID sotto 
pelle (Radio Frequency Identification). 
Si prevede che in futuro la tecnologia digitale 
e computerizzata raggiunga un livello tale di 
ibridazione con il corpo umano da venire in-
corporata dall’individuo come si trattasse di 
un suo rivestimento naturale.
A questo punto dobbiamo chiederci: ma dove 
stiamo andando?
Il processo avanzato di ibridazione cui stiamo 
assistendo – che ha già inaugurato il tempo 
del post-umano – si sta veramente svilup-
pando come umanizzazione della macchina o 
invece come macchinizzazione dell’uomo, o 
comunque qualcosa di simile?
Se diamo uno sguardo retrospettivo al pro-
cesso di antropogenesi ci accorgiamo che ci 
sono voluti milioni di anni per passare dall’a-
nimale all’uomo, mentre sono bastati pochi 
secoli per passare dall’uomo al cyberg. Ciò sta 

a significare che l’ambiente ormai non è più 
soltanto naturale ma è già tutto antropizzato 
e tecnologizzato.
È forse proprio per questa ragione che da 
tempo si sta manifestando nell’antropologia la 
tendenza a decostruire la narrazione separati-
va e dicotomica dell’Umanesimo (con la sua 
visione antropocentrica), mentre si sta facen-
do strada la simpatia per una lettura ibrida e 
co-evolutiva che vede l’uomo affiancato prima 
dall’animale e poi dalla macchina.  Il post-
umanesimo, allora, è l’ultima tappa, ancora in 
divenire e non ancora pienamente realizzata di 
una lunga cavalcata nella storia dell’umanità, 
volta a forzare, destrutturare e ricombinare i 
confini di ciò che è propriamente l’humanum.
Oggi appare sempre più chiaro, anche sul 
piano fenomenologico, come l’uomo non sia 
qualcosa di “già dato”, di pre-costituito, di già 
definito: l’uomo è un essere costitutivamen-
te “aperto”, dinamico, mutevole, per questo è 
sempre possibile l’inedito, il non-ancora, l’u-
mano immaginario e futuribile… ma che non 
dotrà mai avere le sembianze di un robot!
Non vi è dubbio, tuttavia, che l’avvento del 
post-umano abbia messo in seria crisi la 
visione antropocentrica che si era afferma-

ta nel Rinascimento e portato alle estreme 
conseguenze tutte quelle avvisaglie anti-
umanistiche che si erano già manifestate in 
filoni culturali ben noti, come lo struttura-
lismo, la teoria dei sistemi, l’animalismo, 
la teoria dell’intelligenza artificiale, la dot-
trina del superuomo (e della morte di Dio) 
di Nietzsche, la filosofia senza soggetto e la 
morte dell’uomo di Foucault. 

Umanizzare la comunicazione

Un quarto campo della realtà sociale 
che necessita di essere umanizzato è la 
comunicazione. Non solo la comuni-

cazione dei media tradizionali, ma soprattutto 
quella delle tecnologie digitali, le quali po-
tenzialmente rappresentano una sorta di web 
sociale, potenti strumenti di relazione, di con-
nessione e di inclusione, ma in realtà agiscono 
spesso come mezzi per offendere (si pensi al 
cyberbullismo), per discriminare ed escludere, 
per manipolare la verità e diffondere bufale e 
fake news.
Se il mondo della politica, come abbiamo vi-
sto, era corrotto, e quello dell’economia era 
ingiusto e squilibrato, ora dobbiamo denun-
ciare che il mondo della comunicazione è bu-
giardo, falso e inquinato. 
Bisogna inoltre prendere atto che ognuno dei 
percorsi di umanizzazione che stiamo deli-
neando si imbatte in situazioni reali che non 
sono mai in bianco e nero, ma sempre “ambi-
gue”, anfibie, grigie, promiscue, in parte posi-
tive e in parte negative. 
È tuttavia evidente che noi stiamo cercando 
di cogliere in ogni campo quegli aspetti che 
più si prestano ad essere piegati verso un pos-
sibile percorso di riscatto e di umanizzazione.
Mettere un po’ d’ ordine al sistema delle co-
municazioni significa, innanzitutto, che le 
tecnologie digitali vanno rese accessibili an-

che a coloro che sono già emarginati econo-
micamente e socialmente. I nuovi strumenti 
di comunicazione devono diventare pertanto 
una via di uscita dalla povertà, visto che sono 
anche i nuovi mezzi di apprendimento. Si 
osserva che in tanti luoghi del mondo sono 
essenzialmente i figli che usando le tecnolo-
gie digitali insegnando ai loro genitori come 
usarli, come leggere e scrivere con gli stru-
menti digitali. 
A livello generale, sembra essere soprattutto 
internet a favorire la socialità e la condivisione, 
il cosiddetto web 2, un’opportunità per essere 
più globali, per vedere e ascoltare da più punti 
di vista, per dare voce alle singole persone. 
Va inoltre evidenziato come uno dei maggiori 
influssi dei nuovi media consista nel costrui-
re un’immaginazione collettiva che altrimenti 
potrebbe finire limitata dai prodotti dei mo-
nopolisti, dagli Stati o da talune autorità.
Per farsi un’idea della forza culturale che han-
no questi strumenti digitali è sufficiente pren-
dere come esempio Wikipedia, la grande enci-
clopedia online, redatta, aggiornata e corretta 
dagli stessi utenti.  In questo senso possiamo 
affermare che nuove idee nascono da sempre 
nuove voci e da differenti punti di vista. 
Il cambiamento più positivo pare essere l’in-
clusione, mentre specularmente la novità più 
negativa sembra riguardare l’esclusione. In  
entrambi i casi si tratta di una frattura.
Secondo un grande esperto mondiale della 
comunicazione come Nicholas Negroponte, 
autore di libri celebri come Essere digitali e 
Essere bionici, il computer stesso può diven-
tare un potente strumento di umanizzazione. 
Sempre Wikipedia – di cui abbiamo già parla-
to più sopra – è un esempio efficace di come 
nell’ambiente digitale le persone volenterose 
possono correggersi democraticamente al fine 
di rendere lo strumento sempre migliore.  È 
vero che non mancano tentativi di intrusio-



 Metodi  Metodi 

3/2017 ● Proposta Educativa ↔link 39Proposta Educativa ● 3/2017↔link38

ne abusiva, ma questi vengono rapidamente 
neutralizzati, e così il bene prevale.
Guardando al futuro non si tratta di avventu-
rarci in profezie tecnologiche. La previsione 
di Negroponte è che il futuro sia certamente 
all’intersezione, a metà strada tra il mondo 
digitale e quello biologico. I bambini di tutto 
il mondo, secondo Negroponte persino nelle 
zone più povere e remote, verranno connes-
si più rapidamente di quel che pensiamo per 
effetto del mercato. Per questo motivo la rete 
diventerà sempre più giovane e sempre più 
interculturale. Negroponte si dice sicuro che 
ne beneficeranno tutti.
È abbastanza chiaro che ormai la rete abbia 
tradito le promesse iniziali che la caratteriz-
zavano come libera, decentrata e paritaria, ed 
è chiaro invece che sia diventata il regno dei 
nuovi monopolisti e oligarchi. Ecco perché 
internet deve tornare a misura d’uomo non 
per pochi ma per tutti. Basta ricordare come 
lo stesso padre del web, Tim Berners-Lee, 
sostiene che senza una serie di interventi mi-
rati a promuovere uguaglianza, accesso, liber-
tà, non ci sarà via d’uscita da logiche «winners 
takes all» in cui chi vince prende tutto.
Ormai, l’opinione pubblica si è trasformata in 
“opinione digitale” nel senso che si manifesta 
prevalentemente attraverso la rete (siti, blog, 
news online…) piuttosto che tramite la let-
tura dei giornali e la visione dei telegiornali. 
Non dobbiamo però dimenticare che neanche 
internet è una sfera libera da condizionamen-
ti, come del resto l’intero universo della co-
municazione. 

Umanizzare la religione  

Da sempre la religione si accompagna 
alla comunità degli uomini come 
espressione simbolica della vita, di-

ventando la via privilegiata per conferire un 

senso alle cose e agli avvenimenti, nonché per 
indagare il mistero della vita.
Facciamo anzitutto osservare che il percorso 
di umanizzazione della religione è forse il più 
delicato perché va ad interferire con la zona 
del sacro, toccando quelle corde verso cui le 
persone si mostrano particolarmente sensibili. 
Il punto da cui partire è che neanche le reli-
gioni possono pretendere di assolversi da sole, 
ritenendosi immuni da errori, dal momento 
che sono chiamate a fare i conti con l’eredità 
violenta che è intrinseca ad esse stesse. È cer-
tamente vero che le religioni sono espressioni 
culturali che hanno la forza per umanizzare 
gli individui, ma è altrettanto vero che l’uomo 
ha il compito e la responsabilità di umanizza-
re la religione, purificandola dalle sue inevita-
bili deviazioni nella storia.
Tutte le religioni hanno a che fare con il lega-
me, con il rapporto tra Dio e uomo, ma ognuna 
di esse lo caratterizza a modo suo, ora separan-
doli (e distanziandoli), ora avvicinandoli (nella 
prossimità), ora incarnando l’uno nell’altro. 
Tralasciando le diverse specificità dell’Islam, 
del Buddhismo, dell’Induismo, dell’Ebrai-
smo ecc., vogliamo qui circoscrivere la nostra 
riflessione all’umanizzazione della religione 
cristiana, che è sicuramente una religione sui 
generis, mostrando di essere più una fede che 
una religione.
Si tratta di comprendere in profondità che 
cosa significa: «La gloria di Dio è l’uomo vi-
vente» (Ireneo di Lione), perché tale espres-
sione custodisce una verità immensa. In essa 
si racchiude il mistero dell’incarnazione di 
Dio che si fa uomo, umanizzandosi in Gesù 
il Cristo. 
La distinzione sottile tra fede e religione ci 
consente di capire che la prima umanizza, 
mentre la seconda deve essere umanizzata 
altrimenti può fare danni poiché il Sacro è 
facilmente manipolabile e presta il fianco ad 

un uso strumentale. Molto meglio la «fe-
deltà alla terra» (Bonhoeffer) e la fede nuda 
nell’uomo Gesù che ha il suo fondamento 
della convinzione che è lui la rivelazione del 
Dio vero. La storia ci ha dimostrato che nel 
nome del «Dio lo vuole» si finisce anche per 
fare la guerra!
Non serve il riferimento al Sacro quando è 
separato dall’umano. La santità di Dio abita 
già dentro l’uomo, a conferma della sua asso-
luta dignità. In questo senso, come abbiamo 
sottolineato prima, la fede umanizza, aiuta 
a valorizzare l’umano, a riconoscerlo, a farlo 
crescere in verità, bontà e bellezza. 
Nella nostra epoca una delle tentazioni che 
più ci spaventano è la religione del «fai da te”, 
quella forma di New Age o di Next Age in cui 
ognuno si affanna a plasmare il suo Dio con 
le proprie mani, finendo paradossalmente per 
dare ragione al povero Feuerbach che prima 
ancora di Marx, Nietzsche e Freud liquidava 
la religione come proiezione umana e costru-
zione dell’uomo stesso.
Concludiamo questo contributo sull’umaniz-
zazione affidandoci a due pensatori di matrice 
ebraica ma forse credenti – a modo loro – più 
nell’uomo che in Dio: Hans Jonas e Edgar 
Morin.  Entrambi indicano quali siano le ra-
gioni per cui è essenziale oggi puntare e con-
vergere sull’umanizzazione. 
Scrive Jonas: «Se è vero che la fede nei diritti 
umani e nella dignità umana è la ‘religione’ 
capace di raccogliere consenso in un mondo 
moderno e individualizzato, allora piuttosto 
che sprecare energie combattendo vecchie 
battaglie sarebbe meglio unirle in uno sforzo 
comune per difendere la dignità umana, in un 
contesto in cui siamo obbligati a prendere de-
cisioni su una quantità di materie continua-
mente crescente e in cui assai poco si può dare 
per scontato nei campi della natura e della 
tradizione». 

Anche Edgar Morin ritiene che nell’attuale 
situazione socio-culturale l’umanizzazione 
costituisca la via più adeguata per fissare la 
meta di ogni progettazione. Abbiamo biso-
gno di un sapere primario e universale «che 
verta sulla condizione umana. Siamo nell’era 
planetaria; un’avventura comune travolge gli 
umani, ovunque essi siano: devono ricono-
scersi nella loro comune umanità, nello stesso 
tempo devono riconoscere la loro diversità, 
individuale e culturale».

Bibliografia

Becchetti L. (2009) Oltre l’uomo oecononomicus, Cit-
tà Nuova, Roma.

Bruni L.-Zamagni S. (2009) Dizionario di economia 
civile, Città Nuova, Roma.

Curci S.-Fucecchi A.-Nanni A. (2012) Progetto convi-
vialità, EMI, Bologna. 

Galantino N. (1993) Dire “uomo” oggi. Nuove vie 
dell’antropologia filosofica, Ediz. Paoline, Cinisel-
lo Balsamo.

Galimberti U. (1999) Psiche e Techne. L’uomo nell’età 
della tecnica, Feltrinelli, Milano.

Gehlen A. (1980) L’uomo. La sua natura e il suo posto 
nel mondo, Feltrinelli, Milano.

Giaccardi  C. (2012) La comunicazione interculturale 
nell’era digitale, Il Mulino, Bologna.

Jonas H. (2002) Il principio responsabilità, Un’etica 
per la civiltà tecnologica, Einaudi, Torino.

Longo G. (2003) Il nuovo Golem. Come il computer 
cambia la nostra cultura, Laterza, Roma-Bari.

Id. (2004) Il simbionte, Feltrinelli, Milano. 
Marchesini R. (2002) Post-Human, Bollati Boringhie-

ri Torino.
Moral J.L. (2014) Ricostruire l’umanità della religio-

ne. L’orizzonte educativo dell’esperienza religiosa, 
LAS, Roma.

Morin E. (2015) Insegnare a vivere. Manifesto per 
cambiare l’educazione, Raffaello Cortina Editore, 
Milano.

Negroponte N. (1995) Essere digitali, Sperling& 
Kupfer, Milano.

Tintino G. (2015) Tra umano e post-umano. Disinte-
grazione e riscatto della persona, Franco Angeli, 
Milano.

Tosolini A. (a cura di) (2008) Il Post-umano è qui, 
EMI, Bologna.


