R&M—SUL FUTURO

PERL'UMANIZZAZIONE

artendo dalla consapevolezza che
il futuro non ¢ prevedibile poiché
nella vita umana, come ricordava
Euripide, «l'atteso non si com-
pie e allinatteso un dio apre la
via», l'articolo, attraverso l'analisi di alcuni
fenomeni in atto nell’attuale cultura sociale,
cerchera di ipotizzare quali sono le sfide che
I'educazione deve affrontare nel presente per
promuovere nel futuro una profonda umaniz-
zazione. La riflessione che qui viene proposta,
lungi dal voler preconizzare il futuro, mira
semplicemente a una comprensione del pre-
sente, che ¢ bene ricordare ¢ il luogo il cui gli
esseri umani cercano concretamente di pro-
gettare e costruire il loro futuro, che se anche
sara diverso da quello atteso sara comunque
influenzato dal loro agire.
Il cuore della riflessione ¢ costituito percio
dalla descrizione delle trasformazioni in atto
nello spazio-tempo fisico e simbolico abitato
dall'uvomo contemporaneo che ¢ il mondo in
cui 'umano prende forma e si sviluppa.

Lo spazio-velocita:
l'umano atemporale e dematerializzato

1 termine spazio-velocita ¢ stato introdotto
dal filosofo francese Paul Virilio per indi-
care le trasformazioni dello spazio-tempo

Mario Pollo

prodotte dalle comunicazioni elettroniche.
Come ¢ noto, i segnali trasmessi attraverso
i media elettronici viaggiano a una velocita
che si approssima sempre di pit a quella della
luce. Secondo la fisica relativistica man mano
che aumenta la velocita lo scorrere del tempo
rallenta sino al limite, costituito dalla veloci-
ta della luce, in cui esso cessa di scorrere e
si annulla. Questo significa che nello spazio
disegnato dalle comunicazioni elettroniche lo
scorrere del tempo tende ad annullarsi, an-
che se non completamente, dato che i segnali
viaggiano per ora a una velocita inferiore a
quella della luce.

Questo significa che nella porzione dello spa-
zio-tempo in cui operano i media elettronici
il tempo se proprio non scorre, scorre almeno
in modo quasi impercettibile e si ¢, quindi, in
presenza di una “quasi atemporalita”.
Occorre anche tenere conto che nello spazio-
velocita le trasformazioni in atto coinvolgono
anche lo spazio avendo abolito una sua com-
ponente fondamentale: la distanza. Infatti,
nello spazio-velocita si puod entrare in relazio-
ne in pochi istanti con persone lontane mol-
te migliaia di chilometri, senza la fatica e il
dispendio di energia che nello spazio-tempo
tradizionale comporta il superamento di una
distanza anche molto breve. Questo significa
che nello spazio-velocita si ¢ in presenza di

3/2017 e ProposTa EDUCATIVA (---u} 5



Sul futuro«~>R&M

uno spazio praticamente privo di distanza e di
un tempo che scorre cosi lentamente da appa-
rire quasi immobile.

Nelle societa tecnologicamente ed economi-
camente piu sviluppate le persone trascorro-
no una quantitd non marginale della loro vita
all'interno dello spazio-velocita. Quantita che
¢ in continuo aumento, basti pensare a tutte
le attivita e ai servizi che ogni giorno di piu
sono accessibili on/ine. Tuttavia, 'uvomo tra-
scorre ancora una buona parte della sua vita
allinterno dello spazio-tempo tradizionale e
cio lo rende un essere anfibio.

L'uomo anfibio

n questa particolare condizione anfibia si

puo individuare un carattere di crisi dell’u-

mano, almeno di come & stato tradizio-
nalmente concepito. Crisi che si manifesta
sia nel fondamento antropologico sia nella
sostituzione da parte di questa nuova anfibi-
ita di quella vissuta sin dalle epoche pit an-
tiche dall’homo religiosus e che gli consentiva
di abitare tanto il mondo dell’aldila quanto
quello dell’aldiqua. Questa anfibiita “arcaica”
offriva un senso profondo alla scoperta fatta
dall'vomo che la sua vita non gli apparteneva
completamente. Scoperta avvenuta quando
egli ¢ divenuto cosciente di essere il suo corpo
e, nello stesso tempo, che il suo corpo non
¢ completamente lui. In altre parole, egli ha
percepito che il suo essere non era riducibi-
le al suo corpo e che, nonostante questo lo
rendesse un abitante dello spazio e del tem-
po sottomesso al limite della mortalita, vi era
in lui un’apertura all'immortalita. Di essere,
cio¢, da un lato, limitato dallo spazio tempo,
e, dallaltro lato, aperto allinfinito. Questa
antinomia ha accompagnato I'vomo sin dal
giorno in cui ¢ emerso alla coscienza e ha fon-
dato la sua apertura alla trascendenza.

o 4uly,

Come prima accennato, la nuova anfibiita
generata dallo spazio-velocita sta anche tra-
sformando il fondamento antropologico, in
particolare per cio che riguarda il rapporto
dell'vomo con il suo corpo, con il tempo, con la
sua identita, con gli altri, con il territorio, con
la coscienza e con il senso del suo essere nel
mondo. E allinterno di queste trasformazioni
che si gioca in gran parte il futuro dell'umano.

Il rapporto dell'uomo con il corpo

partire dalle riflessioni di McLuhan si

puo affermare che il corpo dell'uomo

non ¢ definito esclusivamente dai suoi
limiti biologici ma anche da quelli pitt ampi
disegnati dai mezzi di comunicazione che
utilizza. Questo significa che il corpo uma-
no non appartiene solo allo spazio-tempo ma
anche allo spazio-velocita attraverso gli stru-
menti della comunicazione.
Per la sua appartenenza allo spazio velocita, il
corpo dell'vomo anfibio appare oggi come un
corpo per alcuni versi de-spazializzato e de-
temporalizzato. Un corpo cio¢ che ha sempre
di pilt una componente immateriale, fatta di
immagini, di segni e simboli che sono presenti
in modo puramente virtuale. Un corpo che si fa
presente agli altri corpi senza la propria fisicita e
senza la propria paradossalita dell'essere qualco-
sa di pitt di cio che apparentemente ¢. Un cor-
po che & sempre di pil visto attraverso il gioco
delle immagini in cui le persone sono immerse
e i segni che esso invia all'esterno e che ad esso
ritornano strutturati in interpretazioni.
Un corpo che, in non pochi casi, ¢ riconosciu-
to come proprio solo quando la sua immagine
rientra all'interno dei modelli che collettiva-
mente vengono definiti come socialmente ac-
cettabili e positivi.
Quando questo riconoscimento non avviene
il corpo diventa fonte di disagio, sentito ad-

R&M«Sul futuro

dirittura come estraneo a sé, divenendo, in
molti casi, loggetto di cure ossessive al fine di
renderlo simile ai modelli culturalmente valo-
rizzati. Ginnastiche, attivita sportive varie, in-
terventi chirurgici, cosmesi e diete sono spesso
il segno del tentativo di ricondurre il proprio
corpo all'interno dei modelli sociali dominanti.
Alcune malattie che investono il rapporto del-
le persone con il cibo sono il segno del rifiuto
estremo del proprio corpo e dell'illusione che
la sua distruzione liberi quel Sé idealizzato
che esso negherebbe.

Ma oltre a questo la riduzione del corpo a
semplice elemento simbolico produce una
profonda alienazione delle persone da se stes-
se e dagli altri. Concretamente, questa aliena-
zione nasce dal fatto che la vita delle persone
¢ sempre pit immersa nella “finzione”, ovvero
nel mondo delle immagini prodotte dai me-

Un corpo plasmato dalla comunicazione

Nelle ere della meccanica, avevamo operato
un'estensione del nostro corpo in senso spaziale.
Oggi, dopo oltre un secolo di impiego tecnologi-
co dellelettricita, abbiamo esteso il nostro stesso
sistema nervoso centrale in un abbraccio globale
che, almeno per quanto concerne il nostro piane-
ta, abolisce tanto il tempo quanto lo spazio [.. ]
Archimede disse una volta: «<Datemi un punto di
appoggio e solleverd il mondo». Oggi ci avrebbe
indicato i nostri mezzi di comunicazione elettroni-
ci dicendo «Mi appoggero ai vostri occhi, alle vo-
stre orecchie, ai vostri nervi e al vostro cervello, e
il mondo si spostera al ritmo e nella direzione che
sceglierd io». Noi abbiamo ceduto questi “punti
d'appoggio”a societa private. .. Una volta che ab-
biamo consegnato i nostri sensi e i nostri sistemi
nervosi alle manipolazioni di coloro che cercano
di trarre profitti prendendo in affitto i nostri occhi,
le orecchie e i nervi, in realta non abbiamo pit
diritti. Cedere occhi, orecchie e nervi a interessi
commerciali € come consegnare il linguaggio co-
mune a un'azienda privata o dare in monopolio a
una societa l'atmosfera terrestre.

M. McLuhan, Gli strumenti del comunicare

dia elettronici. Questa immersione sembra
aver dilatato enormemente le conoscenze su
di sé e sugli altri di cui le persone sono in pos-
sesso, mentre in realta ha solo reso astratti gli
oggetti del loro conoscere (Augé 1998).
Infatti, oggi si ¢ sempre piu convinti di co-
noscere quando in realta si ¢ in grado solo di
riconoscere. 1 media consentono spesso solo
di riconoscere, dando pero lillusione di co-
noscere. Solo perché una cosa la si ¢ vista si
pensa di conoscerla, dimenticando che we-
dere non signiﬁca necessariamente osservare,
comprendere e interpretare. Questa confusione
tra il conoscere e il riconoscere passa attra-
verso l'incapacita di ascoltare nellinteriorita
profonda del proprio sé, il proprio corpo e,
di conseguenza, quello dell'altro. E questo fa
si che si produca un indebolimento della ca-
pacita di rapportarsi all’altro, che ¢ si visto ma
che contemporaneamente ¢ privato della sua
realta complessa e reso astratto in un’immagi-
ne. In cambio si ha la possibilita di un contat-
to esteso con il simulacro dell'altro. E questo
produce una interruzione o un rallentamento
della dialettica identita/alterita.

Se lalterita ¢ un simulacro anche l'identita di-
viene un simulacro. Perdere il contatto con I'al-
tro reale significa perdere il contatto autentico
con se stessi oltre che a livello corporeo anche
psichico. La crisi dell’alterita mina lidentita
delle persone. Alcuni studiosi osservano, sulla
scia della lezione di Durkheim, nell'indeboli-
mento della dialettica tra alterita e identita un
fattore di produzione della violenza.

Il rapporto dell'uomo
con il territorio e la comunita

ome il corpo anche lo spazio in cui
vive I'uvomo allinterno dello spazio-
velocita appare dematerializzato, privo
cio¢ di quella consistenza materiale che ha

<y T



Sul futuro«>R&M

sempre caratterizzato lo spazio sperimentato
dall'uvomo nella sua vita quotidiana, come ad
esempio il territorio in cui era inscritta la co-
munitd/societd in cui egli viveva. Comunita
che erano caratterizzate, oltre che dal legame
solidale tra i loro membri, anche da quello,
altrettanto solidale, con lo spazio fisico in cui
erano insediate. Nello spazio-velocita, invece,
sono presenti comunita prive di un qualsivo-
glia legame con uno spazio fisico.

Il passaggio da comunita radicate in un ter-
ritorio a comunita prive di radicamenti ter-
ritoriali ¢ stato definito da alcuni antropologi
“deterritorializzazione”.

A questo punto € necessario chiarire che il
territorio non ¢ solo uno spazio fisico bensi
«la realta controllata e modificata dalla societa
dotata di un confine» (Sack 1986). In que-
sta prospettiva il territorio deve essere consi-
derato come un sistema vivente complesso e
aperto che non ¢ presente in natura, essendo
il prodotto dalla strutturazione sociale e cul-
turale dello spazio fisico da parte della societa
che in esso risiede. Questa strutturazione del-
lo spazio possiede un elevato carattere sim-
bolico perché pone in stretta relazione il luo-
go fisico, la cultura sociale, con i suoi sistemi
simbolici, e 'economia.

Questo fa si che nello spazio territorializza-
to la natura evochi la cultura e questa la na-
tura. Questo intreccio profondo tra natura e
cultura che ha luogo nel territorio affonda le
sue radici nelle origini della civilta e, quin-
di, dell'umanizzazione. Questo significa che
I'uomo non abita la “natura” ma uno spazio-
tempo in cui sono integrati i sistemi naturali
e quelli simbolici.

La deterritorializzazione

1 territorio per molti versi oggi sembra

essere in crisi, tanto che, come prima si ¢

accennato, alcuni studiosi parlano dell’esi-
stenza di un fenomeno di de-territorializza-
zione. Di un fenomeno che tende a dissolvere
il rapporto biunivoco tra lo spazio fisico e la
cultura della societa che in esso ¢ insediata.
E una rottura della relazione profonda delle
persone con il territorio in cui vivono e che &
sperimentata in modo particolare dalle grandi
masse di persone che emigrano dal loro luogo
di origine alla ricerca di lavoro o fuggendo da
carestie € guerre.
Il fenomeno della de-territorializzazione,
tuttavia, non riguarda solo gli immigrati ma
anche i nativi che non vivono pit il territorio
come luogo in cui si manifesta la loro cultura
e la maternita della terra, ma semplicemen-
te come uno spazio familiare funzionale alle
loro attivita private e pubbliche. Non solo, in
quello spazio la loro vita segue, oltre a quelli
culturali tradizionali, modelli appartenenti a
cio che a suo tempo Paul Ricoeur ha definito
«universalismo tecnico scientifico».
Questa espressione indica quellinsieme
culturale generato, da un lato, dall’applica-
zione alla vita quotidiana dei modelli pro-
dotti dall'industrialismo e dalla cosiddetta
razionalitad tecnico-scientifica e, dall’altro
lato, dall’espansione dei consumi universali,
di beni cio¢ uguali in ogni parte del mon-
do. A questo universalismo possono esse-
re ascritti i nonluoghi, che a differenza dei
luoghi non svolgono né una funzione iden-
titaria, né una relazionale, né una storica.
I nonluoghi sono tanto le installazioni ne-
cessarie per la circolazione accelerata delle
persone e dei beni, quanto i mezzi di tra-
sporto stessi, o i grandi centri commerciali

R&M<«—Sul futuro

0, a livello micro, i bancomat e i distributori
automatici di bevande.

La crisi delle comunita territoriali e la nascita
delle comunita di destino e di sentimento

a quanto detto sinora appare evidente

che nella storia umana il territorio &

sempre stato strettamente intrecciato
con la comunita, con un gruppo di uomini che
condividevano scopi comuni e i cui progetti
di vita individuali erano reciprocamente legati
da un vincolo di solidarieta. La comunita non
poteva dirsi senza territorio e viceversa.
La crisi del territorio ha percio avuto effetti
profondi sulla comunita, intesa in particola-
re come luogo in cui le persone potevano in-
scrivere il proprio progetto personale di vita
all'interno di un progetto collettivo e, quindi,
condividerlo attraverso i vincoli di solidarieta
e altruismo. Oggi, si assiste, invece, all’attri-
buzione all'individuo di una centralita assolu-
ta che gli assegna, in modo esclusivo, I'onere
di tessere l'ordito della sua vita e la responsa-
bilita totale del successo o del fallimento del
suo progetto personale, che cade principal-
mente sulle sue spalle.
In altre parole, ¢ in atto, come sostiene Bau-
mann, una liquefazione dei legami comunita-
ri che fa si che le comunita siano dei semplici
contenitori di progetti individuali e in cui, al
massimo, il legame di solidarieta ¢ sostitui-
to da quello di intimita. In queste comunita,
nessun membro ¢ disponibile a rinunciare a
una parte del proprio progetto personale per
sostenere quello dell’altro o la costruzione di
un progetto che realizzi il bene comune.
A fronte della crisi delle comunita territoria-
li si sta assistendo nello spazio-velocita alla
nascita di tipi di comunita che Appadurai ha
definito «comunita di sentimento o di desti-
no» e che sono formate da persone che imma-

ginano e sentono collettivamente. Infatti, «la
fruizione collettiva dei mass media, soprat-
tutto, film e video, puo creare sodalizi di culto
e carisma» (Appadurai 2001, p. 22). Questi
sodalizi «sono comunita in sé, ma sempre
potenzialmente comunita per sé, in grado di
muoversi dall'immaginazione condivisa all’a-
zione condivisa» (ivi, p. 23).

Questo indica chiaramente che le comunita
territoriali sono parzialmente surrogate da
comunita de-territorializzate, in cui il legame
di prossimita fisica ¢ sostituito da quello di
prossimita virtuale.

L’uomo anfibio contemporaneo vive in alcuni
momenti all'interno di comunita tradizionali,
in cui quasi sempre vi sono legami liquefatti, e
in altri momenti all'interno di comunita di de-
stino o di sentimento, che esercitano sulle per-
sone che ne fanno parte la stessa, se non mag-
giore, influenza delle comunita tradizionali.

Il fenomeno della deterritorializzazione e la
connessa crisi delle comunita territoriali, la
nascita delle comunita di destino e di senti-
mento indicano un obiettivo educativo fon-
damentale per I'umanizzazione: la scoperta
dell’alterita e, quindi, del sociale come luogo
della solidarieta. Dove pero la parola «sco-
perta» non indica esclusivamente un fatto co-
gnitivo, di comprensione intellettuale, bensi
anche il vivere I'alterita sin nelle pit profonde
e oscure dimensioni del proprio essere.
Scoprire I'altro da me passa attraverso quella
comprensione sapienziale che nasce dalla ri-
flessione critico/razionale intorno al vissuto
affettivo/emozionale dell’esperienza della re-
lazione con l'altro.

Occorre, infatti sapere, differentemente dal
pensiero comune, che non ¢ la ragione che
fonda lapertura dell'uvomo all’avventura ri-
schiosa e affascinante dell'incontro con gli
altri essere umani, bensi il mondo dell’emoti-
vita, delle oscure pulsioni, del desiderio, di cio

<y o



Sul futuro«>R&M

che sovente, per evitare di affrontarlo, viene
con facilita denominato irrazionale. In questo
mondo affondano, tra l'altro, le proprie radi-
ci le esperienze umane che sono segnate dal
mistero, dal dolore e dalla morte. Esperienze
che sono sottratte alla visibilita sociale, sal-
vo trasformarle in spettacolo che ¢ il modo
piu efficace per esorcizzarle ed evitare che
provochino con il loro inesplicabile miste-
ro domande scomode intorno al senso della
vita. Un’autentica apertura all’alteritd nasce
solo attraversando la porta stretta della presa
di coscienza e dell’accettazione che il dolore,
la sofferenza e la morte, nonostante la tecno-
logia, la scienza e il progresso sociale, sono
ancora lo scandalo del mondo e continuano
a intessere con il loro mistero angosciante la
storia del'uomo. Nonostante la loro rimozio-
ne in atto nell’attuale cultura sociale, essi sono
ancora il centro di ogni discorso di senso in-
torno alla vita umana. Non solo, come ricor-
dava Heidegger, 'uvomo matura pienamente
la propria umanita solo quando diventa con-
sapevole di essere in cammino verso la morte.
Per questo motivo I'educazione all’alterita ha
come fondamento la risposta alla provocazio-
ne che il dolore, la sofferenza e la morte rivol-
gono alla coscienza dell'uomo.

Il rapporto delluomo con il tempo

no degli effetti pitt evidenti delle tra-

sformazioni prodotte dallo spazio-

velocita riguarda il vissuto umano del
tempo. Nello spazio-velocita, come si & accen-
nato, il tempo non scorre perché ogni istante
entra a far parte di un insieme atemporale in
cui sta accanto a tutti gli altri istanti che una
persona vive e ha vissuto. Questi istanti non
sono pit legati, come accadeva nella noo-
temporalita, in una trama in cui listante che
precede & connesso con quello che lo segue in

10 €+==)

modo da formare una storia. Infatti, nello spa-
zio-velocita ogni istante, al pari delle monadi,
¢ separato completamente dagli altri. Questo
tempo, che non scorre pitt dal passato attra-
verso il presente verso il futuro, e che ¢ stato
definito «tempo spazializzato», fa si che la vita
umana non si declini in una storia, ma in una
sorta di rosario di presenti separati.

In altre parole, il presente diviene l'unico
tempo significativo della vita umana. E que-
sto ha degli effetti profondi sull'identita della
persona e sulla sua progettualita esistenziale,
sulla sua coscienza e sulla sua possibilita di
dare un senso alla propria esistenza.

Crisi dell'identita, della progettualita
e degliimpegni di lunga durata

identita personale, che compare per

la prima volta nel 1694 nel Saggio

sull'intelletto umano di John Locke,
secondo Bodei puo essere considerata un sur-
rogato materialistico dell'anima e il risultato
dell'elaborazione del lutto per la sua perdita.
La sostituzione dell'anima con I'identita per-
sonale ha prodotto, tra gli altri effetti, il preci-
pitare dell'uvomo nella caducita e nel connesso
terrore del nulla, il legare il tempo della vita
umana a quello biologico del corpo, il ridur-
re il tempo della storia a un rosario di attimi
presenti, il rendere la stessa identita personale
fragile, mutevole e poliedrica essendo conce-
pita come fortemente dipendente dagli even-
ti e dalle condizioni sociali e culturali che la
persona umana vive.
Il sorgere dell'identita personale, oltre ad aver
scacciato 'anima dall’orizzonte della vita uma-
na, ha innescato una profonda crisi della co-
scienza che non ¢ piu stata considerata la voce
interiore fonte dei principi alla base del com-
portamento retto e della ricerca della verita.
Per comprendere il percorso compiuto dall’i-

R&M«Sul futuro

dentita personale dalla sua nascita ai giorni
nostri € necessario ricordare che Locke I'aveva
fondata su una concezione noetica del tempo,
infatti, per lui I'identita della persona era data
dallidentita della coscienza che deve neces-
sariamente mostrare la propria continuitd nel
tempo. Nella costruzione della continuita della
propria coscienza 'uvomo, se vuole comprende-
re se stesso, €& costretto a gettare dei ponti che
scavalchino il vuoto prodotto dall'oblio della
memoria, creando una continuita di tipo sto-
rico. Per Locke l'identita non nasce dal posse-
dere una memoria continua, senza vuoti, della
propria vita ma dall’esistenza di un legame tra
gli eventi che I'hanno costruita.

Questa concezione originaria dell'identita
personale ha subito varie trasformazioni sino
a giungere a quella contemporanea che si
fonda sulla trama delle relazioni della perso-
na all'interno della realta sociale, economica
e culturale in cui vive. Questo comporta, ad
esempio, che quando la persona cambia la
sua situazione sociale, economica e culturale,
modifichi la sua identita. Questo & partico-
larmente riscontrabile nella societa complessa
odierna, che ¢ tessuta da un insieme di realta
sociali e culturali molto diverse, a volte re-
ciprocamente conflittuali. In essa, infatti, la
persona tende a sviluppare un’identita multi-
pla, cio¢ un insieme di identita funzionali ai
diversi frammenti di societa che nel suo vivere
quotidiano attraversa.

La conseguenza ¢ che il modello di identita
della societa complessa ¢ quello di una identi-
ta frammentata, composita, in continua evo-
luzione, ambivalente, contraddittoria e mai
compiutamente raggiunta. Questo tipo di
identita, definibile come debole, & teorizzato
sia a livello filosofico che sociologico. Questa
identita debole ¢ isomorfa al tempo spazializ-
zato, cosi come quella pit forte di Locke lo
era con il tempo noetico.

Nel tempo dello spazio-velocita ogni mo-
mento della vita della persona, come si ¢ vi-
sto, & un episodio chiuso in sé non collega-
to a quelli accaduti prima e che accadranno
dopo. In ognuno di questi episodi la perso-
na esprime lidentita che le ¢ pitt funzionale
per ottimizzare la sua presenza in esso, senza
preoccuparsi se questa identita ¢ coerente con
quelle che ha vissuto o vivra in altre situazio-
ni. I trasferimento dellidentita dal tempo
noetico a quello spazializzato produce come
conseguenza la rinuncia da parte delle perso-
ne alla costruzione di un’identita unitaria.

Questa rinuncia viene giustificata con la con-
siderazione che l'individuo deve poter inclu-
dere nel proprio futuro qualsiasi evenienza
possa verificarsi senza essere vincolato da pro-
getti rigidi. In pratica si dice che 'unico modo
che oggi la persona ha di adattarsi alla com-
plessita sociale ¢ quello di scegliere senza di
fatto scegliere. Scegliere, cio¢, una certa op-
zione tra quelle possibili, di solito quella piu
utile e/o gratificante in quel momento, senza
per questo rinunciare a quelle che non si sono
scelte, rinviando eventualmente queste ulti-
me ad altri momenti. Allo stesso modo si dice
che l'individuo non potendo prevedere il fu-
turo deve restare disponibile e libero rispetto
ai vari eventi che in esso potrebbero accadere.
Spesso, questa incapacitd/impossibilita delle
persone di costruirsi un’identita unitaria si
manifesta in una concezione di vita a-proget-
tuale, di una vita cio¢ centrata sulla capacita
di cogliere con un atteggiamento pragmatico
e utilitaristico le occasioni e le opportunita
che la vita quotidiana offre, senza la necessita
di domandarsi se queste occasioni siano coe-
renti tra di loro, compatibili con i propri sogni
di futuro e con la propria storia. Il risultato &
una persona che vive senza un’etica che non
sia quella dell'utilita personale e dell’adatta-
mento alla realta sociale e alla sua cultura. In

€y 11



Sul futuro«<—>R&M

€9 Masakazu Matsumoto

altre parole, una persona che non sa assumere
impegni a medio e a lungo termine, che non
sa sacrificarsi e rinunciare alle gratificazioni
che il presente offre in nome della coerenza al
progetto di un futuro personale e sociale e/o
della fedelta a valori, ideali e credenze.
Questo modo di vivere la propria identita
nel tempo che appare come una regressione
dell'umano, contiene perd potenzialmente
una nuova forma di progettualita, come di-
mostra la vita di una minoranza profetica di
giovani. Questa nuova progettualitd si ma-
nifesta nelle persone che sanno cogliere nel
presente i segni del futuro, che sanno cio¢ co-
struire il loro progetto di vita leggendo 1 segni
che ogni giorno il Signore offre loro.

Si tratta di una progettualita radicalmente di-
versa dalla programmazione classica, che tra

12 (---u} ProrosTA Epucativa @ 3/2017

laltro nel dominio dell'umano non funziona
quasi mai, poiché non si fonda su progetti
astratti bensi sull’attenzione a cogliere nella
propria vita quotidiana i segni attraverso cui
si svela la vocazione. Questo comporta la ca-
pacita di vivere in modo creativo ed evolutivo
la spazializzazione del tempo, di comprende-
re cio¢ che il significato dei fatti esistenziali
che avvengono nel presente non deriva dal
loro essere inseriti in un progetto-programma
di futuro bensi dalla loro qualita intrinseca.
E la capacita di cogliere il segno del futuro
nel qui e ora. E questo favorisce I'affermar-
si di un’identita aperta al cambiamento, ca-
pace di uscire dalla routine e dalle abitudini
per cogliere i percorsi non lineari di crescita
offerti dalla societa complessa. E questo un
modo per trasformare evolutivamente la crisi
della progettualita e la centratura ossessiva sul
presente. Si tratta, in altre parole, di utiliz-
zare questa trasformazione della temporalita
per uscire dai modelli ottocenteschi del de-
terminismo e riscoprire che il passato non ¢
la causa del futuro, bensi ¢ la scelta di questo
ad attivare le cause necessarie alla sua realiz-
zazione. L'uomo ¢ libero dalla schiavitu del
passato solo se si apre al futuro.

Perché questo avvenga ¢ necessario che I'edu-
cazione sostenga la costruzione di un’identita
personale radicata nell’anima e, quindi, nella
propria vocazione. Un’identita non ridotta
alla sola capacita dell'individuo di riconoscersi
come persona autonoma, radicalmente diversa
e separata ma nello stesso tempo simile e unita
agli altri uvomini, ma che lo collochi anche nel
mistero della vita e gli faccia sospettare che il
senso del suo essere nel mondo ¢ oltre i confini
della sua nascita e della sua morte.

Ajutare un giovane a costruire la propria
identita personale significa quindi aiutarlo
non solo a differenziarsi, a costruire il proprio
Io, ma anche a scoprire il suo nome segreto,

R&M<«—Sul futuro

0, come si sarebbe detto nell’antichita il suo
angelo (o daimon), quello che designa il sen-
so unico e irripetibile della sua vita. In altre
parole, la sua unicita, che puo essere scoperta
solo svelando la sua vocazione, intesa come
il contributo particolare che ogni persona
deve dare alla vita, alla condizione umana e
al mondo per realizzare il compito particola-
re che Dio ha affidato alla sua anima. Svelare
la vocazione significa riconoscere la propria
chiamata e, quindi, scoprire quelle caratteri-
stiche personali che consentono di realizzare
compiutamente la propria umanita.

Tra l'altro, & dalla vocazione che ¢ possibile
risalire alla scoperta dell'anima soggiacente
allidentita personale. Anche se nell’attuale
realta socioculturale il raggiungimento dell’o-
biettivo della scoperta dell'unicita e della vo-
cazione personale appare alquanto arduo e
deve seguire un percorso complesso e irto di
difficolta esso ¢ comunque possibile.

I paradosso della crisi della coscienza

ome si ¢ visto parlando delle trasforma-

zioni della comunita, I'individualismo

appare oggi dominante ma, parados-
salmente, ad esso corrisponde la svalorizza-
zione della coscienza e, conseguentemente
dell’autonomia e della liberta dell'individuo.
Se ¢ pur vero che questo processo di svaloriz-
zazione della coscienza ¢ cominciato con de
Montaigne, e, quindi, con il relativismo mo-
rale ¢ altrettanto vero che esso ha ricevuto un
forte impulso da una parte delle scienze con-
temporanee, ancorate a modelli materialistici
e causali, come, ad esempio, la ricerca delle
neuroscienze di una teoria che partendo dalla
ricerca delle basi neurali della coscienza sia in
grado di risolvere la questione della causali-
ta della coscienza, cio¢ della sua capacita di
produrre azioni sul piano concreto materiale.

Intorno all’esistenza di questa capacita della
coscienza si fronteggiano due concezioni. La
prima ¢ quella che sostiene che la coscienza
¢ solo un epifenomeno delle attivita neura-
li ed & percio priva di qualsiasi possibilita di
produrre conseguenze materiali. La seconda,
invece, sostiene la capacita della coscienza
di produrre degli effetti sul piano materiale
(Edelman 2004, p. 4.). Tra i sostenitori di
questa seconda concezione vi sono perd nu-
merosi neuroscienziati che sostengono che
sono le basi neurali della coscienza e non la
coscienza stessa a produrne gli effetti. Sia le
affermazioni che la coscienza ¢ un epifeno-
meno dell’attivitd neurale sia quelle che la ri-
ducono a quest’ultima, di fatto, negano alla
radice la possibilita per 'vomo di esercitare
il libero arbitrio, la capacita cio¢ di governare
la propria vita come soggetto libero dotato di
intenzionalitd cosciente.

Occorre dire che non tutti i neuroscienziati
condividono il tentativo in atto di spiegare la
coscienza riducendola ai meccanismi neurali.
Fortunatamente la deriva materialistica del-
le neuroscienze, accompagnata purtroppo da
una parte delle scienze psicologiche di tipo
cognitivo, ¢ fortemente contrastata dalle sco-
perte della fisica contemporanea, in partico-
lare della meccanica quantistica, che hanno
messo profondamente in crisi i modelli mate-
rialistici con cui la scienza cercava di spiegare
sia i fenomeni naturali sia il funzionamento
della mente umana. Come ha osservato il fisi-
co Jeans: «Oggi ¢’¢ una concordanza di vedu-
te molto vasta — che tra i fisici raggiunge quasi
I'unanimita — sul fatto che la corrente delle
conoscenze si sta dirigendo verso una realta
non meccanica; 'universo comincia ad asso-
migliare a un grande pensiero piuttosto che a
una grande macchina» (1937, p. 122).

Un altro fisico, Stapp, afferma decisamente
che «La meccanica quantistica (MQ) ¢ fon-

3/2017 e ProposTa EDUCATIVA (---u} 13



Sul futuro—~R&M

damentalmente una teoria della connessione
mente cervello». Egli critica radicalmente
I'impostazione materialistica della fisica clas-
sica, che con la sua concezione causalistica
che ogni proprieta fisica ¢ predeterminata
soltanto da proprieta fisiche precedenti, sen-
za alcun input aggiuntivo della coscienza, ha
influenzato profondamente il pensiero scien-
tifico, anche quello che ¢ alla base dello stu-
dio dell’'uomo: «L’affermazione — basata sulla
fisica classica — che la scienza ha dimostrato
che noi siamo essenzialmente degli automi
meccanici ha avuto un grande impatto sulla
nostra vita: i nostri insegnanti lo insegna-
no; i nostri tribunali lo sostengono; le nostre
agenzie governative ufficiali lo accettano; e i
nostri esperti lo proclamano. Di conseguen-
za ci viene incessantemente detto che siamo
fisicamente equivalenti a dei robot privi di
mente e trattati come tali; noi stessi risul-
tiamo confusi e indeboliti da tale presunto
verdetto della scienza, che dichiara le nostre
vite prive di senso. Ma adesso siamo nel XXI
secolo. E tempo di abbandonare la concezio-
ne meccanicistica di noi stessi generata dalla
fisica dell’Ottocento, una fisica ormai empiri-
camente invalidata. La fisica contemporanea
¢ fondata sull'esperienza cosciente, non sulla
sostanza materiale; il suo aspetto fisico mate-
maticamente descritto si presenta come po-
tenzialitd per esperienze future. Il dipanarsi
del futuro ¢ governato dalle leggi matemati-
che di von Neumann, nelle quali le nostre li-
bere scelta coscienti hanno il ruolo di variabili
essenziali» (Stapp 2013).

La meccanica quantistica testimonia che i
tempi sono maturi perché I'uvomo possa ri-
appropriarsi della coscienza come centro
del suo agire nel mondo, a condizione pero
di non ridurla esclusivamente alla consape-
volezza soggettiva, facendo invece propria
la lezione di S. Agostino per il quale la co-

14 € o)

scienza era «il luogo del dialogo dell’anima
con se stessa». Questo significa che 'educa-
zione alla centralita della coscienza, oltre che
lo sviluppo della liberta di scelta e, quindi, il
dominio consapevole dell'uomo su se stesso,
deve avere come obiettivo lo sviluppo all'in-
teriorita e della spiritualita, ovvero il dialogo
con la propria anima. Tuttavia affinché, come
ricordava Jung, 'anima non sia esclusa «dalla
compartecipazione alla vita della coscienza e
da un’influenza attiva su di essa» ¢ necessario
che I'educazione religiosa si prenda cura non
solo dell'uvomo esteriore ma anche di quello
interiore, che cioé Gesu non sia solo un mo-
dello esteriore, ma oggetto di un’imitazione
che coinvolga l'interiorita. Infatti, «'esigenza
dell'imitatio Christi, cioe di seguire il model-
lo e di diventare simili a Lui, dovrebbe mi-
rare allo sviluppo e all’elevazione dell'uomo
interiore, ma viene ridotta dal fedele, con la
sua superficialita e con la sua tendenza a una
schematicitd meccanica, a un oggetto di culto
esteriore: e proprio questa forma di devozio-
ne rende impossibile allimitazione di pene-
trare nella profonditad dell'anima, e ricrearla
in quella totalita che corrisponde al modello»

(Jung 1981, p. 11).

Bibliografia

AprpabURAI A. (2001) Modernita in polvere, Meltemi,
Roma.

Auce M. (1998) La guerra dei Sogni, Eleuthera, Mi-
lano.

Epetvan G.M. (2004) Pit grande del cielo, Einaudi,
Torino.

Jeans J. (1937) The Mysterious universe, Cam-
bridge.

Jung C.G. (1981) Psicologia e alchimia, Torino.

Sack R.D. (1986) Human Territoriality, Cambridge
University Press, Cambridge.

Stapp H.P. (2013) Teoria quantistica della coscienza,
relazione tenuta a Parigi I'1 1 maggio.



