
3/2017 ● Proposta Educativa ↔link 5

Editoriale

Autori
Elisabetta Brugè, Presidente nazionale del MIEAC

Mario Pollo, Professore straordinario di Pedagogia generale e sociale 
all’Università LUMSA

Antonio La Spina, Professore ordinario nel raggruppamento SPS/07 
(Sociologia generale) all’Università LUISS

Roberto Cipriani, Professore ordinario emerito di Sociologia all’Università 
Roma Tre

Antonio Nanni, Docente di Filosofia e Scienze dell’educazione, Coordinatore 
dell’Ufficio Studi delle ACLI

R&M↔SUL FUTURO

Sguardi dal futuro: l’educazione
PER L’UMANIZZAZIONE

Partendo dalla consapevolezza che 
il futuro non è prevedibile poiché 
nella vita umana, come ricordava 
Euripide, «l’atteso non si com-
pie e all’inatteso un dio apre la 

via», l’articolo, attraverso l’analisi di alcuni 
fenomeni in atto nell’attuale cultura sociale, 
cercherà di ipotizzare quali sono le sfide che 
l’educazione deve affrontare nel presente per 
promuovere nel futuro una profonda umaniz-
zazione. La riflessione che qui viene proposta, 
lungi dal voler preconizzare il futuro, mira 
semplicemente a una comprensione del pre-
sente, che è bene ricordare è il luogo il cui gli 
esseri umani cercano concretamente di pro-
gettare e costruire il loro futuro, che se anche 
sarà diverso da quello atteso sarà comunque 
influenzato dal loro agire.
Il cuore della riflessione è costituito perciò 
dalla descrizione delle trasformazioni in atto 
nello spazio-tempo fisico e simbolico abitato 
dall’uomo contemporaneo che è il mondo in 
cui l’umano prende forma e si sviluppa.

Lo spazio-velocità: 
l’umano atemporale e dematerializzato

Il termine spazio-velocità è stato introdotto 
dal filosofo francese Paul Virilio per indi-
care le trasformazioni dello spazio-tempo 

prodotte dalle comunicazioni elettroniche. 
Come è noto, i segnali trasmessi attraverso 
i media elettronici viaggiano a una velocità 
che si approssima sempre di più a quella della 
luce. Secondo la fisica relativistica man mano 
che aumenta la velocità lo scorrere del tempo 
rallenta sino al limite, costituito dalla veloci-
tà della luce, in cui esso cessa di scorrere e 
si annulla. Questo significa che nello spazio 
disegnato dalle comunicazioni elettroniche lo 
scorrere del tempo tende ad annullarsi, an-
che se non completamente, dato che i segnali 
viaggiano per ora a una velocità inferiore a 
quella della luce.
Questo significa che nella porzione dello spa-
zio-tempo in cui operano i media elettronici 
il tempo se proprio non scorre, scorre almeno 
in modo quasi impercettibile e si è, quindi, in 
presenza di una “quasi atemporalità”.
Occorre anche tenere conto che nello spazio-
velocità le trasformazioni in atto coinvolgono 
anche lo spazio avendo abolito una sua com-
ponente fondamentale: la distanza. Infatti, 
nello spazio-velocità si può entrare in relazio-
ne in pochi istanti con persone lontane mol-
te migliaia di chilometri, senza la fatica e il 
dispendio di energia che nello spazio-tempo 
tradizionale comporta il superamento di una 
distanza anche molto breve. Questo significa 
che nello spazio-velocità si è in presenza di 

Mario Pollo

Marco Verch

Proposta Educativa ● 3/2017↔link4

Aderisci al Mieac!
Al Movimento di Impegno Educativo di A.C. può aderire ogni persona

in virtù della sua naturale vocazione e missione educativa e, in particolare,
chi svolge una specifica azione nell’ambito educativo.

Se vuoi far parte del Movimento segui le indicazioni che trovi su

www.impegnoeducativo.it



3/2017 ● Proposta Educativa ↔link 7Proposta Educativa ● 3/2017↔link6

Sul futuro↔R&M

uno spazio praticamente privo di distanza e di 
un tempo che scorre così lentamente da appa-
rire quasi immobile.
Nelle società tecnologicamente ed economi-
camente più sviluppate le persone trascorro-
no una quantità non marginale della loro vita 
all’interno dello spazio-velocità. Quantità che 
è in continuo aumento, basti pensare a tutte 
le attività e ai servizi che ogni giorno di più 
sono accessibili online. Tuttavia, l’uomo tra-
scorre ancora una buona parte della sua vita 
all’interno dello spazio-tempo tradizionale e 
ciò lo rende un essere anfibio.

L’uomo anfibio

In questa particolare condizione anfibia si 
può individuare un carattere di crisi dell’u-
mano, almeno di come è stato tradizio-

nalmente concepito. Crisi che si manifesta 
sia nel fondamento antropologico sia nella 
sostituzione da parte di questa nuova anfibi-
ità di quella vissuta sin dalle epoche più an-
tiche dall’homo religiosus e che gli consentiva 
di abitare tanto il mondo dell’aldilà quanto 
quello dell’aldiquà. Questa anfibiità “arcaica” 
offriva un senso profondo alla scoperta fatta 
dall’uomo che la sua vita non gli apparteneva 
completamente. Scoperta avvenuta quando 
egli è divenuto cosciente di essere il suo corpo 
e, nello stesso tempo, che il suo corpo non 
è completamente lui. In altre parole, egli ha 
percepito che il suo essere non era riducibi-
le al suo corpo e che, nonostante questo lo 
rendesse un abitante dello spazio e del tem-
po sottomesso al limite della mortalità, vi era 
in lui un’apertura all’immortalità. Di essere, 
cioè, da un lato, limitato dallo spazio tempo, 
e, dall’altro lato, aperto all’infinito. Questa 
antinomia ha accompagnato l’uomo sin dal 
giorno in cui è emerso alla coscienza e ha fon-
dato la sua apertura alla trascendenza.

Come prima accennato, la nuova anfibiità 
generata dallo spazio-velocità sta anche tra-
sformando il fondamento antropologico, in 
particolare per ciò che riguarda il rapporto 
dell’uomo con il suo corpo, con il tempo, con la 
sua identità, con gli altri, con il territorio, con 
la coscienza e con il senso del suo essere nel 
mondo. È all’interno di queste trasformazioni 
che si gioca in gran parte il futuro dell’umano.

Il rapporto dell’uomo con il corpo 

A partire dalle riflessioni di McLuhan si 
può affermare che il corpo dell’uomo 
non è definito esclusivamente dai suoi 

limiti biologici ma anche da quelli più ampi 
disegnati dai mezzi di comunicazione che 
utilizza. Questo significa che il corpo uma-
no non appartiene solo allo spazio-tempo ma 
anche allo spazio-velocità attraverso gli stru-
menti della comunicazione.
Per la sua appartenenza allo spazio velocità, il 
corpo dell’uomo anfibio appare oggi come un 
corpo per alcuni versi de-spazializzato e de-
temporalizzato. Un corpo cioè che ha sempre 
di più una componente immateriale, fatta di 
immagini, di segni e simboli che sono presenti 
in modo puramente virtuale. Un corpo che si fa 
presente agli altri corpi senza la propria fisicità e 
senza la propria paradossalità dell’essere qualco-
sa di più di ciò che apparentemente è. Un cor-
po che è sempre di più visto attraverso il gioco 
delle immagini in cui le persone sono immerse 
e i segni che esso invia all’esterno e che ad esso 
ritornano strutturati in interpretazioni.
Un corpo che, in non pochi casi, è riconosciu-
to come proprio solo quando la sua immagine 
rientra all’interno dei modelli che collettiva-
mente vengono definiti come socialmente ac-
cettabili e positivi.
Quando questo riconoscimento non avviene 
il corpo diventa fonte di disagio, sentito ad-

R&M↔Sul futuro

dirittura come estraneo a sé, divenendo, in 
molti casi, l’oggetto di cure ossessive al fine di 
renderlo simile ai modelli culturalmente valo-
rizzati. Ginnastiche, attività sportive varie, in-
terventi chirurgici, cosmesi e diete sono spesso 
il segno del tentativo di ricondurre il proprio 
corpo all’interno dei modelli sociali dominanti.
Alcune malattie che investono il rapporto del-
le persone con il cibo sono il segno del rifiuto 
estremo del proprio corpo e dell’illusione che 
la sua distruzione liberi quel Sé idealizzato 
che esso negherebbe.
Ma oltre a questo la riduzione del corpo a 
semplice elemento simbolico produce una 
profonda alienazione delle persone da se stes-
se e dagli altri. Concretamente, questa aliena-
zione nasce dal fatto che la vita delle persone 
è sempre più immersa nella “finzione”, ovvero 
nel mondo delle immagini prodotte dai me-

dia elettronici. Questa immersione sembra 
aver dilatato enormemente le conoscenze su 
di sé e sugli altri di cui le persone sono in pos-
sesso, mentre in realtà ha solo reso astratti gli 
oggetti del loro conoscere (Augé 1998).
Infatti, oggi si è sempre più convinti di co-
noscere quando in realtà si è in grado solo di 
riconoscere. I media consentono spesso solo 
di riconoscere, dando però l’illusione di co-
noscere. Solo perché una cosa la si è vista si 
pensa di conoscerla, dimenticando che ve-
dere non significa necessariamente osservare, 
comprendere e interpretare. Questa confusione 
tra il conoscere e il riconoscere passa attra-
verso l’incapacità di ascoltare nell’interiorità 
profonda del proprio sé, il proprio corpo e, 
di conseguenza, quello dell’altro. E questo fa 
sì che si produca un indebolimento della ca-
pacità di rapportarsi all’altro, che è sì visto ma 
che contemporaneamente è privato della sua 
realtà complessa e reso astratto in un’immagi-
ne. In cambio si ha la possibilità di un contat-
to esteso con il simulacro dell’altro. E questo 
produce una interruzione o un rallentamento 
della dialettica identità/alterità. 
Se l’alterità è un simulacro anche l’identità di-
viene un simulacro. Perdere il contatto con l’al-
tro reale significa perdere il contatto autentico 
con se stessi oltre che a livello corporeo anche 
psichico. La crisi dell’alterità mina l’identità 
delle persone. Alcuni studiosi osservano, sulla 
scia della lezione di Durkheim, nell’indeboli-
mento della dialettica tra alterità e identità un 
fattore di produzione della violenza.

Il rapporto dell’uomo 
con il territorio e la comunità

Come il corpo anche lo spazio in cui 
vive l’uomo all’interno dello spazio-
velocità appare dematerializzato, privo 

cioè di quella consistenza materiale che ha 

Un corpo plasmato dalla comunicazione

Nelle ere della meccanica, avevamo operato 
un’estensione del nostro corpo in senso spaziale. 
Oggi, dopo oltre un secolo di impiego tecnologi-
co dell’elettricità, abbiamo esteso il nostro stesso 
sistema nervoso centrale in un abbraccio globale 
che, almeno per quanto concerne il nostro piane-
ta, abolisce tanto il tempo quanto lo spazio […]
Archimede disse una volta: «Datemi un punto di 
appoggio e solleverò il mondo». Oggi ci avrebbe 
indicato i nostri mezzi di comunicazione elettroni-
ci dicendo «Mi appoggerò ai vostri occhi, alle vo-
stre orecchie, ai vostri nervi e al vostro cervello, e 
il mondo si sposterà al ritmo e nella direzione che 
sceglierò io». Noi abbiamo ceduto questi “punti 
d’appoggio” a società private… Una volta che ab-
biamo consegnato i nostri sensi e i nostri sistemi 
nervosi alle manipolazioni di coloro che cercano 
di trarre profitti prendendo in affitto i nostri occhi, 
le orecchie e i nervi, in realtà  non abbiamo più 
diritti. Cedere occhi, orecchie e nervi a interessi 
commerciali è come consegnare il linguaggio co-
mune a un’azienda privata o dare in monopolio a 
una società l’atmosfera terrestre.

M. McLuhan, Gli strumenti del comunicare



3/2017 ● Proposta Educativa ↔link 9Proposta Educativa ● 3/2017↔link8

sempre caratterizzato lo spazio sperimentato 
dall’uomo nella sua vita quotidiana, come ad 
esempio il territorio in cui era inscritta la co-
munità/società in cui egli viveva. Comunità 
che erano caratterizzate, oltre che dal legame 
solidale tra i loro membri, anche da quello, 
altrettanto solidale, con lo spazio fisico in cui 
erano insediate. Nello spazio-velocità, invece, 
sono presenti comunità prive di un qualsivo-
glia legame con uno spazio fisico.
Il passaggio da comunità radicate in un ter-
ritorio a comunità prive di radicamenti ter-
ritoriali è stato definito da alcuni antropologi 
“deterritorializzazione”. 
A questo punto è necessario chiarire che il 
territorio non è solo uno spazio fisico bensì 
«la realtà controllata e modificata dalla società 
dotata di un confine» (Sack 1986). In que-
sta prospettiva il territorio deve essere consi-
derato come un sistema vivente complesso e 
aperto che non è presente in natura, essendo 
il prodotto dalla strutturazione sociale e cul-
turale dello spazio fisico da parte della società 
che in esso risiede. Questa strutturazione del-
lo spazio possiede un elevato carattere sim-
bolico perché pone in stretta relazione il luo-
go fisico, la cultura sociale, con i suoi sistemi 
simbolici, e l’economia. 
Questo fa si che nello spazio territorializza-
to la natura evochi la cultura e questa la na-
tura. Questo intreccio profondo tra natura e 
cultura che ha luogo nel territorio affonda le 
sue radici nelle origini della civiltà e, quin-
di, dell’umanizzazione. Questo significa che 
l’uomo non abita la “natura” ma uno spazio-
tempo in cui sono integrati i sistemi naturali 
e quelli simbolici. 

Sul futuro↔R&M

La deterritorializzazione

Il territorio per molti versi oggi sembra 
essere in crisi, tanto che, come prima si è 
accennato, alcuni studiosi parlano dell’esi-

stenza di un fenomeno di de-territorializza-
zione. Di un fenomeno che tende a dissolvere 
il rapporto biunivoco tra lo spazio fisico e la 
cultura della società che in esso è insediata. 
È una rottura della relazione profonda delle 
persone con il territorio in cui vivono e che è 
sperimentata in modo particolare dalle grandi 
masse di persone che emigrano dal loro luogo 
di origine alla ricerca di lavoro o fuggendo da 
carestie e guerre.
Il fenomeno della de-territorializzazione, 
tuttavia, non riguarda solo gli immigrati ma 
anche i nativi che non vivono più il territorio 
come luogo in cui si manifesta la loro cultura 
e la maternità della terra, ma semplicemen-
te come uno spazio familiare funzionale alle 
loro attività private e pubbliche. Non solo, in 
quello spazio la loro vita segue, oltre a quelli 
culturali tradizionali, modelli appartenenti a 
ciò che a suo tempo Paul Ricoeur ha definito 
«universalismo tecnico scientifico». 
Questa espressione indica quell’insieme 
culturale generato, da un lato, dall’applica-
zione alla vita quotidiana dei modelli pro-
dotti dall’industrialismo e dalla cosiddetta 
razionalità tecnico-scientifica e, dall’altro 
lato, dall’espansione dei consumi universali, 
di beni cioè uguali in ogni parte del mon-
do. A questo universalismo possono esse-
re ascritti i nonluoghi, che a differenza dei 
luoghi non svolgono né una funzione iden-
titaria, né una relazionale, né una storica. 
I nonluoghi sono tanto le installazioni ne-
cessarie per la circolazione accelerata delle 
persone e dei beni, quanto i mezzi di tra-
sporto stessi, o i grandi centri commerciali 

o, a livello micro, i bancomat e i distributori 
automatici di bevande.

La crisi delle comunità territoriali e la nascita 
delle comunità di destino e di sentimento

Da quanto detto sinora appare evidente 
che nella storia umana il territorio è 
sempre stato strettamente intrecciato 

con la comunità, con un gruppo di uomini che 
condividevano scopi comuni e i cui progetti 
di vita individuali erano reciprocamente legati 
da un vincolo di solidarietà. La comunità non 
poteva dirsi senza territorio e viceversa.
La crisi del territorio ha perciò avuto effetti 
profondi sulla comunità, intesa in particola-
re come luogo in cui le persone potevano in-
scrivere il proprio progetto personale di vita 
all’interno di un progetto collettivo e, quindi, 
condividerlo attraverso i vincoli di solidarietà 
e altruismo. Oggi, si assiste, invece, all’attri-
buzione all’individuo di una centralità assolu-
ta che gli assegna, in modo esclusivo, l’onere 
di tessere l’ordito della sua vita e la responsa-
bilità totale del successo o del fallimento del 
suo progetto personale, che cade principal-
mente sulle sue spalle.
In altre parole, è in atto, come sostiene Bau-
mann, una liquefazione dei legami comunita-
ri che fa si che le comunità siano dei semplici 
contenitori di progetti individuali e in cui, al 
massimo, il legame di solidarietà è sostitui-
to da quello di intimità. In queste comunità, 
nessun membro è disponibile a rinunciare a 
una parte del proprio progetto personale per 
sostenere quello dell’altro o la costruzione di 
un progetto che realizzi il bene comune.
A fronte della crisi delle comunità territoria-
li si sta assistendo nello spazio-velocità alla 
nascita di tipi di comunità che Appadurai ha 
definito «comunità di sentimento o di desti-
no» e che sono formate da persone che imma-

ginano e sentono collettivamente. Infatti, «la 
fruizione collettiva dei mass media, soprat-
tutto, film e video, può creare sodalizi di culto 
e carisma» (Appadurai 2001, p. 22). Questi 
sodalizi «sono comunità in sé, ma sempre 
potenzialmente comunità per sé, in grado di 
muoversi dall’immaginazione condivisa all’a-
zione condivisa» (ivi, p. 23).
Questo indica chiaramente che le comunità 
territoriali sono parzialmente surrogate da 
comunità de-territorializzate, in cui il legame 
di prossimità fisica è sostituito da quello di 
prossimità virtuale.
L’uomo anfibio contemporaneo vive in alcuni 
momenti all’interno di comunità tradizionali, 
in cui quasi sempre vi sono legami liquefatti, e 
in altri momenti all’interno di comunità di de-
stino o di sentimento, che esercitano sulle per-
sone che ne fanno parte la stessa, se non mag-
giore, influenza delle comunità tradizionali. 
Il fenomeno della deterritorializzazione e la 
connessa crisi delle comunità territoriali, la 
nascita delle comunità di destino e di senti-
mento indicano un obiettivo educativo fon-
damentale per l’umanizzazione: la scoperta 
dell’alterità e, quindi, del sociale come luogo 
della solidarietà. Dove però la parola «sco-
perta» non indica esclusivamente un fatto co-
gnitivo, di comprensione intellettuale, bensì 
anche il vivere l’alterità sin nelle più profonde 
e oscure dimensioni del proprio essere.
Scoprire l’altro da me passa attraverso quella 
comprensione sapienziale che nasce dalla ri-
flessione critico/razionale intorno al vissuto 
affettivo/emozionale dell’esperienza della re-
lazione con l’altro. 
Occorre, infatti sapere, differentemente dal 
pensiero comune, che non è la ragione che 
fonda l’apertura dell’uomo all’avventura ri-
schiosa e affascinante dell’incontro con gli 
altri essere umani, bensì il mondo dell’emoti-
vità, delle oscure pulsioni, del desiderio, di ciò 

R&M↔Sul futuro

Andréia Bohner



3/2017 ● Proposta Educativa ↔link 11Proposta Educativa ● 3/2017↔link10

che sovente, per evitare di affrontarlo, viene 
con facilità denominato irrazionale. In questo 
mondo affondano, tra l’altro, le proprie radi-
ci le esperienze umane che sono segnate dal 
mistero, dal dolore e dalla morte. Esperienze 
che sono sottratte alla visibilità sociale, sal-
vo trasformarle in spettacolo che è il modo 
più efficace per esorcizzarle ed evitare che 
provochino con il loro inesplicabile miste-
ro domande scomode intorno al senso della 
vita. Un’autentica apertura all’alterità nasce 
solo attraversando la porta stretta della presa 
di coscienza e dell’accettazione che il dolore, 
la sofferenza e la morte, nonostante la tecno-
logia, la scienza e il progresso sociale, sono 
ancora lo scandalo del mondo e continuano 
a intessere con il loro mistero angosciante la 
storia dell’uomo. Nonostante la loro rimozio-
ne in atto nell’attuale cultura sociale, essi sono 
ancora il centro di ogni discorso di senso in-
torno alla vita umana. Non solo, come ricor-
dava Heidegger, l’uomo matura pienamente 
la propria umanità solo quando diventa con-
sapevole di essere in cammino verso la morte.
Per questo motivo l’educazione all’alterità ha 
come fondamento la risposta alla provocazio-
ne che il dolore, la sofferenza e la morte rivol-
gono alla coscienza dell’uomo. 

Il rapporto dell’uomo con il tempo

Uno degli effetti più evidenti delle tra-
sformazioni prodotte dallo spazio-
velocità riguarda il vissuto umano del 

tempo. Nello spazio-velocità, come si è accen-
nato, il tempo non scorre perché ogni istante 
entra a far parte di un insieme atemporale in 
cui sta accanto a tutti gli altri istanti che una 
persona vive e ha vissuto. Questi istanti non 
sono più legati, come accadeva nella noo-
temporalità, in una trama in cui l’istante che 
precede è connesso con quello che lo segue in 

modo da formare una storia. Infatti, nello spa-
zio-velocità ogni istante, al pari delle monadi, 
è separato completamente dagli altri. Questo 
tempo, che non scorre più dal passato attra-
verso il presente verso il futuro, e che è stato 
definito «tempo spazializzato», fa sì che la vita 
umana non si declini in una storia, ma in una 
sorta di rosario di presenti separati.
In altre parole, il presente diviene l’unico 
tempo significativo della vita umana. E que-
sto ha degli effetti profondi sull’identità della 
persona e sulla sua progettualità esistenziale, 
sulla sua coscienza e sulla sua possibilità di 
dare un senso alla propria esistenza. 

Crisi dell’identità, della progettualità 
e degli impegni di lunga durata

L’identità personale, che compare per 
la prima volta nel 1694 nel Saggio 
sull’intelletto umano di John Locke, 

secondo Bodei può essere considerata un sur-
rogato materialistico dell’anima e il risultato 
dell’elaborazione del lutto per la sua perdita. 
La sostituzione dell’anima con l’identità per-
sonale ha prodotto, tra gli altri effetti, il preci-
pitare dell’uomo nella caducità e nel connesso 
terrore del nulla, il legare il tempo della vita 
umana a quello biologico del corpo, il ridur-
re il tempo della storia a un rosario di attimi 
presenti, il rendere la stessa identità personale 
fragile, mutevole e poliedrica essendo conce-
pita come fortemente dipendente dagli even-
ti e dalle condizioni sociali e culturali che la 
persona umana vive. 
Il sorgere dell’identità personale, oltre ad aver 
scacciato l’anima dall’orizzonte della vita uma-
na, ha innescato una profonda crisi della co-
scienza che non è più stata considerata la voce 
interiore fonte dei principi alla base del com-
portamento retto e della ricerca della verità. 
Per comprendere il percorso compiuto dall’i-

R&M↔Sul futuroSul futuro↔R&M

dentità personale dalla sua nascita ai giorni 
nostri è necessario ricordare che Locke l’aveva 
fondata su una concezione noetica del tempo, 
infatti, per lui l’identità della persona era data 
dall’identità della coscienza che deve neces-
sariamente mostrare la propria continuità nel 
tempo. Nella costruzione della continuità della 
propria coscienza l’uomo, se vuole comprende-
re se stesso, è costretto a gettare dei ponti che 
scavalchino il vuoto prodotto dall’oblio della 
memoria, creando una continuità di tipo sto-
rico. Per Locke l’identità non nasce dal posse-
dere una memoria continua, senza vuoti, della 
propria vita ma dall’esistenza di un legame tra 
gli eventi che l’hanno costruita.
Questa concezione originaria dell’identità 
personale ha subito varie trasformazioni sino 
a giungere a quella contemporanea che si 
fonda sulla trama delle relazioni della perso-
na all’interno della realtà sociale, economica 
e culturale in cui vive. Questo comporta, ad 
esempio, che quando la persona cambia la 
sua situazione sociale, economica e culturale, 
modifichi la sua identità. Questo è partico-
larmente riscontrabile nella società complessa 
odierna, che è tessuta da un insieme di realtà 
sociali e culturali molto diverse, a volte re-
ciprocamente conflittuali. In essa, infatti, la 
persona tende a sviluppare un’identità multi-
pla, cioè un insieme di identità funzionali ai 
diversi frammenti di società che nel suo vivere 
quotidiano attraversa. 
La conseguenza è che il modello di identità 
della società complessa è quello di una identi-
tà frammentata, composita, in continua evo-
luzione, ambivalente, contraddittoria e mai 
compiutamente raggiunta. Questo tipo di 
identità, definibile come debole, è teorizzato 
sia a livello filosofico che sociologico. Questa 
identità debole è isomorfa al tempo spazializ-
zato, così come quella più forte di Locke lo 
era con il tempo noetico. 

Nel tempo dello spazio-velocità ogni mo-
mento della vita della persona, come si è vi-
sto, è un episodio chiuso in sé non collega-
to a quelli accaduti prima e che accadranno 
dopo. In ognuno di questi episodi la perso-
na esprime l’identità che le è più funzionale 
per ottimizzare la sua presenza in esso, senza 
preoccuparsi se questa identità è coerente con 
quelle che ha vissuto o vivrà in altre situazio-
ni. Il trasferimento dell’identità dal tempo 
noetico a quello spazializzato produce come 
conseguenza la rinuncia da parte delle perso-
ne alla costruzione di un’identità unitaria.
Questa rinuncia viene giustificata con la con-
siderazione che l’individuo deve poter inclu-
dere nel proprio futuro qualsiasi evenienza 
possa verificarsi senza essere vincolato da pro-
getti rigidi. In pratica si dice che l’unico modo 
che oggi la persona ha di adattarsi alla com-
plessità sociale è quello di scegliere senza di 
fatto scegliere. Scegliere, cioè, una certa op-
zione tra quelle possibili, di solito quella più 
utile e/o gratificante in quel momento, senza 
per questo rinunciare a quelle che non si sono 
scelte, rinviando eventualmente queste ulti-
me ad altri momenti. Allo stesso modo si dice 
che l’individuo non potendo prevedere il fu-
turo deve restare disponibile e libero rispetto 
ai vari eventi che in esso potrebbero accadere.
Spesso, questa incapacità/impossibilità delle 
persone di costruirsi un’identità unitaria si 
manifesta in una concezione di vita a-proget-
tuale, di una vita cioè centrata sulla capacità 
di cogliere con un atteggiamento pragmatico 
e utilitaristico le occasioni e le opportunità 
che la vita quotidiana offre, senza la necessità 
di domandarsi se queste occasioni siano coe-
renti tra di loro, compatibili con i propri sogni 
di futuro e con la propria storia. Il risultato è 
una persona che vive senza un’etica che non 
sia quella dell’utilità personale e dell’adatta-
mento alla realtà sociale e alla sua cultura. In 



3/2017 ● Proposta Educativa ↔link 13Proposta Educativa ● 3/2017↔link12

R&M↔Sul futuroSul futuro↔R&M

o, come si sarebbe detto nell’antichità il suo 
angelo (o daimon), quello che designa il sen-
so unico e irripetibile della sua vita. In altre 
parole, la sua unicità, che può essere scoperta 
solo svelando la sua vocazione, intesa come 
il contributo particolare che ogni persona 
deve dare alla vita, alla condizione umana e 
al mondo per realizzare il compito particola-
re che Dio ha affidato alla sua anima. Svelare 
la vocazione significa riconoscere la propria 
chiamata e, quindi, scoprire quelle caratteri-
stiche personali che consentono di realizzare 
compiutamente la propria umanità. 
Tra l’altro, è dalla vocazione che è possibile 
risalire alla scoperta dell’anima soggiacente 
all’identità personale. Anche se nell’attuale 
realtà socioculturale il raggiungimento dell’o-
biettivo della scoperta dell’unicità e della vo-
cazione personale appare alquanto arduo e 
deve seguire un percorso complesso e irto di 
difficoltà esso è comunque possibile. 

Il paradosso della crisi della coscienza

Come si è visto parlando delle trasforma-
zioni della comunità, l’individualismo 
appare oggi dominante ma, parados-

salmente, ad esso corrisponde la svalorizza-
zione della coscienza e, conseguentemente 
dell’autonomia e della libertà dell’individuo.
Se è pur vero che questo processo di svaloriz-
zazione della coscienza è cominciato con de 
Montaigne, e, quindi, con il relativismo mo-
rale è altrettanto vero che esso ha ricevuto un 
forte impulso da una parte delle scienze con-
temporanee, ancorate a modelli materialistici 
e causali, come, ad esempio, la ricerca delle 
neuroscienze di una teoria che partendo dalla 
ricerca delle basi neurali della coscienza sia in 
grado di risolvere la questione della causali-
tà della coscienza, cioè della sua capacità di 
produrre azioni sul piano concreto materiale. 

Intorno all’esistenza di questa capacità della 
coscienza si fronteggiano due concezioni. La 
prima è quella che sostiene che la coscienza 
è solo un epifenomeno delle attività neura-
li ed è perciò priva di qualsiasi possibilità di 
produrre conseguenze materiali. La seconda, 
invece, sostiene la capacità della coscienza 
di produrre degli effetti sul piano materiale 
(Edelman 2004, p. 4.). Tra i sostenitori di 
questa seconda concezione vi sono però nu-
merosi neuroscienziati che sostengono che 
sono le basi neurali della coscienza e non la 
coscienza stessa a produrne gli effetti. Sia le 
affermazioni che la coscienza è un epifeno-
meno dell’attività neurale sia quelle che la ri-
ducono a quest’ultima, di fatto, negano alla 
radice la possibilità per l’uomo di esercitare 
il libero arbitrio, la capacità cioè di governare 
la propria vita come soggetto libero dotato di 
intenzionalità cosciente.
Occorre dire che non tutti i neuroscienziati 
condividono il tentativo in atto di spiegare la 
coscienza riducendola ai meccanismi neurali. 
Fortunatamente la deriva materialistica del-
le neuroscienze, accompagnata purtroppo da 
una parte delle scienze psicologiche di tipo 
cognitivo, è fortemente contrastata dalle sco-
perte della fisica contemporanea, in partico-
lare della meccanica quantistica, che hanno 
messo profondamente in crisi i modelli mate-
rialistici con cui la scienza cercava di spiegare 
sia i fenomeni naturali sia il funzionamento 
della mente umana. Come ha osservato il fisi-
co Jeans: «Oggi c’è una concordanza di vedu-
te molto vasta – che tra i fisici raggiunge quasi 
l’unanimità – sul fatto che la corrente delle 
conoscenze si sta dirigendo verso una realtà 
non meccanica; l’universo comincia ad asso-
migliare a un grande pensiero piuttosto che a 
una grande macchina» (1937, p. 122).
Un altro fisico, Stapp, afferma decisamente 
che «La meccanica quantistica (MQ) è fon-

altre parole, una persona che non sa assumere 
impegni a medio e a lungo termine, che non 
sa sacrificarsi e rinunciare alle gratificazioni 
che il presente offre in nome della coerenza al 
progetto di un futuro personale e sociale e/o 
della fedeltà a valori, ideali e credenze. 
Questo modo di vivere la propria identità 
nel tempo che appare come una regressione 
dell’umano, contiene però potenzialmente 
una nuova forma di progettualità, come di-
mostra la vita di una minoranza profetica di 
giovani. Questa nuova progettualità si ma-
nifesta nelle persone che sanno cogliere nel 
presente i segni del futuro, che sanno cioè co-
struire il loro progetto di vita leggendo i segni 
che ogni giorno il Signore offre loro. 
Si tratta di una progettualità radicalmente di-
versa dalla programmazione classica, che tra 

l’altro nel dominio dell’umano non funziona 
quasi mai, poiché non si fonda su progetti 
astratti bensì sull’attenzione a cogliere nella 
propria vita quotidiana i segni attraverso cui 
si svela la vocazione. Questo comporta la ca-
pacità di vivere in modo creativo ed evolutivo 
la spazializzazione del tempo, di comprende-
re cioè che il significato dei fatti esistenziali 
che avvengono nel presente non deriva dal 
loro essere inseriti in un progetto-programma 
di futuro bensì dalla loro qualità intrinseca. 
È la capacità di cogliere il segno del futuro 
nel qui e ora. E questo favorisce l’affermar-
si di un’identità aperta al cambiamento, ca-
pace di uscire dalla routine e dalle abitudini 
per cogliere i percorsi non lineari di crescita 
offerti dalla società complessa. È questo un 
modo per trasformare evolutivamente la crisi 
della progettualità e la centratura ossessiva sul 
presente. Si tratta, in altre parole, di utiliz-
zare questa trasformazione della temporalità 
per uscire dai modelli ottocenteschi del de-
terminismo e riscoprire che il passato non è 
la causa del futuro, bensì è la scelta di questo 
ad attivare le cause necessarie alla sua realiz-
zazione. L’uomo è libero dalla schiavitù del 
passato solo se si apre al futuro.
Perché questo avvenga è necessario che l’edu-
cazione sostenga la costruzione di un’identità 
personale radicata nell’anima e, quindi, nella 
propria vocazione. Un’identità non ridotta 
alla sola capacità dell’individuo di riconoscersi 
come persona autonoma, radicalmente diversa 
e separata ma nello stesso tempo simile e unita 
agli altri uomini, ma che lo collochi anche nel 
mistero della vita e gli faccia sospettare che il 
senso del suo essere nel mondo è oltre i confini 
della sua nascita e della sua morte.
Aiutare un giovane a costruire la propria 
identità personale significa quindi aiutarlo 
non solo a differenziarsi, a costruire il proprio 
Io, ma anche a scoprire il suo nome segreto, 

Masakazu Matsumoto



3/2017 ● Proposta Educativa ↔link 15Proposta Educativa ● 3/2017↔link14

dualdflipflop

ZOOM↔  Umano oggiSul futuro↔R&M

damentalmente una teoria della connessione 
mente cervello». Egli critica radicalmente 
l’impostazione materialistica della fisica clas-
sica, che con la sua concezione causalistica 
che ogni proprietà fisica è predeterminata 
soltanto da proprietà fisiche precedenti, sen-
za alcun input aggiuntivo della coscienza, ha 
influenzato profondamente il pensiero scien-
tifico, anche quello che è alla base dello stu-
dio dell’uomo: «L’affermazione – basata sulla 
fisica classica – che la scienza ha dimostrato 
che noi siamo essenzialmente degli automi 
meccanici ha avuto un grande impatto sulla 
nostra vita: i nostri insegnanti lo insegna-
no; i nostri tribunali lo sostengono; le nostre 
agenzie governative ufficiali lo accettano; e i 
nostri esperti lo proclamano. Di conseguen-
za ci viene incessantemente detto che siamo 
fisicamente equivalenti a dei robot privi di 
mente e trattati come tali; noi stessi risul-
tiamo confusi e indeboliti da tale presunto 
verdetto della scienza, che dichiara le nostre 
vite prive di senso. Ma adesso siamo nel XXI 
secolo. È tempo di abbandonare la concezio-
ne meccanicistica di noi stessi generata dalla 
fisica dell’Ottocento, una fisica ormai empiri-
camente invalidata. La fisica contemporanea 
è fondata sull’esperienza cosciente, non sulla 
sostanza materiale; il suo aspetto fisico mate-
maticamente descritto si presenta come po-
tenzialità per esperienze future. Il dipanarsi 
del futuro è governato dalle leggi matemati-
che di von Neumann, nelle quali le nostre li-
bere scelta coscienti hanno il ruolo di variabili 
essenziali» (Stapp 2013).
La meccanica quantistica testimonia che i 
tempi sono maturi perché l’uomo possa ri-
appropriarsi della coscienza come centro 
del suo agire nel mondo, a condizione però 
di non ridurla esclusivamente alla consape-
volezza soggettiva, facendo invece propria 
la lezione di S. Agostino per il quale la co-

scienza era «il luogo del dialogo dell’anima 
con se stessa». Questo significa che l’educa-
zione alla centralità della coscienza, oltre che 
lo sviluppo della libertà di scelta e, quindi, il 
dominio consapevole dell’uomo su se stesso, 
deve avere come obiettivo lo sviluppo all’in-
teriorità e della spiritualità, ovvero il dialogo 
con la propria anima. Tuttavia affinché, come 
ricordava Jung, l’anima non sia esclusa «dalla 
compartecipazione alla vita della coscienza e 
da un’influenza attiva su di essa» è necessario 
che l’educazione religiosa si prenda cura non 
solo dell’uomo esteriore ma anche di quello 
interiore, che cioè Gesù non sia solo un mo-
dello esteriore, ma oggetto di un’imitazione 
che coinvolga l’interiorità. Infatti, «l’esigenza 
dell’imitatio Christi, cioè di seguire il model-
lo e di diventare simili a Lui, dovrebbe mi-
rare allo sviluppo e all’elevazione dell’uomo 
interiore, ma viene ridotta dal fedele, con la 
sua superficialità e con la sua tendenza a una 
schematicità meccanica, a un oggetto di culto 
esteriore: e proprio questa forma di devozio-
ne rende impossibile all’imitazione di pene-
trare nella profondità dell’anima, e ricrearla 
in quella totalità che corrisponde al modello» 
(Jung 1981, p. 11).

Premessa

I l vastissimo e assai impegnativo tema 
che mi accingo a trattare, della cui as-
segnazione ringrazio i responsabili di 
questa Rivista, si presta alle riflessio-
ni più varie, alla luce delle più diver-

se angolature disciplinari. Potrebbero essere 
chiamate in causa l’antropologia filosofica, 
l’antropologia culturale, la bioetica, la filoso-
fia della mente (Savagnone 2015), per non 
dire delle discipline psicologiche, mediche, 
biologiche. Personalmente insegno materie 
sociologiche. Per lo più afferenti alla socio-
logia, pertanto, saranno le considerazioni da 
me qui svolte. 
Dopo un paragrafo (§ 2) dedicato sia al con-
fronto tra l’umano e ciò che eravamo abituati 
a ritenere non lo fosse, sia alla dilatazione dei 
limiti di ciò che è normalmente alla portata 
dei nostri simili, e un altro su certi effetti per-
versi (§ 3), passo a qualche notazione sul po-
sto dell’uomo nel contesto in cui vive e sulle 
mutevoli percezioni di alcune caratteristiche 
rilevanti dell’umano (§ 4). Concludo (§ 5) 
sulle prospettive future, che potrebbero esse-
re assai più rosee di quanto comunemente si 
pensi, ma soltanto se vi sarà la capacità di fare 
le cose giuste.

Umano, non umano, sovrumano?

Ciò che fino a poco tempo fa appariva 
futuribile, è oggi realizzabile, e talora 
già realizzato, magari talora in segreto: 

la clonazione di esseri viventi; la costruzione 
di computer con capacità di  elaborazione 
non già pari, quanto piuttosto ben superiori 
a quelle del cervello umano; la realizzazione 
di robot dalla capacità sempre più estese, ido-
nei a fare moltissime delle cose che gli umani 
fanno, ma in modo più preciso ed efficiente, 
e anche altre che gli umani non sono in grado 
di fare; la produzione di androidi composti di 
materia organica, che si possono scambiare 
per umani. Vi sono poi film come Bicentennial 
Man, Blade Runner, Blade Runner 2049, così 
come le opere letterarie di fantascienza da cui 
sono tratti, che parlano di entità addirittura 
capaci di emozioni, sentimenti, autodetermi-
nazione, talora auto-riproduzione. Nel primo 
un robot fa di tutto per diventare umano ed 
essere ufficialmente riconosciuto come tale, 
il che infine implicherà anche il dover mo-
rire. Negli altri due al centro della trama vi 
sono certi androidi chiamati replicanti, non 
fatti di metallo e plastica, che si mescolano 
con gli umani. Qui siamo appunto (voglio 
credere) nel campo della fantascienza. Per 

Bibliografia

Appadurai A. (2001) Modernità in polvere, Meltemi, 
Roma.

Augè M. (1998) La guerra dei Sogni, Elèuthera, Mi-
lano.

Edelman G.M. (2004) Più grande del cielo, Einaudi, 
Torino.

Jeans J. (1937) The Mysterious universe, Cam-
bridge.

Jung C.G. (1981) Psicologia e alchimia, Torino.
Sack R.D. (1986) Human Territoriality, Cambridge 

University Press, Cambridge.
Stapp H.P. (2013) Teoria quantistica della coscienza, 

relazione tenuta a Parigi l’11 maggio.

OGGI

La questione 
DELL’UMANO

Antonio La Spina


