




Proposta Educativa

Speciale formazione

Presentazione _  _   _   _   _   _   _   _   _   _   _   _   _   _   _   _   _   _   _  3

Gesù, la sua fede Scheda biblica/1 _  _   _   _   _   _   _   _   _   _   _  4

Gesù, il suo mondo Scheda biblica/2 _  _   _   _   _   _   _   _   _  11

Gesù e il Regno Scheda biblica/3 _  _   _   _   _   _   _   _   _   _   _  17

La salvezza viene dal Signore Veglia di preghiera _  _ 28

Promessa, liberazione, alleanza:
il cammino dell’Esodo Lectio divina_  _   _   _   _   _   _   _   _  36

Dammi la forza, Signore Veglia di preghiera _  _   _   _   _  78

Lo sconosciuto
della nostra fede Meditazione _  _   _   _   _   _   _   _   _   _   _   _  90

Imploriamo i doni dello Spirito Veglia di preghiera_ 95

Accanto agli abbandonati Itinerario di approfondimento_104

Indice



Proposta 
Educativa

Anno XXVIII
n. 3_2020

set-dic 2020

PROPOSTA EDUCATIVA
Quadrimestrale del MIEAC
Movimento di Impegno Educativo di Azione Cattolica
Reg. c/o Tribunale di Roma n. 516/89 del 13-9-1989
ISSN 1828-3632
DIRETTORE EDITORIALE: Matteo Truffelli
DIRETTORE RESPONSABILE: Franco Venturella
COMITATO DI REDAZIONE: G. Pugliese, I. Bellante, A. Bosco, E. Brugè, N. 
Bruno, E. Caccioppo, S. Carosi, T. Del Monaco, V. Guida, V. Lumia, M. Scirè, 
D. Volpi, A. Zenga
EDITORE: Azione Cattolica Italiana
DIREZIONE E AMMINISTRAZIONE: Via Aurelia, 481 – 00165 Roma – 
tel. 0693578728
PROGETTO GRAFICO E IMPAGINAZIONE: Nunzio Bruno

www.impegnoeducativo.it

Per informazioni su abbonamenti e copie saggio scrivi una e-mail a
impegnoeducativo@gmail.com

STAMPA: Seristampa – Via Sampolo, 220 – 90143 Palermo
FOTO: simboli e pattern di © mikabesfamilnaya by fotolia.com; copertina foto 
di Rob Swinburn sotto licenza Creative Commons CC BY-SA 2.0 – flickr.com



3Proposta Educativa n. 3_2020

Q
uesto numero di Pro-
posta Educativa ha ca-
ratteristiche diverse dal 

solito: vuole essere, infatti, un 
numero speciale volto a favorire 
la formazione di tutti quegli edu-
catori che avvertono l’esigenza di 
un cammino fatto di riflessione, 
preghiera, approfondimento di 
tematiche pedagogiche, sociali e 
culturali.
Si divide in due parti:

–– un itinerario di spiritualità 
per la meditazione e la pre-
ghiera nei tempi forti dell’an-
no liturgico: Avvento-Natale, 
Quaresima-Pasqua, Penteco-
ste; con tre schede di teologia 
biblica, una lectio divina per 
quattro settimane e tre Veglie 
di preghiera. 

–– Un itinerario di approfondi-
mento dei contenuti dell’en-
ciclica di papa Francesco, 
Fratelli tutti, da tradurre in 
impegno quotidiano, persona-

le e di gruppo, perché in ogni 
ambito e ambiente di vita pos-
sano sempre più affermarsi la 
fraternità e l’amicizia sociale, 
che permettano «di ricono-
scere, apprezzare e amare ogni 
persona al di là della vicinan-
za fisica, al di là del luogo del 
mondo dove è nata o dove abi-
ta» (FT 1).

Un sussidio, quindi, che vuole 
essere un ulteriore contributo 
al cammino formativo di quanti 
hanno responsabilità educative, 
e vogliono che il loro servizio 
alle nuove generazioni sia frutto 
di una ricca vita interiore e di au-
tenticità evangelica.

Presentazione

Speciale
formazione



4 Proposta Educativa n.3_2020

Essendo giunto Gesù nella regione di Cesarèa di 
Filippo, chiese ai suoi discepoli: «La gente chi dice 
che sia il Figlio dell’uomo?». Risposero: «Alcuni 
Giovanni il Battista, altri Elia, altri Geremia o qualcuno 
dei profeti». Disse loro: «Voi chi dite che io sia?». 
Rispose Simon Pietro: «Tu sei il Cristo, il Figlio del Dio 
vivente». E Gesù: «Beato te, Simone figlio di Giona, 
perché né la carne né il sangue te l’hanno rivelato, ma 
il Padre mio che sta nei cieli. E io ti dico: Tu sei Pietro 
e su questa pietra edificherò la mia chiesa e le porte 
degli inferi non prevarranno contro di essa. A te darò le 
chiavi del regno dei cieli, e tutto ciò che legherai sulla 
terra sarà legato nei cieli, e tutto ciò che scioglierai sul-
la terra sarà sciolto nei cieli».Allora ordinò ai discepoli 
di non dire ad alcuno che egli era il Cristo.

Mt.16,13-20

1. Gesù e il Padre

L
a consapevolezza messia-
nica di Gesù trovava il suo 
apice nel momento in cui 

veniva a esprimersi la sua rela-
zione filiale con Dio. Nell’an-
tico testamento si trova spesso 
l’espressione figlio di Dio: l’in-
tero popolo e i singoli in esso e 

perfino un pagano, che deteneva 
un ufficio particolare, può essere 
identificato in Israele, «figlio di 
Dio».
Questa qualifica, tuttavia, im-
pallidisce, nel momento in cui la 
si confronta con l’uso che ne fa 
Gesù.
In lui, si dichiara la condivisione 
della natura stessa di Jahwè, pre-
tesa che, per la mentalità biblica 
fortemente monoteista, era una 
bestemmia. Il Nuovo Testamen-
to mostra come questo titolo sia 
divenuto usuale nella preghiera e 
nella fede della comunità. Figlio 
di Dio, diventa interscambiabi-
le, nel linguaggio di Gesù, con 
quella di «il figlio» e dell’invoca-
zione «padre» o nella distinzione 
«padre mio» (Mt 11,20) e «padre 
vostro» (Mt 5,48) che Egli utiliz-
za per distinguere la natura della 
sua figliolanza nei confronti della 
nostra. Noi diventiamo figli per-
ché Lui è il Figlio. 

Gesù,

Scheda biblica
1

LA SUA FEDE



5Proposta Educativa Suppl. al n. 1-2_2020

Tutto il comportamento di Gesù spinge a vedere la stretta conformi-
tà di questa relazione: l’autorità con cui insegna, la sicurezza con cui 
si pone davanti ai suoi interlocutori e le risposte che fornisce nelle 
dispute, l’inappellabilità del suo giudizio sulla legge mosaica, la ra-
dicalità con cui chiede di essere seguito da chi chiama a essere suo 
discepolo, non rimandano a nessun’altra autorità che alla propria, il 
segno definitivo di un’esaltazione da parte del Padre che lo avrebbe 
resuscitato dopo tre giorni dalla sua morte… tutte queste cose atte-
stano la sua coscienza di essere il Figlio del Padre con una relazione 
unica e singolare che solo colui che condivideva la stessa natura divi-
na poteva avanzare e pretendere.
Oltre a questo comportamento generale alcune espressioni indicano 
con maggiore forza questa sua consapevolezza. Tra le più significati-
ve, si deve ricordare l’uso dell’espressione «abbà» rivolta a Dio, invo-
cando il suo nome. Questo termine aramaico, che significa «papà», 
in bocca a Gesù riferito a Jahwè è segno di una discontinuità totale 
con tutto l’AT da non avere alcun paragone. Si comprende, allora, lo 
stesso motivo della condanna a morte: «Proprio per questo i Giudei 
cercavano ancor più di ucciderlo: perché non soltanto violava il sa-
bato, ma chiamava Dio suo Padre, facendosi uguale a Dio» (Gv 5,18).
La parola abbà appare tre volte nel NT e precisamente una volta in 
Marco, nell’ora oscura e tremenda del Getsemani, «Abbà, Padre! Tut-
to è possibile a te, allontana da me questo calice! Però non ciò che io 
voglio, ma ciò che vuoi tu» e due in Paolo: «voi non avete ricevuto uno 
spirito da schiavi per ricadere nella paura, ma avete ricevuto uno spiri-
to da figli adottivi per mezzo del quale gridiamo: «Abbà, Padre!»» (Rm 
8,15); «Che voi siete figli ne è prova il fatto che Dio ha mandato nei no-
stri cuori lo Spirito del suo Figlio che grida: «Abbà, Padre!»» (Gal 4,6). 
I due testi paolini, secondo gli esegeti, sono un argomento decisivo 
a favore del fatto che questo termine è autentico del Signore perché 
senza il riferimento alla sua autorità non se ne spiegherebbe l’uso in 
comunità greche e latine. Gesù, quindi, ha recato un’innovazione as-
soluta. Ha manifestato l’essenza stessa del suo rapporto con Dio. Rap-
porto fatto di confidenza infinita, ma anche di devota sottomissione.

2. L’identità messianica di Gesù

Nella teologia tradizionale era messo in ombra il fatto che Gesù 
fosse uno che credeva, sperava, cercava ed era tentato.1 La cri-

1 K. Rahner, Cristologia oggi? in Id., Teologia dell’esperienza dello spirito, Nuovi Saggi 



6 Proposta Educativa n. 3_2020

stologia tradizionale insegnava che se Dio si è fatto uomo, è necessa-
rio riconoscere a quest’uomo tutte le possibili perfezioni, conseguen-
ti all’«unione ipostatica». L’unità del soggetto divino fonderebbe 
l’esigenza di riconoscere in Gesù, accanto alla conoscenza divina, 
una conoscenza umana, adeguata il più possibile alla perfezione 
della persona conoscente. Si distingueva una triplice scienza umana 
del Cristo: alla visione di Dio venivano affiancate la scienza infusa 
dall’alto e quella acquisita con le esperienze di questo mondo.2 Gesù 
avrebbe così goduto contemporaneamente della visione beatifica, di 
conoscenze straordinarie di ordine soprannaturale e delle conoscen-
ze sperimentali, proprie di ogni uomo. L’immagine era quella di un 
Gesù «onnisciente» che, per accondiscenza verso l’uomo e con in-
tento pedagogico, recitava talvolta la parte di chi ignora qualcosa: 
la sua condizione umana veniva così ridotta ad una «parodia d’u-
manità».3 Non è difficile osservare come una tale immagine di Gesù 
contrasti con quella che ci offrono i vangeli: un Gesù che «cresceva 
in sapienza, età e grazia davanti a Dio e agli uomini» (Lc 2,52), che 
ignora il giorno del giudizio, come anche fatti ordinari della vita. 
Inoltre, la reale sofferenza di Gesù non si spiegherebbe se in Lui vi 
fosse la beatitudine, propria della visione di Dio.

3. Gesù uomo di fede, di speranza e di preghiera

La lettera agli Ebrei lo presenta come «autore e perfezionatore del-
la fede» (12,2), come Colui che ha preceduto e guida i credenti 

nel combattimento della fede, conduce la fede stessa a perfezione. 
Egli ha vissuto in modo supremo la sua fede nell’abbandono della 
croce, dove è stato reso perfetto per mezzo della sofferenza. «Ed 
era ben giusto che colui, per il quale e del quale sono tutte le cose, 
volendo portare molti figli alla gloria, rendesse perfetto mediante 
la sofferenza il capo che li ha guidati alla salvezza» (Eb 2,10). Ed è 
ancora sulla croce che Gesù ha manifestato la sua speranza: «Pro-
prio per questo nei giorni della sua vita terrena egli offrì preghiere 
e suppliche con forti grida e lacrime a colui che poteva liberarlo da 
morte e fu esaudito per la sua pietà; pur essendo Figlio, imparò tut-
tavia l’obbedienza dalle cose che patì» (Eb 5,7-9). Il grido riportato 
da Luca ««Padre, nelle tue mani consegno il mio spirito». Detto 

VI, Roma, 1978, p. 439.
2 Tommaso d’Aquino, Summa Theologiae. III, qq 9-12.
3 J. Maritain, Della Grazia e dell’umanità di Gesù, Brescia, 1971.



7Proposta Educativa n. 3_2020

questo spirò» (Lc 23,46) non è forse un atto di suprema speranza? 
Lo stesso stile di vita di Gesù, la sua povertà e debolezza, la rinuncia 
ad ogni strumento di potenza, uniti all’annuncio del Regno sono 
segni della speranza nella potenza e giustizia di Dio: «Cercate pri-
ma il regno di Dio e la sua giustizia, e tutte queste cose vi saranno 
date in aggiunta. Non affannatevi dunque per il domani, perché il 
domani avrà già le sue inquietudini. A ciascun giorno basta la sua 
pena» (Mt 6,33-34). Lo stesso rifiuto delle tentazioni messianiche è 
sostenuto dalla speranza che si fonda, non sul calcolo umano, ma 
sulla fede in Dio.
Altro segno evidente della fede e della speranza di Gesù è la sua pre-
ghiera. Il suo pregare è: 

•  un interrogare il Padre sulle possibilità del futuro; 
•  un’infinita disponibilità a fare la sua volontà; 
•  un attingere luce e forza di fronte alle svolte della vita; 
•  un intercedere per gli altri; 
•  un lodare il Padre, anche di fronte al fallimento umano.

Gesù prega come qualunque povero, che cammina nella speranza e 
nella fede, con una donazione di sé e un’obbedienza al Padre vera-
mente uniche.

4. Gesù e la chiesa

La chiesa non è una delle tante religioni presenti nel mondo. L’au-
tore della chiesa è Dio; essa è un’opera da Lui voluta e realizzata 

per la salvezza degli uomini: «Mirate, beffardi, stupite e nascondete-
vi, poiché un’opera io compio ai vostri giorni, un’opera che non cre-
dereste, se vi fosse raccontata!». (At.13,41), «Vegliate su voi stessi e 
su tutto il gregge, in mezzo al quale lo Spirito Santo vi ha posti come 
vescovi a pascere la chiesa di Dio, che egli si è acquistata con il suo 
sangue» (At 20,28) 
Luca colloca la vita e la missione della chiesa nel contesto della storia 
della salvezza e precisamente nella fase del compimento escatologico. 
All’epoca del compimento escatologico appartiene il tempo di Gesù e 
il tempo della chiesa che comincia dopo l’Ascensione di Gesù al cielo e 
termina con la Parusia del Signore. Il tempo della chiesa, oltre ad essere 
un tempo di missione è anche un tempo di tribolazione e di persecuzio-
ne. «Questo vi darà occasione di render testimonianza. Mettetevi bene 
in mente di non preparare prima la vostra difesa; io vi darò lingua e 
sapienza, a cui tutti i vostri avversari non potranno resistere, né contro-



8 Proposta Educativa Suppl. al n. 1-2_2020

battere. Sarete traditi perfino dai genitori, dai fratelli, dai parenti e dagli 
amici, e metteranno a morte alcuni di voi; sarete odiati da tutti per causa 
del mio nome» (Lc 21,13-17). Perciò la virtù caratteristica della vita della 
chiesa è la perseveranza: «Con la vostra perseveranza salverete le vostre 
anime». (Lc 21,19) che presuppone una fede adulta: «Chi non è con me, 
è contro di me; e chi non raccoglie con me, disperde» (Lc 11,23).
La concordia degli animi, la comunione affettiva, l’unione dei cuori e la 
comunione dei beni sono le modalità attraverso le quali lo spirito santo 
è principio di unità all’interno della chiesa. La comunione è l’anima 
della vita della chiesa e il vincolo di unità tra le diverse chiese locali. 
La comunità voluta da Gesù, strutturata in una molteplicità di mini-
steri, è aperta alla missione. La missione della chiesa nasce storica-
mente a Pasqua, per mandato del Risorto (vd. Lc 24,6ss) e per opera 
dello Spirito Santo.
La missione non può non cominciare se non dopo l’effusione dello 
Spirito perché l’annuncio non si limita all’affermazione di fatti dell’e-
sperienza umana, ma contiene affermazioni di portata trascendente: 
«Sappia dunque con certezza tutta la casa di Israele che Dio ha costitu-
ito Signore e Cristo quel Gesù che voi avete crocifisso!» (At 2,36) che la 
semplice esperienza storica di Gesù non è sufficiente a garantire.
Soggetti umani della missione della comunità cristiana sono non solo 
gli apostoli, ma tutti i cristiani, uomini e donne (vd. At 8,4; 11,19ss; 
16,15.40) che con il loro impegno offrono alla missione della chie-
sa un contributo di crescita numerica e qualitativa (vd. At 6,7; 8,25; 
12,24; 19,20).

5. La chiesa che Gesù vorrebbe

Dalla rivelazione di Dio e dalla sequela di Cristo a partire dalla sto-
ria della coscienza di Gesù derivano due compiti fondamentali. 

Da una parte, l’essere dialogale del Dio cristiano fonda l’esigenza di 
una comunità che sia comunione dialogale; dall’altra, l’incarnazione 
di Dio impegna la comunità dei credenti a incarnarsi fino in fondo 
nelle situazioni umane.
Nella sequela di Cristo la chiesa cristiana è chiamata ad essere innan-
zitutto il popolo del dialogo con il Padre; voce dei poveri, preghiera 
carica della fame e della sete di giustizia degli oppressi. Una chie-
sa che autenticamente fa eucaristia è anche un popolo che si sente 
chiamato a spezzare i legami di iniquità, a condividere l’impegno di 
liberazione, a realizzare la fraternità degli uomini.



9Proposta Educativa Suppl. al n. 1-2_2020

La sequela di Cristo esige per la comunità cristiana uno stile di in-
carnazione. Questo significa entrare nel tempo e nello spazio delle 
situazioni umane; richiede la volontà ferma di compromettersi con 
gli altri e per gli altri. Compromettersi implica solidarietà e condivi-
sione. Il Dio che si è fatto carne non giustifica nessun atteggiamento 
passivo dei cristiani o una fuga dalle responsabilità, impegna ciascu-
no a portare il peso degli altri, insieme con loro. La sequela di Cristo 
è «sequela nella libertà». Una chiesa libera è una chiesa che trova 
la sua forza e la sua ricchezza solo nella dedizione al suo Signore. 
Ogni altro motivo di vanto e di sicurezza sarebbe uno «scandalo». La 
chiesa voluta da Gesù è autentica e credibile se, come Lui, sa essere 
libera da sé, dalla seduzione delle ricchezze e del potere di questo 
mondo, libera e scomoda verso coloro, che tendono a manipolarla. 
Nei confronti del potere politico ciò impone di non anteporre mai 
la via più facile del compromesso e dei «vari collateralismi» a quella, 
certamente più difficile, della profezia.
Questa libertà implica vigilanza nei confronti dei diversi condiziona-
menti ideologici, politici, sociali, economici e anche religiosi, che pos-
sono pesare sulle scelte che la comunità e i singoli vanno compiendo.
A questa libertà critica deve corrispondere una scelta dei poveri. 
Chiesa libera viene a significare chiesa dei poveri: comunità che, 
pur chiamata a portare a tutti la grazia del Vangelo, fa una scelta 
preferenziale per gli ultimi, perché sa che solo così si lascerà evan-
gelizzare essa stessa e potrà credibilmente evangelizzare il mondo.4
Paolo VI nell’Evangelii Nuntiandi sostiene che l’opera dell’evange-
lizzazione è essenzialmente intrecciata all’impegno da dedicare ai 
problemi che riguardano la giustizia, la liberazione, lo sviluppo e la 
pace del mondo (EN 31). Si tratta di raggiungere e quasi di sconvol-
gere, mediante la forza del Vangelo, i criteri di giudizio, i valori de-
terminanti, i punti di interesse, le linee di pensiero, le fonti ispiratrici 
e i modelli di vita dell’umanità (EN 19).

Per la verifica personale e comunitaria

Chi è per me Gesù Cristo? Che posto occupa nella mia vita?

Cosa faccio per essere persona di fede, di speranza, di preghiera?
4 P. Vanzan (a cura di), Puebla: Comunione e partecipazione, a cura di P. Vanzan, 
Roma, 1979.



10 Proposta Educativa n.3_2020

L’insegnamento di Gesù come incide nelle scelte della mia vita quo-
tidiana? La mia adesione a Cristo è veramente credibile o si riduce 
alla semplice osservanza di pratiche e riti, ma non incide nel mio 
modo di pensare, di essere e di vivere, anche sapendo andare con-
trocorrente?

Che tipo di credibilità, autenticità chiedono i giovani agli adulti e alle 
comunità cristiane? 

Come portare il «Vangelo della carità», con la sua scelta preferenziale 
per i poveri, nella mia vita personale e comunitaria? Quale itinera-
rio a carattere sociale e politico ipotizzare?

Quali sono le qualità fondamentali richieste, alla luce della pedagogia 
di Dio, per una corretta e attuale comunicazione della fede «in un 
mondo che cambia»? 

Quali sono i valori etici da condividere, nell’attuale contesto culturale 
italiano, con quanti vogliono operare per il bene comune? E quali 
sono quelli messi più in crisi?



11Proposta Educativa n. 3_2020

Si recò a Nazaret, dove era stato allevato; ed entrò, 
secondo il suo solito, di sabato nella sinagoga e si 
alzò a leggere. Gli fu dato il rotolo del profeta Isaia; 
apertolo trovò il passo dove era scritto: Lo Spirito del 
Signore è sopra di me; per questo mi ha consacrato 
con l’unzione, e mi ha mandato per annunziare ai 
poveri un lieto messaggio, per proclamare ai prigionieri 
la liberazione e ai ciechi la vista; per rimettere in 
libertà gli oppressi, e predicare un anno di grazia del 
Signore. Poi arrotolò il volume, lo consegnò all’in-
serviente e sedette. Gli occhi di tutti nella sinagoga 
stavano fissi sopra di lui. Allora cominciò a dire: «Oggi 
si è adempiuta questa Scrittura che voi avete udita 
con i vostri orecchi». Tutti gli rendevano testimonianza 
ed erano meravigliati delle parole di grazia che 
uscivano dalla sua bocca e dicevano: «Non è il figlio di 
Giuseppe?». Ma egli rispose: «Di certo voi mi citerete 
il proverbio: Medico, cura te stesso. Quanto abbiamo 
udito che accadde a Cafarnao, fàllo anche qui, nella 
tua patria!». Poi aggiunse: «Nessun profeta è bene 
accetto in patria».

Lc 4,16-24

1. La comunità in cui vive

L
a predicazione di Gesù, e i 
prodigi che l’accompagna-
rono suscitarono un vasto 

consenso di popolo e raccolsero 
attorno a lui una schiera di disce-
poli, tra i quali assunsero posizio-
ne centrale i dodici apostoli. Ma 
contemporaneamente si manife-
starono le preoccupazioni delle 
autorità religiose giudaiche, le 
quali crebbero sino a trasformarsi 
in ostilità aperta, soprattutto da 
parte dei Sadducei, cui si accom-
pagnò un progressivo abbandono 
di Gesù da parte delle folle, delu-
se per non aver trovato nella sua 
predicazione la risposta alle at-
tese, anche mondane e politiche, 
che all’inizio avevano mosse.
Nei suoi discorsi, nelle sue para-
bole, Gesù ha esercitato un par-
ticolare magistero, particolare 
soprattutto per l’autorità che egli 
rivendicava a sé: ne sono sorpre-
se le folle, le quali riconoscono 

Gesù,

Scheda biblica
2

IL SUO MONDO



12 Proposta Educativa n.3_2020

che Gesù insegnava «come uno che ha potestà». Egli manifesta tale 
autorità superando la legislazione sul puro e l’impuro e sul sabato; la 
proclama in modo solenne con la formula «Avete udito… ma io vi 
dico», nelle quali si confronta l’autorità di Mosè e di Dio.
Il messaggio di Gesù ha una dimensione escatologica, ed è tutto 
pervaso dall’attesa di un imminente rivelarsi del piano definitivo 
di Dio; questo però non esclude la sua intenzione di porre i fon-
damenti e l’inizio di una comunità, che costituirà il popolo della 
nuova alleanza. A questa comunità risale l’aver fatto di Gesù non 
solo il messaggero di Dio, ma anche l’oggetto centrale del suo mes-
saggio; anche in questo caso è stato determinante l’autocoscienza 
di Gesù di essere l’evento del Regno di Dio, e il fatto che Egli abbia 
anticipato la comprensione di sé nel quadro di determinate catego-
rie della teologia giudaica (vd. nozione di regno dei cieli o di Dio, il 
titolo Figlio dell’Uomo…).
Dall’utilizzazione diretta di documenti evangelici possiamo ricava-
re il contenuto dell’affermazione di Gesù di Nazaret. Applicando 
i criteri dell’esegesi e della critica storica1 è possibile identificare 
alcune linee di fondo della predicazione e dell’opera di Gesù che 
godono di una sufficiente convergenza di pareri da parte degli stu-
diosi. Da una parte risulta che Gesù, annunciandosi come Messia, 
ha inteso attribuire alla sua persona un potere sovrano, in forza del 
quale dichiara perdonati i peccati, modifica la legge di Mosè, viola 
le prescrizione riguardanti il sabato, annuncia la volontà di Dio 
basandosi sulla sua autorità, afferma un legame unico con Dio (vd. 
Mc 2,3-12; 2,18-20; 2,23-28; 10,2-12; Mt 5,21-48). Qualcosa que-
sto di inaudito che fa restare sbigottiti i suoi interlocutori perché 
Gesù avanza la pretesa di essere l’agente unico della realizzazione 
del regno di Dio e proclama che esso si attua nella sua predicazione 
e nelle sue opere.
Dall’altra parte Gesù afferma che non ha dove posare il capo, è più 
povero delle volpi e degli uccelli, non è venuto a farsi servire, sarà 
consegnato nelle mani degli uomini, dovrà soffrire e venire ucciso, 
infine dichiara di essere il Messia proprio di fronte alla morte (vd. Mt 
8,20; 20,28; Mc 8,31; 9,31; 10,33-34; 14,62).
Questi due aspetti delle sue affermazioni, apparentemente contrad-
dittori, costituiscono un tema centrale, presente nella tradizione 
evangelica più antica, che da una parte differisce dalle concezioni 
1 F. Lambiasi, L’autenticità storica dei vangeli, Bologna, 1976.



13Proposta Educativa n. 3_2020

correnti dell’ebraismo, perché qui Gesù unisce la glorificazione del 
figlio dell’Uomo alla sofferenza del Servo di Jahwè, la grandezza del 
regno di Davide all’umiltà della predicazione ai poveri e peccatori; 
dall’altra, presenta caratteristiche tali per cui si stacca dall’uso che 
ne è fatto dal cristianesimo primitivo, dove il tema del Regno di Dio 
non è più il centro della predicazione.2

2. Fra continuità e voglia di autenticità

Ad un certo punto della sua predicazione Gesù sembra voler 
operare una discriminazione fra i suoi interlocutori, tenendo 

nascosta a molti una rivelazione riservata solo ad alcuni. Gesù vuo-
le sottolineare un’esigenza: solo chi interroga il Maestro, solo chi 
s’interessa alla sua Parola e si lascia mettere in questione può com-
prenderlo. Il comportamento concreto di Gesù manifesta la divi-
sione che la sua predicazione produce fra gli uomini. Almeno da 
un certo momento in poi della sua vita pubblica, egli si dedica sol-
tanto al gruppo ristretto dei discepoli: sfugge all’assedio delle folle, 
e ha per gli scribi e i farisei solo parole di accuse e di giudizio. Gesù 
cerca discepoli disposti a compromettere se stessi nel rapporto con 
Lui, e non semplici curiosi. Questo fa sì che la sua presenza provo-
chi divisioni e distacchi dolorosi. Le accuse degli scribi: «Allora gli 
scribi della setta dei farisei, vedendolo mangiare con i peccatori e 
i pubblicani, dicevano ai suoi discepoli: «Come mai egli mangia e 
beve in compagnia dei pubblicani e dei peccatori?». Avendo udito 
questo, Gesù disse loro: «Non sono i sani che hanno bisogno del 
medico, ma i malati; non sono venuto per chiamare i giusti, ma i 
peccatori» (Mc 2,15-17) e le polemiche con i farisei: «Allora ven-
nero i farisei e incominciarono a discutere con lui, chiedendogli 
un segno dal cielo, per metterlo alla prova. Ma egli, traendo un 
profondo sospiro, disse: «Perché questa generazione chiede un se-
gno? In verità vi dico: non sarà dato alcun segno a questa genera-
zione». E lasciatili, risalì sulla barca e si avviò all’altra sponda» (Mc 
7,1-13) tolgono ogni possibilità d’intesa e di compromesso con i 
capi religiosi di Gerusalemme. Gesù rompe con decisione anche la 
«gabbia» in cui l’affetto male inteso dei parenti cerca di imprigio-
narlo (vd. Mc 3,21.33-35). I legami naturali sono ormai relativi. Al 
di sopra di ogni affetto e di ogni rapporto umano ciò che conta è 
l’obbedienza fedele a Dio.
2 R. Schnackenburg, Signoria e regno di Dio, Bologna, 1971.



14 Proposta Educativa n.3_2020

3. Il nuovo popolo di Dio

Gesù è erede di una tradizione storico-religiosa precisa, della qua-
le condivide alcune certezze fondamentali. Egli è figlio d’Israele 

e riconosce in Israele il popolo che Dio si è scelto. Tuttavia l’Israele 
di cui Gesù va in cerca è un Israele «perduto»,3 non l’Israele ufficiale, 
governato dai suoi capi religiosi che certo non si consideravano per-
duti, né bisognosi di liberazione.4 L’Israele «disperso» che Gesù vuo-
le raccogliere non è quello della circoncisione, dell’osservanza for-
male della legge, del tempio trasformato in mercato; è invece l’Israele 
della fede.5 Le frequenti aperture di Gesù verso i pagani si possono 
comprendere nella luce della vocazione universale del nuovo Israele 
che dovrà accogliere ogni uomo che conosce Dio e crede nella sua 
misericordia. L’immagine più bella del nuovo Israele che Gesù viene 
a convocare è quella che egli traccia sul monte: 

Beati i poveri in spirito, perché di essi è il regno dei cieli.
Beati gli afflitti, perché saranno consolati.
Beati i miti, perché erediteranno la terra.
Beati quelli che hanno fame e sete della giustizia,
perché saranno saziati.
Beati i misericordiosi, perché troveranno misericordia.
Beati i puri di cuore, perché vedranno Dio.
Beati gli operatori di pace, perché saranno chiamati figli di Dio.
Beati i perseguitati per causa della giustizia,
perché di essi è il regno dei cieli.
Beati voi quando vi insulteranno, vi perseguiteranno e, mentendo, 
diranno ogni sorta di male contro di voi per causa mia. Rallegratevi 
ed esultate, perché grande è la vostra ricompensa nei cieli. Così infatti 
hanno perseguitato i profeti prima di voi.

Questi costituiscono l’Israele di Gesù, il nuovo popolo di Dio di cui 
egli va in cerca.
Tale immagine non si identifica nemmeno con i dodici apostoli. Lo 
stesso Gesù corregge con decisione la tentazione, che insegue i do-
3 «Non sono stato inviato che alle pecore perdute della casa di Israele» (Mt15,24).
4 «Conoscerete la verità e la verità vi farà liberi». Gli risposero: «Noi siamo discendenza 
di Abramo e non siamo mai stati schiavi di nessuno. Come puoi tu dire: Diventerete 
liberi?» (Gv 8,32-33).
5 vd. Lc 7,1-10 Centurione pagano; Mc 7,24-30 Guarigione della figlia di una siro-fe-
nicia.



15Proposta Educativa n. 3_2020

dici, di considerarsi i destinatari esclusivi del regno e del suo an-
nuncio.6 Essi non solo non hanno l’esclusiva del regno, ma neppure 
possono anticipare il giudizio finale, che separerà i figli del regno dai 
suoi nemici (vd. Mt 13,24-30.36-43). Gesù pensa ad una comunità 
dei suoi discepoli, legati da molteplici rapporti di solidarietà e re-
sponsabilità reciproca, al cui interno i dodici avevano una funzione 
di guida, di «capi», anche se in base a criteri diversi da quelli seguiti 
dai «capi delle nazioni» (vd. Lc 22,24-26). Appare chiara l’intenzione 
di Gesù di istituire una comunità. Questa comunità è la chiesa. Essa 
non è un’invenzione dei primi cristiani per rimediare al mancato av-
vento del regno, essa fu voluta da Gesù stesso, come comunità di 
coloro che hanno creduto al Vangelo e sono stati mandati a predi-
carlo agli uomini. Il popolo di Dio che Gesù è venuto a raccogliere è 
più esteso dei dodici, è più esteso anche della più vasta comunità che 
intorno ai dodici si raccoglie. Per questo tale comunità deve rima-
nere sempre aperta al servizio di tutti gli uomini, dei quali Dio solo 
conosce la fede.
I membri del nuovo popolo di Dio si costituiscono come popolo del-
la «sequela crucis», la comunità e il singolo «sotto la croce»:7 pre-
ceduti da Cristo nell’abisso della prova, attraverso cui si apre la via 
della vita, i cristiani sanno di dover vivere nel segno della croce le 
opere e i giorni del loro cammino. «Sono stato crocifisso con Cristo 
e non sono più io che vivo, ma Cristo vive in me. Questa vita nella 
carne io la vivo nella fede del Figlio di Dio, che mi ha amato e ha dato 
se stesso per me» (Gal 2,20). 
Nulla è più lontano dall’immagine del discepolo del Crocifisso che 
una chiesa tranquilla e sicura, forte dei propri mezzi e delle proprie 
influenze. La chiesa sotto la croce è il popolo di coloro che, con Cri-
sto e nel suo Spirito, si sforzano di uscire da sé e di entrare nella via 
dolorosa dell’amore: una comunità al servizio dei poveri, capace di 
confutare con la vita i sapienti e i potenti di questa terra. La « via cru-
cis » della fedeltà è fatta dalla lotta interiore e dalle agonie silenziose 
dei momenti di prova, di solitudine e di dubbio, ed è sostenuta dalla 
preghiera perseverante. 

6 Giovanni gli disse: «Maestro, abbiamo visto uno che scacciava i demòni nel tuo nome 
e glielo abbiamo vietato, perché non era dei nostri». Ma Gesù disse: «Non glielo proi-
bite, perché non c`è nessuno che faccia un miracolo nel mio nome e subito dopo possa 
parlare male di me. Chi non è contro di noi è per noi» (Mc 9,38-40).
7 M. Flick – Z. Alszeghy, Il mistero della croce, Brescia, 1978, pp. 357ss.



16 Proposta Educativa n.3_2020

«Ti basta la mia grazia; la mia potenza infatti si manifesta pienamen-
te nella debolezza » (2Cor 12,9). La chiesa sotto la croce diventa così, 
un popolo che aiuta a portare la croce e che combatte le cause inique 
delle croci di tutti gli oppressi: essa si confronta con le prigionie di 
ogni sorta di Legge e con le schiavitù di ogni sorta di potere, e, come 
il suo Signore, si pone in alternativa umile e coraggiosa nei loro con-
fronti. L’imitazione del «Cristo crocifisso» non potrà mai essere, per 
la comunità cristiana, accettazione passiva del male presente. Essa si 
consumerà, al contrario, nell’attiva dedizione alla causa del Regno 
che viene, che è anche impegno operoso e vigilante per fare del Cal-
vario della terra un luogo di resurrezione, di giustizia e di vita piena.

Per la verifica personale e comunitaria

Quali sono gli ambiti nei quali le persone trovano maggiori difficoltà 
a comporre la distanza tra l’esercizio della responsabilità richiesta e 
la loro preparazione e capacità?

Come educare noi stessi a prendere in seria considerazione le doman-
de di fondo, che spesso rimangono inespresse nella coscienza?

Che significa per me il Vangelo delle Beatitudini: sono solo utopia o 
posso ritrovare in esso una guida per orientare le mie scelte e il cam-
mino della comunità?

Come vivere le Beatitudini nella vita di ogni giorno? Quali scelte radi-
cali sono chiamato a compiere?



17Proposta Educativa n. 3_2020

Gesù

Scheda biblica
3

E IL REGNO

evitare il senso di regno = luogo, 
con «regalità».
In un primo momento la rega-
lità di Dio viene rapportata in 
riferimento alla passata storia 
di salvezza (vd. Es 15,18; Mn 
23,21-22), poiché l’esperienza 
della liberazione della schiavitù 
egiziana e il passaggio nella terra 
promessa sono il beneficio che 
Israele ha ottenuto tramite un 
gesto potente del suo Dio.
Così pure tra i Salmi ce ne sono 
vari che hanno come tema cen-
trale la regalità di Dio. Alcuni 
esaltano la potenza creatrice di 
Dio che ha sottomesso il caos 
primordiale (vd. Sal 93,1-4; Sal 
96,4-6), altri evidenziano l’inter-
vento di liberazione del popolo 
da parte di Dio (vd. Sal 47,2-5; 
Sal 98,1-3,6) infine, altri ancora 
cantano la futura regalità di Dio 
che sarà universale.
In definitiva i salmi inneggiano 
il passato per ricordare tutti gli 

Poi Gesù raccontò un’altra parabola: «Il regno Di Dio 
è simile a un granello di senape che un uomo prese e 
seminò nel suo campo. Esso è il più piccolo di tutti i 
semi ma, quando è cresciuto, è il più grande di tutte le 
piante dell’orto; diventa un albero tanto grande che gli 
uccelli vengono a fare il nido tra i suoi rami.

Mt 13,31-32

1. Breve introduzione

N
ell’AT all’inizio si evi-
denzia la sovranità di 
Jahvè, cioè il ruolo di 

Jahvè re, solo in seguito suben-
tra l’espressione malkut Jahvè 
(regno di Jahvè). In ogni caso si 
tratta sempre di indicare l’azione 
potente di Dio e della sua sovra-
nità (vd. Sal 103,19; Dn 3,33).
I testi biblici non si riferiscono 
mai, se non raramente, a un re-
gno inteso come territorio su 
cui esercitare il proprio domi-
nio. Per cui l’espressione ebrai-
ca malkut Jahvè e quella corri-
spettiva greca Basilèa tu Theu, 
dovrebbe essere tradotte, per 



18 Proposta Educativa n.3_2020

interventi di Dio dalla sua azione creatrice a quella della liberazione 
del popolo, ma sono rivolti anche al futuro per attendere la pienez-
za di questa regalità divina. Nel ricordare il passato Israele si apre 
all’avvenire.
Nei profeti poi questo aspetto salvifico della storia del popolo ebrai-
co sarà inteso in maniera definitiva in senso escatologico: nasce l’i-
dea dell’attesa del regno finale di Jahvè (vd. Mic 4,6-7; Is 52,7 ).
Gesù si riallaccia alla visuale dei testi profetici e apocalittici ed entra 
in dialogo con l’attesa e la speranza veterotestamentaria, due aspetti 
molto sentiti nella comunità del suo tempo.

2. Gesù e il Regno

Come detto Gesù ha scelto come tema centrale della sua predica-
zione il Regno di Dio sottolineando un aspetto preciso: la sua 

prossimità imminente. 
Ciò che nell’AT veniva annunciato come un qualcosa da attuarsi in 
un futuro abbastanza lontano, ora Cristo lo proclama come realtà 
che sta alla porta di ogni uomo e bussa. Non solo, ma tutto ciò 
è lieto annuncio perché, nel Figlio, Dio ora viene personalmente 
incontro all’uomo con la sua azione salvifica manifestando la sua 
sovranità liberatrice.
È per questo che Marco fa iniziare il suo Vangelo così: «il Regno di 
Dio è vicino, convertitevi e credete…» (Mc 1,15; vd. anche Mt 3,2 e 
Lc 21,32).
L’annuncio del regno è perciò strettamente legato all’appello della 
conversione. Di fronte al grande intervento di Dio che si è fatto pros-
simo all’uomo questi non può restare indifferente, ma si deve aprire 
a questo dono divino con disponibilità e accoglienza. 
Ed una delle esigenze poste dal regno è la «giustizia» (vd. Mt 5,20), 
che si manifesta nel fare la volontà del padre (vd. Mt 7,21) nell’amare 
tutti, buoni e cattivi (vd. Mt 5,45) nel fare agli altri il bene che vor-
remmo sia fatto per noi (vd. Mt 7,12 ). 
Gesù quindi, a differenza della AT, che evidenzia l’attesa del regno, 
propone l’imminenza la cui esigenza radicale della sua concreta at-
tuazione è l’imperativo: cambiate vita. Molte volte Gesù nel parlare 
si è espresso così: «È stato detto… ma io vi dico». 
Ciò che è stato detto in precedenza non è che non vale più, ma di 
fronte al regno ormai presente si richiede una scelta operativa e 
concreta. Si tratta non solo di attendere ma di vivere già nell’oggi la 



19Proposta Educativa n. 3_2020

nuova e definitiva logica del regno rinnovando la propria esistenza 
e adeguandola alle nuove indicazioni che questo propone. 
È vero che il regno rimane ancora nascosto, ma è sul presente che si 
esercita la sua manifestazione. Gli uomini nella loro esistenza sono 
chiamati da Cristo a conformarsi secondo le esigenze del regno. Que-
sto implica chiaramente che l’accoglienza del regno, anche se porta 
in sé ancora non la piena realizzazione, non significa né evasione, né 
fuga dalla storia del mondo.
Il regno di Dio predicato da Gesù si rapporta non solo con la sua 
parola ma anche e soprattutto con la sua azione. Gesù vede la sua 
azione messianica come tempo di misericordia e ricostruzione. È in 
virtù di ciò che risponde ai messaggeri di Giovanni Battista quando 
gli chiedono se è lui il Messia.1
Il regno di Dio si fa presente nell’azione liberatrice di Gesù dal male. 
Cristo è venuto a liberare il mondo e l’uomo dal peso delle forze del 
male e dalla morte (vd. Mt 12,28; Lc 11,20).
La presenza del regno è evidente ma con altrettanta evidenza Gesù 
afferma la realtà futura di questo regno che si rivelerà pienamente 
nel «giorno del Signore». Ecco perché Gesù nella preghiera del Padre 
nostro invita a pregare: «Venga il tuo regno».
Si constatano due tipi di affermazioni, una volta ad annunciare la 
prossimità del regno e la sua incidenza nella realtà storica umana, 
l’altra tesa al futuro. Su questo doppio canale si collocano anche le 
parabole, delle quali Gesù si è servito per rivelare la realtà del regno 
portato, per dono di Dio, a conoscenza dei semplici e nascosto agli 
occhi dei sapienti.
Ricordiamo due su tutte: Il granellino di senape (Mt 13,31-32) e 
La zizzania (Mt 13,24-30). Due parabole che Gesù ha utilizzato 
anche per chiarire il tipo di regno da lui annunciato, che era di-
verso sia da quelli che aspettavano la venuta del regno con gloria 
e potenza e sia da chi lo pensava come evento di giudizio ultimo 
sull’uomo. 
Gesù presenta il regno come una realtà che certamente è entrato nel-
la storia ma in forma di povertà, piccolezza e debolezza, come ap-
punto è il granello di senape. Solo alla fine esso si manifesterà nella 
sua gloriosa potenza ed efficacia.

1 Gesù rispose ai discepoli di Giovanni: andate e raccontategli quello che udite e vede-
te: i ciechi vedono, gli zoppi camminano, i lebbrosi sono risanati, i sordi odono, i morti 
risorgono e la salvezza viene annunciata ai poveri…



20 Proposta Educativa n.3_2020

Le forze liberatrice e salvifiche con Gesù sono già presenti nel mon-
do (il grano seminato nel campo), ma queste lottano ancora contro 
le forze del male (la zizzania). Nel giorno ultimo (la mietitura) avrà 
luogo la vittoria definitiva del regno, cioè la sua pienezza, e li si avrà 
la zizzania che brucerà definitivamente.
Il regno è già presente ma ancora da realizzarsi a pieno, ora è nella 
forma di seme seminato che deve ancora germogliare, è presente ma 
rivolto al futuro, vive la piccolezza per realizzarsi nella grandezza è 
anticipato nella sua pienezza escatologica.
Sono queste le indicazioni che sintetizzano la rivelazione del Cristo 
riguardo al regno.

3. Il regno come motore di cambiamento: 
la comunità messianica voluta da Cristo

L’annuncio del regno si colloca tra le attività della chiesa come 
comunità messianica voluta da Cristo che continua la sua mis-

sione. Anche i discepoli, come lo è stato per il maestro, sono mandati 
nel mondo ad annunciare la venuta del regno (vd. Mt 10,7).
L’esistenza della chiesa è in funzione del regno e il suo compito e di 
mettere la sua parola e la sua azione a disposizione di tutti gli uo-
mini, perché questi possano credere nel lieto annuncio del regno e 
vivere secondo la sua logica.
Il regno si è manifestato nella vicenda storica di Gesù attraverso la 
sua parola e le sue opere, la sua morte e resurrezione, la sua colloca-
zione quindi è nella vicenda storica dell’uomo, per cui il regno non 
ha un aspetto individualistico, ma è pubblico: gli apostoli sono man-
dati fino ai confini del mondo ad annunciarlo (vd. At 1,8).
È su questo piano che la chiesa trova la sua ragion d’essere: essa dà al 
regno già presente e all’attesa della sua pienezza la dimensione stori-
ca. Si tratta di comunicare l’annuncio e vivere in maniera comunita-
ria, ovvero visibile, la logica del regno e far sbocciare ogni suo germe 
nella vicenda storica dell’umanità ed indirizzarlo alla sua pienezza.
Anche per la chiesa l’annuncio del regno è una comunicazione di 
una buona notizia, la quale, però, deve essere prima di tutto un fatto 
sperimentato al suo interno come un’esperienza che l’ha toccata pro-
fondamente fino a dare un senso nuovo a tutta la sua realtà. Quanto 
più la chiesa vive profondamente la verità, che Cristo gli ha affidato, 
tanto più la comunicazione di tale verità assume un significato deter-
minante per chi l’accoglie.



21Proposta Educativa n. 3_2020

Questo è stato vero per la chiesa nascente, nella quale i credenti ac-
coglievano il Cristo dalle parole degli apostoli che lo avevano visto 
con i loro occhi e toccato con le loro mani (vd. 1Gv), questo deve 
continuare ad essere vero per la chiesa di oggi che realizza la sua 
evangelizzazione.
L’annuncio non è in alcun modo la comunicazione di regole di ca-
rattere teorico e asettico, ma deve coinvolgere la vita di coloro che 
vi si imbattono: coloro che annunciano e coloro che accolgono.
Allora una comunità che annuncia non può che comunicare il suo 
incontro con Cristo. Un incontro così penetrante da cambiarla pro-
fondamente. Chi accoglie questo annuncio nell’accoglierlo non fa al-
tro che accettare di essere coinvolto, assieme all’annunciatore, nello 
stesso profondo cambiamento.
Nel fondare la chiesa, Gesù né da anche la sua essenza: la formazione 
di questa comunità ha come obiettivo di continuare la missione mes-
sianica di Cristo. Formazione e missione si appartengono.
La chiesa è missionaria per sua essenza, in quanto tale missione ini-
zia già in Dio stesso, infatti:« il Padre manda il Figlio, il Figlio manda 
lo Spirito Santo, e nella forza dello Spirito Santo i discepoli si sanno 
inviati per donare l’amore e la luce di Dio che hanno ricevuto. La 
missione è così fondamentale che è possibile dire: la chiesa nasce 
dalla missione e si realizza nella missione».2
Cristo ha voluto e vuole che la sua comunità e il mondo camminino 
verso la loro pienezza definitiva. In questo senso il Vaticano II affer-
ma:«L’attività missionaria non è né più né meno che la manifesta-
zione, cioè l’epifania e la realizzazione del Piano divino nel mondo e 
nella storia: con essa Dio, attraverso la missione, attua all’evidenza la 
storia della salvezza» (AG 9).
Solo in questo modo si può raggiungere il fine ultimo che consiste 
nella salvezza di ciascuno della propria anima, ma ciò avviene solo 
attraverso il contribuire alla realizzazione del regno di Dio cui la 
comunità intera e ogni singolo membro è chiamato a partecipare, 
come nuova creazione, di «nuovi cieli e nuova terra».
Per tutto ciò solo il riferimento a Cristo, rivelazione dell’«uomo nuo-
vo», può costituire la comunità come segno e strumento per il cam-
mino dell’uomo verso il regno.

2 Conferenza Episcopale Tedesca, Catechismo cattolico degli adulti, Paoline, Alba 1991, 
p. 294.



22 Proposta Educativa n.3_2020

4. La comunione come luogo di incontro con il Padre 
e come prefigurazione del regno

L’origine della chiesa scaturisce anche dal rapporto che intercor-
re tra l’annuncio del Vangelo e la comunione. Tutto l’annuncio 

evangelico, e in particolare quello del regno è finalizzato alla salvezza 
dell’uomo nella categoria della comunione, intesa come comunione 
con il Padre.
La chiesa così come l’ha voluta Cristo, è uno strumento di salvezza 
non solo però una salvezza da venire, ma proprio per la comunio-
ne d’amore con il Padre è già una prima realizzazione della salvezza 
portata da Cristo.
Qui non si tratta di una comunione formale come può esserla quella 
realizzata dalla società umana, il fondamento della comunione del-
la comunità ecclesiale è la comunicazione reciproca di ogni uomo 
dell’esperienza fattiva e concreta di Cristo.
È questo tipo di comunione che manifesta il significato salvifico ed 
è possibile perché essa in definitiva proviene dalla comunicazione 
fondante: la comunione con il Padre.
In realtà è da questa comunione con il Padre che derivano la co-
munione fra i credenti e con Gesù Cristo in nome del quale essi 
si sono incontrati e sperimentano e vivono la comunione nella 
comunità.
Non c’è comunione vera, né comunità autentica se non si vive la 
consapevolezza che tutto ciò proviene da qualcosa di più alto dato in 
dono dall’infinito amore che Dio ha voluto, per sua bontà e sapienza, 
dare all’uomo.
Possiamo dire tutto ciò che caratterizza la comunione della comunità 
ecclesiale è frutto della comunicazione dell’esperienza di Cristo e per 
questo strumento, segno e luogo della comunione con Dio Padre.
Lo schema chiesa-comunione pone al centro del discorso la realtà 
concreta del rapporto interpersonale del quale si alimenta la vita 
quotidiana della comunità cristiana.
Nella comunità c’è la presenza di Cristo, l’animazione dello Spirito 
Santo e la comunione con il Padre. Questo modello di comunità di 
cui parliamo è la realizzazione che sussiste nella Trinità attraverso le 
relazioni personali tra il Padre, il Figlio e lo Spirito Santo.
Il Padre genera, cioè si fa comunione con il Figlio, al quale dona tutto 
se stesso, pur rimanendo una persona distinta. Il Padre non ritiene 
niente per sé, la comunione lo porta a trasportare tutto se stesso nel 



23Proposta Educativa n. 3_2020

Figlio. Il Figlio è l’immagine perfetta del Padre ed impronta della sua 
sostanza. È il tu del Padre (vd. Eb 1,3 ).
Il Figlio accoglie questa generazione e, nell’incarnazione, diviene la 
rivelazione di Dio Padre, in segno di comunione perfetta e testimo-
nianza storica dell’amore del Padre presso gli uomini (vd. Gv 1,18).
Il Figlio incarnato, Gesù, ha questa coscienza di essere Figlio di Dio, 
proprio in virtù di questo rapporto di comunione irripetibile con il 
Padre. Gesù si identifica con il Padre: «Da tanto tempo sono con voi e 
tu non mi hai conosciuto, Filippo? Chi ha visto me ha visto il Padre… 
Credetemi, io sono nel Padre e il Padre è in me…» (Gv 14, 9-11).
Lo Spirito Santo è la comunione personalizzata tra il Padre e il Figlio, 
Dio come loro, costerno, consustanziale. È l’amore tra il Padre ed il 
Figlio. 
La vera comunione totale e perenne della comunità cristiana, quindi, 
nasce dall’amore trinitario e si realizza soltanto rifacendosi a questo 
amore trinitario.
Esteriormente la comunità cristiana, come qualsiasi altra realtà, si 
relaziona nel suo tempo e alla contingenza che da esso deriva.
Nella sua realtà interiore la chiesa è finalizzata al regno, che pur se 
deve ancora realizzarsi nella sua pienezza, già si è manifestato con 
la venuta di Gesù, soprattutto nella sua morte e resurrezione: la 
chiesa sa di essere l’annuncio vivente di tutto ciò nella storia dell’u-
manità tutta.
La comunità cristiana vive la sua realtà strettamente connessa alla 
vita-morte-resurrezione di Cristo, essa non potrebbe essere un segno 
del regno se non avesse la consapevolezza di vivere in reale continu-
ità con questo evento di Cristo.

5. La comunità profetica

La Dei Verbum definisce la rivelazione come una economia di sal-
vezza operata da Dio con eventi e parole intimamente connessi, 

che trova il suo culmine nella parola e nell’evento fatta persona in 
Gesù Cristo.
«Economia» significa che questo piano salvifico è attuato da Dio in 
maniera progressiva e la chiesa, comunità chiamata alla sequela di 
Cristo, deve attuare la sua missione di salvezza nel tempo che va dal-
la resurrezione alla parusia.
La comunità profetica deve realizzare una presenza efficace del regno 
nel mondo, essa si pone come elemento di mediazione di salvezza 



24 Proposta Educativa n.3_2020

fino alla fase ultima del regno, definitivamente manifestato al ritorno 
di Cristo (cfr. LG 17). Anticipa nell’oggi quello che tutti saremo.
Dunque, essa è germe, fermento di tutta l’umanità e di conseguenza 
l’intera sua attività è investita dalla missione profetica.
Il profeta è colui che parla in nome di Dio. Per esercitare in modo au-
tentico questa funzione, la comunità che sente di parlare in nome del 
suo Maestro e Signore, deve sentire necessariamente il forte bisogno 
di essere una cosa sola con colui che si annuncia, altrimenti finisce 
semplicemente per annunciare se stessa.
Un punto chiave per una comunità che vuole essere profetica è quel-
lo di «cercare» il Cristo vivente e operante e poi «annunciare».
Cercare la persona vivente e operante di Cristo sta ad indicare che 
l’oggetto della ricerca non è una verità astratta, ma una verità che si è 
fatta persona e che è tuttora viva, cioè capace di entrare nei problemi 
dell’uomo di oggi e operare ancora come lo ha fatto all’inizio.
La comunità è tanto più profetica quanto più continua a scoprire 
Dio e farlo scoprire al mondo. Una buona preparazione teologica 
può costituire senz’altro un contributo alla scoperta di Dio, ma non 
può sostituire l’esperienza di Dio, che è poi è la vera scoperta di Dio.
Se la comunità cerca Dio in modo da trovarlo e farne un’esperienza 
viva, non può non sentire il bisogno di annunciarlo e di annunciarlo 
all’uomo di oggi, con i suoi problemi e le sue deviazioni.
Nella comunità profetica devono convergere, animata sempre dallo 
spirito nuovo, una maggior fedeltà alle origini liberatrici del messag-
gio evangelico e al destino trascendente della terra. La fede non deve 
allontanare dal mondo, la comunità non vive appartata dagli altri 
uomini, essa è un fermento di speranza e di amore che non deve es-
sere mai vinto, che scommette sulla forza dei deboli e sull’infallibilità 
della causa della giustizia3 e della fraternità.
L’interesse per il regno futuro non deve far dimenticare la terra. Al 
contrario molto dipende da ciò che sapremo operare.
Una chiesa che si fa prossima all’uomo e ai suoi affanni e fatiche, che 
da credibilità a ciò che la sua fede proclama e la speranza promette e 
svela il volto di Cristo capace ancora di affascinare, si pone sicuramen-
te nella linea del ruolo profetico che le è stato dato dal suo maestro.
La tipicità della chiesa nell’essere profetica in questo cammino del-
la storia dell’uomo è, né più né meno, primo: la confessione della 
3 S. Agostino vedeva nella persecuzione a causa della giustizia un segno della vera 
chiesa, vd. Epistola 93,8; 185,9. 



25Proposta Educativa n. 3_2020

propria fede.La chiesa è la comunità che conosce Gesù Cristo e se 
questo il mondo non lo sa, la chiesa che lo sa e lo crede, lo deve dire 
al mondo, sapendo distinguere ciò che porta il suo nome da ciò che 
gli si oppone, e proclamare che: «Sotto il cielo non è dato agli uomini 
altro nome che sia necessario alla salvezza» (At 4,2).
Secondo: la povertà evangelica che consiste nell’affermazione del 
primato dell’amore di Dio, che è espressione di libertà, di umiltà e di 
stile di vita. È un ideale e un programma.
Terzo: la fedeltà alla croce, perché bisogna sempre contenere la tenta-
zione di togliere dal Vangelo la pagina della croce. Non si può annun-
ciare un cristianesimo facile, un cristianesimo senza sacrificio, un cri-
stianesimo senza doveri, senza rinunce, in una parola senza la croce.
Infine, un ulteriore punto essenziale perché la chiesa si senta e agi-
sca come comunità profetica è offrire al mondo sempre e ovunque il 
seme della speranza.
La speranza, oggi più che mai, è il motore della storia, essa accende 
l’intelligenza e sprigiona la fantasia, incoraggia e sorregge la volontà 
negli sforzi di aprire sempre nuovi e più vasti orizzonti per la realiz-
zazione dell’umanità.
Questa speranza non deve chiudersi ed esaurirsi nell’orizzonte del 
temporale, ma respirare del trascendente e proiettarsi nell’eterno, 
per essere capace di offrire all’uomo la verità su stesso e non rischiare 
di precipitare nella disperazione.
La società contemporanea, nonostante i traguardi, certamente im-
portanti, raggiunti nei vari campi e il tenore di vita che la tecnolo-
gia offre, sembra che sia nella contraddizione, nel disorientamento e 
nella paura. Sembra che ci sia più confusione, più dubbio riguardo 
al senso e al significato ultimo della vita e dell’agire umano. La spe-
ranza offerta dal mondo si dimostra, dunque, come speranza effime-
ra, dell’immediato, che crede di trovare la vita e la felicità facendo a 
meno di Dio, di raggiungere la libertà escludendo la verità morali e 
la responsabilità personale.4
La chiesa propone una speranza che affonda le radici in una fede viva 
e matura, che si dimostra feconda di amore e di giustizia prodotte 
dagli impegni temporali che ricevono nuovi impulsi dall’apertura 
all’orizzonte eterno e trascendente, che infonde luce, vita e dignità al 
progresso umano (cfr. GS 21).

4 Cfr. Omelia di Giovanni Paolo II alla GMG di Toronto, 28/7/2002.



26 Proposta Educativa n.3_2020

All’inizio di questo nuovo millennio il discorso profetico diventa an-
cor di più un campo in cui veramente la comunità dei cristiani deve 
giocare un ruolo fondamentale. Il papa Giovanni Paolo II a questo 
proposito esorta la chiesa con le parole stesse di Gesù: «Duc in al-
tum» e aggiunge: «Questa parola risuona oggi per noi, e ci invita a 
far memoria del passato, a vivere con passione il presente, ad aprirci 
con fiducia al futuro: Cristo è lo stesso ieri, oggi e sempre. Dobbiamo 
attingere un rinnovato slancio nella vita cristiana, facendone la forza 
ispiratrice del nostro cammino: Non si tratta di inventare un nuovo 
programma. Il programma c’è già: è quello di sempre raccolto dal 
Vangelo e dalla viva Tradizione. Esso si incentra, in ultima analisi, 
in Cristo stesso, da conoscere, amare, imitare per vivere in Lui la vita 
trinitaria e trasformare la storia fino al suo compimento nella Geru-
salemme celeste. È un programma che non cambia col variare dei 
tempi e delle culture, anche se del tempo e della cultura tiene conto 
per un dialogo vero ed una comunicazione efficace».5
Il papa Giovanni Paolo II, grande profeta del nostro tempo, ci ha 
indicato la rotta giusta per incamminarci, come comunità di Cristo, 
con fiducia e sicurezza per poter essere strumento efficace per tra-
sformare la vita degli uomini di oggi, professando una testimonianza 
aperta, fattiva, e in prospettiva profetica, affinché li renda capaci di 
cogliere i «segni dei tempi» e diventare essi stessi «segno».
Questo fa della chiesa quel segno che con le parole e con i fatti è 
destinata a svelare il vero nome delle cose e a tracciare nella storia il 
suo vero volto, che è il volto di Cristo, nel quale «tutto è stato creato, 
nei cieli e sulla terra, gli essere visibili e quelli invisibili» (Col 1,16 ).

Per la verifica personale e comunitaria

La chiesa, la comunità sono espressioni di vita che ci appartengono e 
nelle quali siamo chiamati ad agire per il bene nostro e degli altri. 
Qual è il tuo atteggiamento nei confronti di queste realtà?

Conversione, missione, testimonianza cosa rappresentano per te e 
come vanno vissute?

Come la chiesa può continuare ad essere, nella sua evangelizzazione, 
lo spazio vitale in cui il Vangelo è trasmesso e da cui si diffonde, 

5 Giovanni Paolo II, Novo millennio ineunte. Lettera apostolica, nn.1,29.



27Proposta Educativa n. 3_2020

soprattutto in un tempo in cui si registra una povertà di valori e un 
invadente secolarismo?

Quale «conversione» è richiesta alle nostre comunità per ritornare ad 
essere «profetiche», capaci cioè di rendere giustizia al Vangelo e di 
difendere le ragioni del Regno? Quali «segni visibili e concreti» di-
ventano necessari per una comunità cristiana che sta nel mondo?

Come si manifestano nella nostra comunità l’individualismo e l’auto-
nomia a scapito della vita e del bene comune?



28 Proposta Educativa n.3_2020

Introduzione
Guida: Un Natale davvero particolare, come nessun altro, questo 
che ci prepariamo a vivere. In un tempo di incertezze e di precarietà, 
come attraversando una lunga oscurità, i nostri cuori cercano un’al-
ba… da guardare con occhi carichi di attese. L’umanità attanagliata 
dalle tenebre si volge intorno per scorgere un barlume di speranza 
e una salvezza possibile. Noi conosciamo un solo Salvatore, un solo 
Redentore, Cristo Gesù! Egli viene nella storia degli uomini per por-
tare la luce vera, la grazia divina, la parola di verità, la libertà dalla 
paura, la redenzione dal peccato e dalla morte. Apriamo i nostri cuo-
ri alla speranza e inneggiamo al Signore che viene!

Canto oppure
Salmo 120 (a cori alterni) 
Intanto si intronizza un’icona della «Natività» o una «Adorazione dei pastori».
Alzo gli occhi verso i monti: 
da dove mi verrà l’aiuto? 
Il mio aiuto viene dal Signore: 
egli ha fatto cielo e terra.

Non lascerà vacillare il tuo piede,
non si addormenterà il tuo custode.
Non si addormenterà, non prenderà sonno 
il custode d’Israele.

Il Signore è il tuo custode,

La salvezza viene

Veglia di
preghiera

DAL SIGNORE
avvento-natale



29Proposta Educativa n. 3_2020

il Signore è la tua ombra
e sta alla tua destra.
Di giorno non ti colpirà il sole,
né la luna di notte.

Il Signore ti custodirà da ogni male:
egli custodirà la tua vita.
Il Signore ti custodirà quando esci e quando entri,
da ora e per sempre. Amen.

Presidente: Nel nome del Padre, del Figlio e dello Spirito Santo.
Tutti: Amen.
Presidente: Il Dio della speranza che ci riempie di ogni gioia e pace 
nella fede, per la potenza dello Spirito Santo, sia con tutti voi. 
Tutti: E con il tuo spirito.
Presidente: Fratelli e sorelle carissime, siamo radunati in preghiera 
per preparare i nostri cuori ad accogliere il Signore che viene, come 
Salvatore e Redentore. Con il cuore pieno di speranza supplichiamo 
Dio nostro Padre. Leviamo il capo e guardiamo le meraviglie che 
Egli compie ancora e sempre per il suo popolo. 

Salmo 3 (a cori alterni)
Signore, quanti sono i miei avversari!
Molti contro di me insorgono.
Molti dicono della mia vita:
«Per lui non c’è salvezza in Dio!».
Ma tu sei mio scudo, Signore,
sei la mia gloria e tieni alta la mia testa.

A gran voce grido al Signore
ed egli mi risponde dalla sua santa montagna.
Io mi corico, mi addormento e mi risveglio:
il Signore mi sostiene.

Non temo la folla numerosa
che intorno a me si è accampata.
Sorgi, Signore! Salvami, Dio mio!
Tu hai colpito alla mascella tutti i miei nemici,
hai spezzato i denti dei malvagi.



30 Proposta Educativa Suppl. al n. 1-2_2020

La salvezza viene dal Signore:
sul tuo popolo la tua benedizione.
Gloria al Padre, al Figlio e allo Spirito Santo
come era in principio ora e sempre, nei secoli dei secoli. Amen.

Dal libro del profeta Giona (2,2-10)
Dal ventre del pesce Giona pregò il Signore suo Dio e disse: «Nella 
mia angoscia ho invocato il Signore ed egli mi ha esaudito; dal pro-
fondo degli inferi ho gridato e tu hai ascoltato la mia voce. Mi hai 
gettato nell’abisso, nel cuore del mare e le correnti mi hanno cir-
condato; tutti i tuoi flutti e le tue onde sono passati sopra di me. 
Io dicevo: Sono scacciato lontano dai tuoi occhi; eppure tornerò a 
guardare il tuo santo tempio. Le acque mi hanno sommerso fino alla 
gola, l’abisso mi ha avvolto, l’alga si è avvinta al mio capo. Sono sceso 
alle radici dei monti, la terra ha chiuso le sue spranghe dietro a me 
per sempre. Ma tu hai fatto risalire dalla fossa la mia vita, Signore 
mio Dio. Quando in me sentivo venir meno la vita, ho ricordato il 
Signore. La mia preghiera è giunta fino a te, fino alla tua santa dimo-
ra. Quelli che onorano vane nullità abbandonano il loro amore. Ma 
io con voce di lode offrirò a te un sacrificio e adempirò il voto che ho 
fatto; la salvezza viene dal Signore».

Salmo Responsoriale (Sal 36 (37))
Tutti: La salvezza dei giusti viene dal Signore.

Confida nel Signore e fa’ il bene:
abiterai la terra e vi pascolerai con sicurezza.
Cerca la gioia nel Signore:
esaudirà i desideri del tuo cuore. R.

Il Signore conosce i giorni degli uomini integri:
la loro eredità durerà per sempre.
Il Signore rende sicuri i passi dell’uomo
e si compiace della sua via. R.

Sta’ lontano dal male e fa’ il bene
e avrai sempre una casa.
I giusti avranno in eredità la terra
e vi abiteranno per sempre. R.



31Proposta Educativa n. 3_2020

Guida: All’origine dell’agire cristiano sta l’apparizione della «grazia 
di Dio, apportatrice di salvezza per tutti gli uomini» (Tt 2,11). La 
morale del Cristiano ha la sua sorgente nel mistero di Gesù Risor-
to che ha rinnovato l’umanità. La nostra condotta manifesta questa 
grazia. Tre pericoli incombono sulla nostra vita e sulle nostre scelte: 
il rischio di vivere questo tempo come un periodo di sospensione, in 
cui lo slancio della nostra vocazione educativa si arena nell’inventa-
rio di quello che «non si può fare»; il ritenere che l’umanità possa sal-
varsi da sola (grazie alla scienza, alla tecnica, alle connessioni digitali 
o agli organismi internazionali) dimenticando l’indispensabile ed 
umile ricorso al vero ed unico Salvatore; considerare la vita terrena, 
il bene della salute e il benessere economico come le prime e uniche 
cose da salvaguardare. È un tempo di sfide nel quale, accompagnare 
e formare le coscienze consiste anzitutto nel sostenere la vita di fede, 
diffondere la speranza e sostenere la capacità di vivere relazioni im-
prontate all’amore vero.

Silenzio orante
Dal libro delle Lamentazioni (3,17-26)
Son rimasto lontano dalla pace, ho dimenticato il benessere. E dico: 
«È sparita la mia gloria, la speranza che mi veniva dal Signore». Il 
ricordo della mia miseria e del mio vagare è come assenzio e veleno. 
Ben se ne ricorda e si accascia dentro di me la mia anima. Questo 
intendo richiamare alla mia mente, e per questo voglio riprendere 
speranza. Le misericordie del Signore non sono finite, non è esaurita 
la sua compassione; esse son rinnovate ogni mattina, grande è la sua 
fedeltà. «Mia parte è il Signore - io esclamo - per questo in lui voglio 
sperare». Buono è il Signore con chi spera in lui, con l’anima che lo 
cerca. È bene aspettare in silenzio la salvezza del Signore.

Guida: Attesa, silenzio: certo, dopo aver letto queste parole di nuovo 
entreremo nel tumultuoso caos delle nostre città, spinti dalla fret-
ta, assordati dall’assillo e dal frastuono del quotidiano. Ci sentiremo 
magari come tanti soldatini, costretti da ritmi imposti da altri che ci 
stringono i tempi e l’anima. Attesa, silenzio evocano un respiro di 
vita ormai tristemente scomparso dal nostro orizzonte. Eppure, at-
tesa e silenzio non sono valori di per sé, possono diventare alienanti 
come abbiamo potuto sperimentare nei mesi di lockdown. L’attesa 
silenziosa a cui ci chiama la Bibbia non è isolamento né ricerca di 



32 Proposta Educativa n.3_2020

una mistica pace interiore: è scoperta che la salvezza viene dal Signo-
re. Viene: non è qualcosa che possiamo raggiungere noi, magari con 
qualche sofisticata tecnica di meditazione. Dal Signore, da Dio che 
si è talmente appassionato alla nostra sorte di piccoli esseri umani 
da entrare nel clamore della storia in Gesù Cristo, venuto al mondo, 
Salvatore e Redentore, nella precarietà e nella ordinarietà della vita 
della Palestina del suo tempo. Se aspettiamo la salvezza che viene dal 
Signore, anche l’incertezza per il futuro può essere un’occasione di 
affidamento a Dio, anche le difficoltà possono offrire uno slancio alla 
creatività e alla solidarietà, anche il frastuono della città può risuo-
nare come un inno a Dio.

Silenzio orante
Canto
Vangelo (Lc 2,8-14)
In quel tempo, [nato Gesù a Betlemme] c’erano in quella regione 
alcuni pastori che vegliavano di notte facendo la guardia al loro greg-
ge. Un angelo del Signore si presentò davanti a loro e la gloria del 
Signore li avvolse di luce. Essi furono presi da grande spavento, ma 
l’angelo disse loro: «Non temete, ecco vi annunzio una grande gioia, 
che sarà di tutto il popolo: oggi vi è nato nella città di Davide un 
salvatore, che è il Cristo Signore. Questo per voi il segno: troverete 
un bambino avvolto in fasce, che giace in una mangiatoia». E subito 
apparve con l’angelo una moltitudine dell’esercito celeste che lodava 
Dio e diceva: «Gloria a Dio nel più alto dei cieli e pace in terra agli 
uomini che egli ama».

Omelia 
Silenzio orante
Responsorio biblico
Presidente: Fratelli e sorelle carissime, tutta la Scrittura proclama 
Dio come Salvatore che opera e si manifesta in Cristo Redentore. 
Incidiamo questa Parola nella nostra mente e nel nostro cuore e in-
vochiamo «Maranatha! - Vieni Signore Gesù!».
Tutti: Vieni Signore Gesù!

In nessun altro c’è salvezza; non vi è infatti altro nome dato agli uo-
mini sotto il cielo, nel quale è stabilito che possiamo essere salvati. 
(At 4,12). R.



33Proposta Educativa Suppl. al n. 1-2_2020

Manteniamo ferma la confessione della nostra speranza, senza va-
cillare; perché fedele è colui che ha fatto le promesse (Eb 10,23). R.

Risposero: «Credi nel Signore Gesù e sarai salvato tu e la tua fami-
glia» (At 16,31). R.

Solo in Dio riposa l’anima mia; da lui la mia salvezza. (Sal 62,2). R.

Allora chiunque invocherà il nome del Signore sarà salvato. (At 
2,21). R.

È apparsa infatti la grazia di Dio, apportatrice di salvezza per tutti gli 
uomini, che ci insegna a rinnegare l’empietà e i desideri mondani e a 
vivere con sobrietà, giustizia e pietà in questo mondo. (Tt 2,11-12). R.

Con il cuore infatti si crede per ottenere la giustizia e con la bocca si 
fa la professione di fede per avere la salvezza (Rm 10,10). R.

Il Signore non ritarda nell’adempiere la sua promessa, come certuni 
credono; ma usa pazienza verso di voi, non volendo che alcuno peri-
sca, ma che tutti abbiano modo di pentirsi (2Pt 3,9). R.

Voi lo amate, pur senza averlo visto; e ora senza vederlo credete in 
lui. Perciò esultate di gioia indicibile e gloriosa, mentre conseguite 
la mèta della vostra fede, cioè la salvezza delle anime (1Pt 1,8-9). R.

Così Cristo, dopo essersi offerto una volta per tutte allo scopo di to-
gliere i peccati di molti, apparirà una seconda volta, senza alcuna 
relazione col peccato, a coloro che l’aspettano per la loro salvezza 
(Eb 9,28). R.

Così infatti ci ha ordinato il Signore: Io ti ho posto come luce per le gen-
ti, perché tu porti la salvezza sino all’estremità della terra (At 13,47). R.

Io infatti non mi vergogno del Vangelo, poiché è potenza di Dio per la sal-
vezza di chiunque crede, del Giudeo prima e poi del Greco. (Rm 1,16) R.

E come tutti muoiono in Adamo, così tutti riceveranno la vita in 
Cristo. (1Cor 15,22). R.



34 Proposta Educativa n.3_2020

Se infatti, quand’eravamo nemici, siamo stati riconciliati con Dio per 
mezzo della morte del Figlio suo, molto più ora che siamo riconcilia-
ti, saremo salvati mediante la sua vita (Rm 5,10). R.

Tu mi hai dato il tuo scudo di salvezza, la tua destra mi ha sostenuto, 
la tua bontà mi ha fatto crescere. Hai spianato la via ai miei passi, i 
miei piedi non hanno vacillato (Sal 18,36-37). R.

Perché tu sei prezioso ai miei occhi, perché sei degno di stima e io ti amo, 
do uomini al tuo posto e nazioni in cambio della tua vita (Is 43,4). R.

Io, infatti, conosco i progetti che ho fatto a vostro riguardo - dice il 
Signore - progetti di pace e non di sventura, per concedervi un futu-
ro pieno di speranza. (Ger 29,11). R.

Il Signore è il mio pastore: non manco di nulla; su pascoli erbosi mi 
fa riposare ad acque tranquille mi conduce. (Sal 23,1-2). R.

Dio infatti ha tanto amato il mondo da dare il suo Figlio unigenito, 
perché chiunque crede in lui non muoia, ma abbia la vita eterna. (Gv 
3,16). R.

Tutto posso in colui che mi dà la forza. (Fil 4,13). R.

Padre nostro
Presidente: Dio onnipotente, tu hai dissipato le tenebre del mondo 
inviando la tua luce e facendo vedere il messia da te inviato in un 
bambino a quelli che attendevano la tua venuta: rendici capaci di ri-
conoscerti nelle forme e nelle persone con le quali ti fai a noi prossi-
mo, perché possiamo gioire della tua presenza e irradiare nel mondo 
la tua luce. Te lo chiediamo per Cristo, nostro Signore. 
Tutti: Amen.

Benedizione finale
Canto del Magnificat oppure
Salmo 27 (tutti insieme)

Il Signore è mia luce e mia salvezza: di chi avrò timore?
Il Signore è difesa della mia vita: di chi avrò paura? 

Quando mi assalgono i malvagi per divorarmi la carne,



35Proposta Educativa n. 3_2020

sono essi, avversari e nemici, a inciampare e cadere.
Se contro di me si accampa un esercito,

il mio cuore non teme;
se contro di me si scatena una guerra,

anche allora ho fiducia.
Una cosa ho chiesto al Signore, questa sola io cerco:

abitare nella casa del Signore
tutti i giorni della mia vita,

per contemplare la bellezza del Signore
e ammirare il suo santuario.

Nella sua dimora mi offre riparo
nel giorno della sventura.

Mi nasconde nel segreto della sua tenda,
sopra una roccia mi innalza.

E ora rialzo la testa sui nemici che mi circondano.
Immolerò nella sua tenda sacrifici di vittoria,

 inni di gioia canterò al Signore.
Ascolta, Signore, la mia voce.

Io grido: abbi pietà di me, rispondimi!
Il mio cuore ripete il tuo invito:

«Cercate il mio volto!».
Il tuo volto, Signore, io cerco.
Non nascondermi il tuo volto,

non respingere con ira il tuo servo.
Sei tu il mio aiuto,

non lasciarmi, non abbandonarmi,
Dio della mia salvezza.

Mio padre e mia madre mi hanno abbandonato,
ma il Signore mi ha raccolto.
Mostrami, Signore, la tua via,
guidami sul retto cammino,
perché mi tendono insidie.

Non gettarmi in preda ai miei avversari.
Contro di me si sono alzàti falsi testimoni

che soffiano violenza.
Sono certo di contemplare la bontà del Signore

nella terra dei viventi.
Spera nel Signore, sii forte,

si rinsaldi il tuo cuore e spera nel Signore.



36 Proposta Educativa n.3_2020

1. Presentazione

L’
Esodo è l’esperien-
za fondamentale del 
popolo eletto. Il suo 

rapporto con Dio, nel cammino 
esodiale, si rafforza, anche se vie-
ne pure messo alla prova. Infatti, 
il popolo vive fra la «nostalgia» 
della schiavitù e la voglia di libe-
razione innescata dalle promesse 
di Dio, il quale si mette in gioco. 
Egli, sancita l’Alleanza, scende 
dal Sinai e accetta il duro cam-
mino del deserto. Alle fresche 
altitudini preferisce la calura e 
la precarietà di una tenda che sta 
fuori dell’accampamento e che 
precede il popolo.
L’amore di Dio, quindi, va al di 
là delle attestazioni di princi-
pio. Scende nel concreto delle 
situazioni; attraversa le attese e 
le fatiche dell’umanità a cui si è 
legato. Pertanto, Jahvè si piega 
sull’uomo in un’opera educativa 
che non è solo accondiscenden-

za dall»’alto», ma è pure rischio, 
passione, pazienza e fedeltà.
Alla luce dell’esperienza dell’E-
sodo, l’educazione è fedeltà al 
Padre nel servizio allo sviluppo 
della persona umana che, tal-
volta, oggi si ribella, cerca una 
promessa, ha nostalgia di certe 
schiavitù, ma pure sente il bi-
sogno di qualcuno che l’accolga 
e che la ami in profondità, con 
passione.
I testi che seguono sono di mons. 
Francesco Lambiasi. 

2. La scala della Lectio Divina

Anzitutto: Epiclesi (invoca-
zione allo Spirito Santo)

La Bibbia, scritta nello Spirito 
Santo, può essere compresa solo 
nello Spirito Santo. 

2.1. Primo gradino: la lectio
È il momento dell’Ascolto pro-
lungato a cuore libero e raccol-
to. Ascoltiamo il Signore come 

Promessa, liberazione, alleanza:

Lectio
divina

IL CAMMINO DELL’ESODO



37Proposta Educativa n. 3_2020

Persona vivente, attraverso un testo della Bibbia di cui cerchiamo di 
cogliere il vero significato in tutta la sua pienezza. Ci valiamo perciò 
anche di qualche indispensabile strumento esegetico.
È il Signore che ci vuole rivolgere personalmente un Suo messaggio.
Leggiamo, dunque, il testo come se fosse la prima volta per acco-
glierlo diretto a noi, alla nostra situazione esistenziale del momento.

2.2. Secondo gradino: la meditatio
È il momento della piena penetrazione del testo mediante una rumi-
nazione in cui la mente si applica al testo, ma col fervore del cuore 
illuminato e riscaldato dallo Spirito Santo.
Nella meditazione le parole (e alcune tra queste) acquistano una so-
avità particolare. Bisogna sapersi fermare lì.
È il Signore che ci parla nell’«oggi» e ci dice ed esige quel che forse 
ieri non ci diceva e non esigeva.
Questa tappa corrisponde alla nostra decisione di cambiare mentali-
tà: dalla nostra a quella di Cristo.

2.3. Terzo gradino: l’oratio
È il momento della Preghiera in cui il testo, a lungo letto e meditato, 
si trasforma in occasione di dialogo con Dio.
Possiamo utilizzare le stesse parole del testo sacro, rivolgendole a 
quel «Tu» da cui invochiamo quel che il testo dice, o a cui rendiamo 
grazie a cuore dilatato.
Chiamiamo il Signore con le frasi semplici e profonde della Sacra 
Scrittura.
Gli parliamo lentamente, dalle profondità del nostro essere che si 
espande e si esprime nella Sua Parola.

2.4. Quarto gradino: la contemplatio 
È il momento (assolutamente gratuito) della Contemplazione.
Se abbiamo perseverato a lungo nel lasciare che mente e cuore siano 
illuminati dalla Parola, se abbiamo perseverato nel permettere che la 
parola si tramuti in grido o gemito o canto orante, se abbiamo perse-
verato nel !asciarci provocare a un cambio di mentalità per pensare e 
amare come Dio vuole, allora Dio risponde.
E la sua risposta è il «rapimento» dalle cose che passano mentre siamo 
inondati dal gusto soavissimo di ciò che dura, soprattutto dall’Amore 
senza confini di Chi «per primo ci ha amato» e ci è fedele per sempre.



38 Proposta Educativa n.3_2020

2.5. L’actio: la preghiera diffusa nella vita
È il momento del nostro quotidiano: l’azione che nasce ogni giorno 
nuova, ogni giorno un pò più evangelica dalla Lectio Divina.
lntimismo di ripiegamento su di noi o superficialità di una preghiera 
frettolosa stanno alla Lectio Divina come i parassiti alla vite. Non 
solo non producono niente di buono per il Regno, ma nuocciono alla 
vera azione umana e cristiana.
Il momento forte della lectio divina totalmente dedicato a Dio, è 
quello che ci permette di essere poi tutto il giorno permeati e pian 
piano mutati dalla sua Parola fino ad avere il cuore sempre più unito 
a Lui, mediante una preghiera diffusa in tutto il mio agire. Diventia-
mo allora (e solo allora!) contemplativi nell’azione.

3. Introduzione

Cercheremo di immedesimarci nell’esperienza dei due discepoli 
di Emmaus: il Signore ci libererà, spezzerà il pane per noi e sen-

tiremo pulsare di grande gioia il nostro cuore. Iniziamo con una pre-
ghiera che ci colloca nel clima giusto di questi giorni. «Signore, non 
sono migliore degli altri e mi hai collocato a salvezza degli altri, la 
mia luce è così tenue che a fatica vedo la strada per me e devo diven-
tare un segnale per tutti. Sono anch’io farina del sacco comune, sono 
uomo come gli altri e vuoi che la mia debolezza sia forza dei deboli, 
che la mia povertà sia ricchezza dei poveri, che la mia infermità sia 
speranza per tutti. Signore, io non sono migliore degli altri, purifica 
le mie labbra con i carboni ardenti della tua santità e la mia tenebra 
sarà luce e la mia parola messaggio. Amen».
Cosa faremo di preciso, quale itinerario seguiremo?
Prima ancora di entrare in questo itinerario, permettetemi un’altra 
premessa; la prendo da una lettera che mi è arrivata qualche giorno 
fa. È la lettera di una donna sposata, laica, impegnata nel servizio 
della chiesa, nel servizio pastorale, una donna che non conoscevo, 
che ho avuto modo di conoscere un mese fa a San Benedetto del 
Tronto, durante la settimana del COP, del Centro di Orientamento 
Pastorale, dedicata proprio alla donna e mi colpì la sua testimonian-
za alla Tavola rotonda. Mi colpì per tanti motivi; era una della mia 
generazione, una sessantottina, una persona che si porta dentro tanti 
sogni spezzati, forse anche tante lacerazioni, però anche tanta volon-
tà di non mollare. Ci ha raccontato la sua esperienza e poi senza che 
cercassimo, proprio come avviene quando le cose sono ordinate dal 



39Proposta Educativa n. 3_2020

Signore, così quasi per caso, ma niente avviene per caso, si è stabilito 
un contatto: mi è arrivata una lettera, che mi sembra interessante 
per metterci nell’atteggiamento giusto, per partire con il piede giu-
sto. Dice così: «Abbiamo davvero bisogno di accoglierci, presbiteri e 
laici, dentro uno spirito di autentica reciprocità e rispetto della per-
sona, sono certa che solo nella luce che viene dallo Spirito potremo 
avere occhi capaci di guardarci con verità e tenerezza: questo grazie 
alla preghiera continua, che non è, certo, solo chiedere delle cose, ma 
un imparare a stare insieme a Gesù davanti al Padre. Ogni volta che 
sono a San Giulio (è una terziaria benedettina e si reca spesso a San 
Giulio, dove anch’io ho avuto modo di passare una settimana, qual-
che mese fa, dove c’è Madre Canopi), si rafforza e si rende concreta 
tale esperienza del cuore. È bello scoprire che tu stai continuamente 
in preghiera, dentro ogni atteggiamento del tuo vissuto: questo ti fa 
scoprire chi ti vive accanto in tutta la sua ricchezza».

Prima lectio

4. L’esperienza della schiavitù e la promessa (Es 1-3)

Iniziamo questo cammino con l’intento di scendere dentro il no-
stro vissuto, noi che spesso viviamo in superficie. Vogliamo fare 

questo cammino interiore in compagnia di Mosè, che ci farà da gui-
da. Questo il tema della prima meditazione: la promessa. Vogliamo 
meditare sulla liberazione del popolo operata dal Signore a partire 
dalla promessa di libertà contenuta nell’esperienza dell’Esodo. Noi, 
in questi giorni, con molta semplicità, ci metteremo alla scuola della 
Parola, secondo il metodo della lectio divina. La lectio divina è un 
metodo semplicissimo di lettura della Parola di Dio, una chiave per 
pregare con la Bibbia. È questa una delle cose più belle che ci ha re-
galato il Vaticano Il. Il primo che l’ha teorizzata è stato un monaco, 
Guido II, vissuto più o meno ai tempi di San Francesco, il quale non 
ha fatto altro che proporre un’esperienza di lettura, antica quanto la 
Bibbia, quanto la chiesa. I Padri della chiesa la praticavano anche se 
formulata in altro modo. La lectio può essere raffigurata come una 
scala composta di quattro gradini principali. Il primo è quello della 
lectio, il secondo della meditatio, il terzo della oratio, e il quarto della 
contemplatio.
Il gradino della lectio, è dato dal prendere in mano la Bibbia e dalla 
lettura di essa attenta e ragionata. È quanto faremo insieme. Que-



40 Proposta Educativa n.3_2020

sto è il gradino che consisterà soprattutto nel mio contributo, nel 
contributo della guida, nell’offrire piste di corretta comprensione del 
testo. Il gradino della meditatio consiste nella riflessione, nell’aprire 
il cuore perché la parola vi entri con tutta la sua forza. Il gradino 
dell’oratio, è la preghiera che sgorga dal cuore pervaso dal dono della 
Parola. Tra la Parola e il discepolo si crea un contatto vivo. Il disce-
polo, allora, parla e ritorna, in forma di preghiera, a quella Parola che 
egli prima ha ricevuto nell’ ascolto. Il gradino della contemplatio è 
dato dalla fusione interiore tra il discepolo e il maestro che gli parla.
In queste quattro meditazioni non faremo altro che percorrere tutte 
queste tappe. lo mi soffermerò soprattutto sulla prima e sulla secon-
da, mentre la terza e la quarta è affidata a voi.
Entriamo nella prima meditazione. Con una premessa importante: 
questo non è né un simposio culturale, né un convegno pastorale. 
Perciò il genere letterario dei miei interventi non é quello della rela-
zione, né quello della istruzione o della conferenza, ma è quello della 
meditazione, della lectio.
Il riferimento di fondo sono i primi tre capitoli dell’Esodo: Es l, 2, 3. 
Li affido alla vostra lettura… per leggerli con calma. Per la medita-
zione, non vi meravigliate, vi propongo una pagina degli Atti degli 
Apostoli, il capitolo 7.
Prendiamo precisamente Atti 7,17-43. È una lunga pagina:
noi la suddividiamo in tre frammenti; il primo è dal versetto 17 al 
versetto 22. Il contesto del brano è il processo a Stefano, il primo 
martire cristiano. Stefano di fronte al Sinedrio rende testimonianza 
con un lungo racconto. Comincia da Abramo, dalla scelta che Dio 
ha fatto del suo popolo. Stefano si difende dimostrando che lui e il 
cristianesimo, in fondo, sono in continuità, con la fede dei Padri. I 
Padri hanno detto e fatto quello che lui dice e fa. Di questo lungo 
racconto, ora, isoliamo il brano che riguarda Mosè e lo suddividiamo 
in tre fasi. È interessante vedere come Luca, l’autore del libro degli 
Atti, scandisca la storia di Mosè in tre tempi.
a. Il primo tempo va dal versetto 17 al 22:

Mentre si avvicinava il tempo della promessa fatta da Dio ad Abra-
mo, il popolo crebbe e si moltiplicò in Egitto, finché salì al trono d’E-
gitto un altro re, che non conosceva Giuseppe. Questi, adoperando 
l’astuzia contro la nostra gente, perseguitò i nostri padri fino a co-
stringerli ad esporre i loro figli, perché non sopravvivessero. In quel 
tempo nacque Mosè e piacque a Dio; egli fu allevato per tre mesi 



41Proposta Educativa n. 3_2020

nella casa paterna, poi, essendo stato esposto, lo raccolse la figlia 
del faraone e lo allevò come figlio. Così Mosè venne istruito in tutta 
la sapienza degli Egiziani ed era potente nelle parole e nelle opere.
In questi versetti viene narrata la prima fase dell’esistenza di Mosè. 
Teniamola presente, perché ci dobbiamo rispecchiare in questa sto-
ria nella nostra meditazione. Riprendiamo il testo con delle rapi-
de sottolineature. «Mentre si avvicinava il tempo della promessa». 
La parola che riassume il succo di questa meditazione è il termine 
«promessa». La promessa non è il sogno di Abramo, ma il sogno che 
Dio gli affida. «La promessa fatta da Dio ad Abramo», dice il testo. 
Dio fa una promessa, cioè si compromette con la vita di un uomo. 
Cosa inaudita! Dio intreccia la sua onnipotenza, la sua onniscienza, 
la sua eternità con la precarietà, con la friabilità, con la polvere di 
un’esistenza fragile, quella di un uomo, Abramo! È questo lo stile di 
Dio. Egli promette e sappiamo come va a finire la storia di Abramo. 
Gli ha promesso un popolo più numeroso delle stelle del cielo; alla 
fine della vita Abramo si ritrova un figlio e poco è mancato che Dio 
si riprendesse pure quello. Gli aveva promesso una terra spaziosa, 
dove scorreva latte e miele, ma alla fine Abramo non ha nemmeno 
un pezzo di terra dove seppellire sua moglie Sara, tanto che si deve 
comprare la tomba nella grotta di Macpéla. Per cui Abramo quando 
muore ha un figlio e speriamo che non gli venga qualche acciden-
te, se non muore prima di lui, e speriamo che si sposi e abbia figli. 
Quindi ha solo il primo anello della catena e ha un pezzo di cimite-
ro. Al termine della vita Abramo ha solo questo. Ma Dio aveva pro-
messo un popolo numeroso. Ecco, Dio comincia a saldare il debito 
della promessa, perché Lui si rende debitore di Abramo. «Il popolo 
crebbe e si moltiplicò in Egitto».
Ma è un popolo schiavo. Dio ha promesso un popolo di liberi, e 
invece questi sono schiavi. «Finché salì al trono un altro re che non 
conosceva Giuseppe. Questi, adoperando l’astuzia contro la nostra 
gente, perseguitò i nostri padri fino a costringerli ad esporre i loro 
figli, perché non sopravvivessero». Dice un testo rabbinico che l’e-
silio vero di Israele in Egitto, fu non tanto la lontananza dalla terra 
promessa, ma il fatto che gli Ebrei impararono a sopportarlo, vi si 
adattarono. Questo fu il vero esilio, la vera schiavitù. Non la man-
canza di libertà esteriore, ma la rassegnazione interiore.
Dio, però, non si rassegna, non sopporta l’esilio del suo popolo. 
«Allora in quel tempo nacque Mosè e piacque a Dio. Egli fu alle-



42 Proposta Educativa n.3_2020

vato per tre mesi nella casa paterna, poi, essendo stato esposto, lo 
raccolse la figlia del faraone e lo allevò come figlio»; poi, nel testo 
dell’Esodo che vi ho indicato, voi potete rileggere il racconto mol-
to dettagliato, anche con quello stile naif, che fa vedere come que-
sti inizi preludono ad un avvenire glorioso. Ma qui andiamo all’es-
senziale. «Lo raccolse la figlia del faraone e lo allevò come figlio». 
Quindi, Mosè, figlio di una schiava ebrea viene allevato dalla figlia 
del persecutore. Qualcosa di impensabile, di impossibile. Il Dio 
della promessa non è Dio del difficile, - questo lo può fare anche 
l’uomo - è il Dio dell’impossibile. Non pregare Dio per le cose che 
Lui ti ha abilitato a fare, scomodalo per le cose impossibili: questo 
è il Dio della promessa. E così si conclude la prima fase, quella dei 
primi quarant’anni.
Le tre fasi, come vedremo, sono suddivise in tre tempi uguali: qua-
ranta, quaranta, quaranta, per un totale di centoventi. Un numero 
ovviamente simbolico, che non va preso alla lettera. Vuole signifi-
care pienezza di vita, una vita piena scandita in tre tempi: il tempo 
della promessa, appunto.
«Così Mosè venne istruito in tutta la sapienza degli Egiziani ed era 
potente nelle parole e nelle opere». Mosè è davvero privilegiato, 
lui che doveva essere sterminato, in realtà, riesce non solo a scam-
pare, ma addirittura può beneficiare della cultura, dell’educazione 
raffinatissima del popolo oppressore, mentre gli Ebrei avevano un 
complesso di inferiorità nei confronti degli Egiziani. Si pensi che 
per costruire il tempio, ricorreranno sostanzialmente allo schema 
dei templi egiziani. Visitando l’Egitto si vede chiaramente che il 
tempio di Gerusalemme, per quanto gli Ebrei dicessero che era 
bellissimo, non era altro che la brutta copia dei templi egiziani. 
Chi è stato a Luxor e a Karnac ha potuto ammirare lo splendore di 
quei templi. Il progetto del tempio Salomone non fa che mutuare, 
copiandoli, i modelli egiziani.
Mosè, quindi, viene istruito in tutta la sapienza. Il testo fa intrave-
dere un sapere enciclopedico, raffinatissimo.
Ed era «potente». Quindi Mosè cresce potente, forte. Interessante 
qui l’ordine dei termini: «potente nelle parole e nelle opere». In-
teressante, perché chi scrive queste cose è Luca. La Bibbia di Ge-
rusalemme riporta a fianco il rimando a Luca 24,19. A sua volta 
Luca 24,19 rimanda al brano della resurrezione nell’episodio dei 
due discepoli di Emmaus, dove si legge: «Tutto ciò che riguarda 



43Proposta Educativa n. 3_2020

Gesù Nazareno che fu profeta potente in opere ed in parole». Inte-
ressante: Mosè è un uomo potente, ma la sua è una potenza nella 
teoria. Gesù, invece, è stato potente in opere, ed anche in parole. 
La sfumatura non mi pare marginale.
Si chiude così la prima fase della vita di Mosè. Nasce schiavo, ma 
finisce per diventare potente. Non solo un uomo libero, ma uno 
che ha potere.

b. Entriamo adesso nella seconda fase, quella dei secondi quaranta 
anni. Ogni fase inizia sempre con una crisi, con una rottura. Si 
rompe l’equilibrio precedente. Si era arrivati al massimo dell’equi-
librio. Ora questo equilibrio va in frantumi. Vediamo perché.
Leggiamo Atti 7,23-29:
Quando stava per compiere quarant’anni gli venne l’idea di far visi-
ta ai suoi fratelli, i figli di Israele, e vedendone uno trattato ingiusta-
mente, ne prese le difese e vendicò l’oppresso uccidendo l’egiziano. 
Egli pensava che i suoi connazionali avrebbero capito che Dio dava 
loro salvezza per mezzo suo. Ma essi non compresero, ed il giorno 
dopo si presentò in mezzo a loro mentre stavano litigando e si ado-
però per metterli d’accordo dicendo: ‘Siete fratelli, perché vi insul-
tate l’un l’altro?’. Ma quello che maltrattava il vicino lo respinse 
dicendo: ‘Chi ti ha nominato capo e giudice sopra di noi? Vuoi forse 
uccidermi come hai ucciso ieri l’egiziano?». Fuggì via Mosè a queste 
parole e andò ad abitare nella terra di Madian dove ebbe due figli.
Mosè è un uomo potente e si porta dentro un sogno grande: quello 
di dare la libertà ai suoi connazionali. Mosè è un uomo nobile, è un 
generoso. C’è però qualche cosa che non funziona nel suo sogno. 
Quando infatti stava per compiere i quarant’anni, e quindi è nel 
pieno della maturità umana, l’età in cui un uomo comincia a pro-
durre, «gli venne l’idea». Le buone versioni della Bibbia evidenzia-
no come in un intarsio i pezzi presi di peso dall’antico Testamento, 
dall’Esodo, con i pezzi che vengono messi in bocca a Stefano, che 
sono parola di Luca e, per noi, Parola di Dio. La frase non è in cor-
sivo, quindi non è un’espressione dell’Antico Testamento. È pro-
prio di Luca. Non dice che Dio lo chiamò, ma a Lui venne l’idea. 
È un’idea grandiosa. Non gli venne l’idea di diventare faraone; gli 
venne l’idea di andare a vedere come viveva la sua gente. Mosè è 
uno che rischia, uno che si compromette, uno che si espone. «Gli 
viene l’idea di far visita ai suoi fratelli, e vedendone uno trattato 
ingiustamente ne prese le difese e vendicò l’oppresso uccidendo 



44 Proposta Educativa n.3_2020

l’egiziano». Mosè quindi si espone. Chi glie lo fa fare?! Stava tanto 
bene nella casa del faraone. Lui rischiava a vedere quello che suc-
cede e vede qualcosa che non funziona. Siccome Mosè è un uomo 
retto non sopporta la violenza. Allora che fare? Deve liberare quel 
suo fratello. Ne prende la difesa, vendica l’oppresso, ma con la vio-
lenza. Uccide l’egiziano. È una liberazione a prezzo di violenza. 
È un sogno umano, un sogno nobilissimo quello di Mosè. Qui si 
fa interessante il commento di Stefano, fatto con tono sarcastico 
che fa cadere l’impalcatura: «Egli pensava che i suoi connazionali 
avrebbero capito che Dio dava loro salvezza per mezzo suo, ma essi 
non compresero». Un giro contorto di parole per dire che Mosè 
si era messo in testa che i suoi connazionali avrebbero capito che 
Dio li liberava per mezzo suo. Mosè è un uomo religioso, vuole 
liberare la sua gente ed è convinto che sia Dio a poter agire per suo 
mezzo. Ma in fondo è lui che fa tutto, nessuno gli ha detto niente, 
è il suo cuore che ha concepito questo grande disegno. Mosè, se si 
vuole, è un politico che calcola benissimo i mezzi per raggiungere 
il fine: vado da loro, perché hanno bisogno di me, non riescono a 
liberarsi da soli e Dio per mezzo di me libera. Il disegno, però è di 
Mosè, ed è lui che decide che l’intervento è di Dio. E pensa inoltre 
che i suoi connazionali avrebbero capito tutto ciò come azione di 
Dio. C’è tuttavia un «ma». Essi non compresero. Chissà perché! 
Il piano si inceppa proprio là dove doveva riuscire! «Ma essi non 
compresero». Un’ipotesi che Mosè non aveva calcolato. Come va 
a finire la storia? Che il giorno dopo si presentò in mezzo a loro 
mentre stavano litigando e si adoperò per metterli d’accordo. Una 
cosa buona! Come per dire: «cari fratelli, se voi litigate quando ri-
usciremo a diventare un popolo libero?». Un invito, quindi, ad es-
sere uniti e a vivere in pace. Un ottimo messaggio. Tuttavia c’è un 
altro «ma». È il «ma» del secondo giorno. Quello che maltrattava il 
vicino lo respinse, dicendo: «Chi ti ha nominato capo e giudice so-
pra di noi? Vuoi forse uccidermi come hai ucciso ieri l’Egiziano?». 
Ecco, allora, come va a finire questa storia. Finisce con una crisi, 
con una fuga. Lui che aveva pensato di liberare il popolo, deve fug-
gire da quella terra. «Fuggì via Mosè e andò ad abitare nella terra 
di Madian, dove ebbe due figli». Bello questo commento. Mosè ha 
capito che prima di liberare il popolo, deve cercare di liberare la 
propria pelle. Va a Madian e in quella terra lui conosce Zippora, si 
sposa con lei ed ha due figli.



45Proposta Educativa n. 3_2020

Se ne sta tranquillo. Ha rimesso i sogni nel cassetto. Sembra pro-
prio un sessantottino, di quelli che volevano liberare almeno il Ni-
caragua e poi dicevano «il Nicaragua no. Mi sposo, almeno sto a 
casa mia, sono problemi del governo». Una moglie, due figli: Mosè 
sta benissimo. Ancora una volta l’equilibrio si é ricomposto. Ma è 
sempre un equilibrio umano.
Questa seconda fase, come si vede è quella, si potrebbe dire, del 
Mosè «privato». Il primo è il Mosè del sogno; questo è il Mosè 
della «privacy», quello che deve gestire il quotidiano, cercando di 
ricavarne meno conflitti possibili. Fa la vita tranquilla del pastore: 
è tutto finito, l’Egitto è ormai alle spalle, dimenticato.
Ma alla fine di questi secondi quarant’anni, ecco una nuova crisi. 
L’equilibrio di nuovo si scombina.

c. E siamo alla terza fase. Leggiamo la terza ed ultima tappa in Atti 
7,30-42.
Passati quarant’anni, gli apparve nel deserto del monte Sinai un 
angelo, in mezzo alla fiamma di un roveto ardente. Mosè rimase 
stupito da questa visione; e mentre si avvicinava per veder meglio, 
si udi la voce del Signore: Io sono il Dio dei tuoi padri, il Dio di 
Abramo, di Isacco e di Giacobbe. Esterrefatto, Mosè non osava 
guardare. Allora il Signore gli disse: togliti dai piedi i calzari, per-
ché il luogo in cui stai é terra santa. Ho visto l’afflizione del mio 
popolo in Egitto, ho udito il loro gemito e sono sceso a liberarli; ed 
ora vieni, che ti mando in Egitto. Questo Mosè che avevano rinne-
gato dicendo: chi ti ha nominato capo e giudice? Proprio lui Dio 
aveva mandato per essere capo e liberatore, parlando per mezzo 
dell’ angelo che gli era apparso nel roveto. Egli li fece uscire, com-
piendo miracoli e prodigi nella terra d’Egitto, nel Mare Rosso, e 
nel deserto per quarant’anni. Egli è quel Mosè che disse ai figli di 
Israele: Dio vi farà sorgere un profeta tra i vostri fratelli, al pari di 
me. Egli è colui che, mentre erano radunati nel deserto, fu media-
tore tra l’angelo che gli parlava sul monte Sinai e i nostri padri; 
egli ricevette le parole di vita da trasmettere a noi. Ma i nostri 
padri non vollero dargli ascolto, lo respinsero e si volsero in cuor 
loro verso l’Egitto, dicendo ad Aronne: fa’ per noi una divinità 
che ci vada innanzi, perché a questo Mosè che ci condusse fuori 
dall’Egitto non sappiamo che sia accaduto.
All’inizio di questa terza fase, come si vede, l’autore degli Atti met-
te in bocca a Stefano delle parole di commento sui momenti di ini-



46 Proposta Educativa n.3_2020

zio di questa fase e sorvola poi su tutto il resto. Sono quelli, infatti, 
dei passaggi fondamentali, come delle cerniere, in cui sembra che 
tutto si rompa e poi, di fatto, tutto si ricompone.
Mosè ha passato altri quarant’anni, quindi siamo adesso a ot-
tant’anni. Egli non pensa più all’Egitto, è avanti negli anni. Ma 
la cosa singolare in Mosè è che egli conserva intatta la capacità di 
stupore, di meraviglia: «Gli apparve nel deserto del monte Sinai un 
angelo in mezzo alla fiamma di un roveto ardente». Mosè, com-
menta l’autore degli Atti, rimase stupito di questa visione. Aveva 
visto tanti incendi nel deserto, ma non finisce di stupirsi. Come 
mai questo roveto non si consuma? «Voglio avvicinarmi- dice il 
testo dell’Esodo- e vedere perché non si consuma». Avrebbe potu-
to fuggire, pensando che ci fosse qualcosa di diabolico. Il deserto 
non finisce di riservare le sue sorprese malefiche. Ma no! Lui si av-
vicina: quindi è uno che non finisce di lasciarsi sorprendere dalla 
vita, non dà tutto per scontato. «Mentre si avvicinava per vedere 
meglio, si udì la voce del Signore: lo sono il Dio dei tuoi padri, il 
Dio di Abramo, di Isacco e di Giacobbe». Ecco il biglietto da visita 
del Dio della promessa: «lo sono il Dio dei tuoi padri». Cioè, io 
sono il Dio della tua storia, io esisto quando tu ancora non c’eri e 
tu ci sei perché io ti ho voluto, perché ti ho inserito in una storia 
di amore. Dire il Dio dei tuoi padri equivale a dire: è il Dio tuo al-
leato. Ciò, in quel contesto, era qualcosa di inconcepibile: un Dio 
che sceglie come suo alleato Israele, popolo di poco conto. Adesso 
è Mosè a sentirsi raggiunto da Dio. Non è più lui che cerca Dio, ma 
è Dio che cerca lui. Mosè si lascia incontrare. «lo sono il Dio dei 
tuoi padri…»: non è il Dio dei filosofi, l’essere immutabile e lon-
tano, ma è un Dio che si incontra con la storia dell’uomo, un Dio 
che interviene, che scende. Le vette del pensiero umano non sono 
mai arrivate a questo Dio: un Dio che ama l’uomo, che cerca l’uo-
mo. Concetti totalmente distanti dal pensiero filosofico, che non 
concepiva che in qualche maniera Dio avesse bisogno dell’uomo: 
un Dio che cerca l’uomo non è più Dio! È l’uomo che ha bisogno 
di Dio; perciò è lui che ama Dio non viceversa. È interessante, al 
riguardo, quanto dice Aristotele: «Ama in quanto amore, ma amo-
re amato e non amore amante». Dio non mi può amare, perché 
altrimenti si degraderebbe. Sono io che devo amare Lui. Il Dio dei 
Padri, al contrario, è lui che cerca l’uomo. Se fosse l’uomo a pren-
dere l’iniziativa, si dovrebbe sempre dubitare che più che un Dio 



47Proposta Educativa n. 3_2020

oggettivo sia la proiezione, magari rovesciata, delle paure o il pro-
lungamento dei sogni umani. Invece è Dio che prende l’iniziativa: 
«Io sono Dio, il Dio dei tuoi padri».
Nel testo originale dell’Esodo, sappiamo, c’è la rivelazione del 
nome, il nome impronunciabile, «Jahvè». Questo non significa 
tanto «colui che è», ma «colui che ti dice: guarda, ci sto, non devi 
aver paura». Come la mamma che raccomanda al figlio di non te-
mere perché c’è lei. Mosè, esterrefatto davanti a tali parole, non 
osava parlare. E una paura che nasce dal sentirsi quasi schiacciato 
dall’amore di Dio. E Dio che dice di essere qui per te, con te. Mosè, 
allora, non osava guardare. È il Dio che incute terrore nell’Antico 
Testamento non perché vuole mettere paura, ma perché è l’uomo 
che non sta al suo livello. Un esempio: sui tralicci dell’alta tensione 
vi è sempre l’immagine di un teschio con le ossa incrociate e su 
scritto «chi tocca i fili muore». Vuoi dire che c’è un divario di po-
tenza tra l’alta tensione ed il mio basso voltaggio, per questo resto 
bruciato. Dio è un fuoco che consuma. Il suo, però, è un incendio 
d’amore. E una libertà che salva.
Il Signore allora gli disse: «Togliti i calzari, perché il luogo in cui 
stai è terra santa. Ho visto l’afflizione del mio popolo in Egitto, 
ho udito il loro gemito e sono sceso a liberarli. Ed ora vieni, che ti 
mando in Egitto». È un Dio che vede, dunque, ma apparentemen-
te un Dio parziale, perché non dice di aver visto i trionfi del farao-
ne, bensì di aver visto l’afflizione del suo popolo. Non dice di aver 
udito i canti nella corte del faraone, ma il gemito, il pianto del suo 
popolo. È un Dio parziale, come una mamma che fra i tanti figli 
presta un’attenzione particolare a quello che corre un pericolo, al 
figlio che sta male. Non ignora gli altri ma con il cuore si protende 
verso colui che soffre.
Ed è un Dio che non solo vede, ma interviene: «Sono sceso a li-
berarli». E continua dicendo: «Vieni, che ti mando in Egitto». Ti 
ci mando io in Egitto, non ci vai tu! È un Mosè quindi finalmente 
purificato dai suoi deliri di onnipotenza. Mosè sognava di diven-
tare un liberatore, perché tutto sommato si portava dentro la sua 
immagine; pensava di costruirsi un monumento, di passare alla 
storia come un grande eroe. Dio, però, non ha bisogno di tali eroi 
presuntuosi e autosufficienti.
Dio fa cose grandi con la povera gente. Perciò Mosè deve imparare 
a perdere. Fin quando Mosè non impara che è lui è il primo a do-



48 Proposta Educativa n.3_2020

versi liberare, o meglio, a dover accettare il dono di essere liberato, 
non potrà liberare nessuno. Questo è l’educatore: colui che, libera-
to da Dio, aiuta gli altri a liberarsi. La libertà si conquista a prezzo 
di sconfitte: bisogna imparare anche a perdere. E occorre liberarsi 
innanzittutto dal proprio «io», dalla propria immagine soffocante. 
Non solo. A tale libertà si arriva anche con l’aiuto delle persone 
che si vuole liberare.
Qui è interessante il commento. «Questo Mosè che avevano rin-
negato dicendogli chi lo avesse nominato capo e giudice, proprio 
lui Dio aveva mandato per essere capo e liberatore». Mosè avrebbe 
potuto schermirsi, ritenendosi indegno. Ma Dio manda proprio 
lui: «Vieni, ti manderò!». È l’atteggiamento che Cristo userà con i 
discepoli. Li chiama perché stiano con lui e poi li manda a predica-
re. È lo stile, la pedagogia di Dio: chiama l’uomo, lo vuole tutto per 
sè per poi mandarlo in mezzo agli altri fratelli, perché anch’essi 
incontrino il Dio dell’amore.

Proposta per la preghiera personale e la contemplazione
Si rilegga con calma Esodo 1, 2, 3 facendo delle sottolineature. Que-
sto è il primo gradino. Poi c’è la contemplatio: mettersi davanti al 
Signore, davanti al Santissimo Sacramento, o davanti ad una imma-
gine e guardare e lasciarsi guardare, senza dire tante parole. Questo è 
il momento della contemplazione.
Preghiera: la promessa
… Forse questo giorno per me non sarebbe mai arrivato e avrei 
vissuto tutta la vita infelice». È un seminarista che dice che questo 
uomo lo ha aiutato, ma lo ha aiutato perché ha detto un sì che sa 
abbia avuto un certo prezzo. «Invece in un momento difficile hai sa-
puto donarmi il tuo aiuto con molta discrezione e poi ti sei messo da 
parte». Io ricordo benissimo quel giorno in cui questo seminarista 
venne da me a dirmi queste cose. «lo ti ringrazio ancora perché quel 
giorno che ti dissi che volevo lasciare tutto sapevo che il Signore mi 
aveva chiamato ma ero stanco». Ricordo molto bene come quella 
sera ho pregato davanti al Signore: «Signore mio, io sono pronto a 
perdere. Non voglio un seminarista in più, non voglio un prete in 
più. Fai tu. lo devo mettermi da parte».
… Promessa che mi porto nel cuore, la promessa che Dio mi ha fatto. 
C’è una promessa che dà senso, che unifica tutta le mia povera vita, i 
miei giorni sconnessi, i miei tentativi disperati, i miei desideri spez-
zati, che dà un senso anche alle mie delusioni? Qual è la promessa? 



49Proposta Educativa n. 3_2020

L’uomo vale quanto vale la sua promessa, quando vale la promessa 
che si porta dentro. Ho detto promessa, non ho detto sogno: quanti 
sogni ci portiamo dentro? Ma tante volte restano sogni abortiti per-
ché sono i nostri sogni; la vita rischia di essere una bugia di storie 
abortite. La promessa è diversa: è Dio che promette. Occorre rilegge-
re la propria vita soprattutto nelle fasi critiche, nei punti di rottura: 
cos’è che ha fatto saltare l’equilibrio e poi lo ha ricomposto. Adesso 
in che fase mi trovo? A che punto sto? Queste domande bisogna pro-
vare a farsi durante questa tappa della meditatio.
Poi viene la oratio. Vi propongo il Salmo 139 (138), «Signore tu mi 
scruti e mi conosci». Provare a leggere e a rileggere, con calma, quel 
salmo. «Tu sai quando seggo e quando mi alzo, conosci tutti i miei 
pensieri». Immaginiamo di citare questo salmo, e poi mettiamoci 
dentro la nostra vita: Tu sai tutto, ed allora tutto ha un senso. Anche 
quel momento là, che ancora non digerisco, anche quel fallimento 
che come un vetro aguzzo ancora torna su e mi fa male, anche quella 
gioia che lì per lì non ho capito, hanno avuto un senso per me, per-
ché tu già le conosci.

Seconda lectio

4. Il cammino verso la terra della libertà (Es 7-18)

Nella prima Lectio abbiamo avuto come oggetto della nostra me-
ditazione la parola «promessa». Il termine che può fare da ti-

tolo e racchiudere il messaggio di questa seconda lectio, è la parola 
«libertà», meglio ancora la parola «liberazione» che dice molto di 
più. La parola «libertà» anche se nobile e grande, appare come una 
parola prometeica. È la prima parola del trinomio della rivoluzione 
francese, liberté-égalité-fraternité. Per il cristiano la libertà si declina 
come liberazione, cioè la libertà non è un sogno disperante che poi 
inevitabilmente si traduce in frustrazione, ma è dono e vocazione.
Vediamo nel Vangelo la bella notizia di questa liberazione. E lo fac-
ciamo sempre attraverso l’esperienza dell’Esodo. I brani di riferi-
mento sono i capitoli da 7 a 15 o, se si vuole, fino a 18.
La lettura personale si potrà fare con calma. Ora ci concentriamo su 
Es 14, che è il centro di tutta questa parte dell’Esodo. È il capitolo del 
passaggio del mare Rosso.
Prima però vorrei dare tre chiavi di lettura.

•  La prima chiave è di natura storica. Questa che rileggiamo è 



50 Proposta Educativa n.3_2020

una storia, non progetti o teorie. Ci si è dati da fare in passato 
per dimostrare che questa non è una storia possibile.
Una prima obiezione è stata fatta sul nome del protagonista: 
Mosè è un nome ebraico che vuol dire «Salvato dalle acque». 
Spiegazione che diventa in realtà una obiezione. Come è pos-
sibile, ci si è chiesto, che a questo bambino adottato dalla figlia 
del faraone venga dato un nome ebraico? In effetti «Mosè» è un 
nome di radice egiziana. Non è altro che l’ultima parte di un 
nome egiziano. Ricordiamo, per esempio, il nome «Ramesse», il 
faraone dell’oppressione. Esso è un nome teofonico, come spes-
so avviene nei nomi egiziani. Il prefisso Ra è riferito al «Dio Ra». 
«Ra-messe» vuol dire uno che nasce nel giorno della settimana 
dedicata al Dio Ra. Come da noi uno che nasce nel giorno di 
San Giuseppe viene chiamato Giuseppe. Ora Ra-messe, si può 
anche leggere «Ra Mosses», dove «Mosses» (-Mosè) è il suffisso 
che si aggancia alla radice «Ra». Come succede per i diminuti-
vi da noi. È caduta la prima parte ed è rimasto solo Mosè. Gli 
ebrei con il passare degli anni si sono spiegati questo nome a 
partire dall’ assonanza con la loro lingua. Qualche anno fa mi 
son recato all’abbazia di Casamari con un gruppo di giovani. 
Come in quasi tutti i monasteri anche lì producono e vendo-
no dei liquori, degli amari alle erbe. Quando chiesi ai giovani 
di spiegarmi l’etimologia di «Casamari», mi risposero in coro: 
«casa degli amari». Si trattava di un’assonanza normale per la 
nostra lingua. L’etimologia vera, naturalmente, è un’altra. Le 
fondamenta dell’abbazia poggiano su un tempio romano, per 
cui il nome deriva dal latino. Quel tempio era la villa estiva di 
Mario, compagno di Silla. Casa non è la nostra casa (in latino 
domus), ma «casa di campagna». Perciò «Casamari» vuol dire 
«la casa di campagna di Mario». Per quei giovani era facile la-
sciarsi guidare dall’assonanza con la lingua italiana del tempo, 
come può essere avvenuto per gli Ebrei con il nome «Mosè». 
Questo sta a dimostrare che si tratta appunto di una storia vera, 
non di una storia inventata.
Una seconda obiezione: come mai un evento così grandioso ha 
lasciato tracce di sé solo nella letteratura del popolo ebraico e 
non, per esempio, negli annali dei faraoni?
In verità è stata trovata in Egitto una colonna del faraone Mer-
nefta – successore di Ramesse II –, molto probabilmente il fara-



51Proposta Educativa n. 3_2020

one della fuga o dell’espulsione degli ebrei. L’originale della co-
lonna si trova nel British Museum di Londra. In essa, accanto ai 
trionfi di Memefta, si riporta anche l’elenco dei popoli sottomessi. 
Fra questi si parla del popolo degli «ackiru». Di esso si dice che è 
stato dominato e il suo seme è stato cancellato. Ora gli «ackiru «, 
nella lingua egiziana, altro non sono che gli ebrei. Qui il faraone 
ha tradotto in successo quello che in realtà è stato un fallimento 
per gli egiziani. Ed è una riprova sia della storicità di quanto dice 
la Scrittura sia della lettura che la teologia fa della storia.
La prima chiave, quindi, è quella storica. Con una precisazione: 
è una storia del 1250 a.C. tramandata, continuamente raccon-
tata e riletta fino al Nuovo Testamento. Per cui è comprensibile 
una certa inesattezza delle date. È la storia della nascita di que-
sto popolo, della sua rinascita e risurrezione. Era morto, si era 
ridotto a una accozzaglia di schiavi. Ora invece è diventato un 
popolo libero.
In più si tratta di una storia raccontata non come una cronaca 
militare, ma secondo il genere dell’epica. Pensiamo, per esem-
pio, all’Iliade e all’Odissea. Il tono epico del racconto non esclu-
de la sua storicità. Sappiamo che Troia è esistita, anche se non 
facilmente identificabile; così pure il tesoro di Priamo e molte 
altre cose lì contenute. È una storia cantata, secondo il gene-
re poetico dell’epica, che racconta dei grandi eventi con occhio 
stupito.
Anche del passaggio del Mar Rosso deve interessarci più l’even-
to in se stesso che la modalità in cui si è svolto. Probabilmente 
si è trattato di fenomeni del tutto naturali, letti però dal popolo 
ebraico, alla luce della fede, come intervento prodigioso del Si-
gnore. Pertanto anche in questo caso deve essere applicata una 
regola ermeneutica (interpretativa) fondamentale: non amplifi-
care il meraviglioso, ma rendere intelligibile il possibile.
Questa lunga premessa serve per sgombrare il terreno da possi-
bili intoppi, perché la preghiera sia più fluida, meno disturbata 
da problemi irrisolti circa il testo. 

•  La seconda chiave è quella tipologica. L’Esodo non è solo un 
evento, ma assume i contorni di un paradigma. Diventa cioè 
tipo, progetto, programma sempre disponibile. Così lo legge e 
lo interpreta il Nuovo Testamento. Dal Vangelo all’Apocalisse, 
infatti, l’Esodo è un libro costantemente richiamato. La stessa 



52 Proposta Educativa n.3_2020

Pasqua di Gesù è riletta secondo il modello dell’Esodo. L’e-
vangelista Luca, in particolare, prende l’Esodo come la chiave 
interpretativa della vita di Gesù. Nell’episodio della Trasfigu-
razione, per esempio, riportando il dialogo tra Gesù, Mosè ed 
Elia, il testo lucano sottolinea che il discorso verteva sulla sua 
dipartita, sul suo esodo verso Gerusalemme. Luca presenta la 
vita di Gesù come un esodo, un cammino, un andare verso 
Gerusalemme, che si concluderà poi nella Gerusalemme cele-
ste, la Pasqua definitiva.
Questo non vale solo per Gesù, ma anche per i suoi discepoli 
e per la chiesa. Il capitolo 10 della seconda lettera ai Corinzi 
comincia proprio con una rilettura della storia di Israele: «Non 
voglio infatti che ignoriate, o fratelli, che i nostri padri furono 
tutti sotto la nuvola, tutti attraversarono il mare, tutti furono 
battezzati in Mosè, tutti mangiarono lo stesso cibo, tutti bevvero 
la stessa bevanda. Ora ciò avvenne come esempio per noi». Paolo 
scrive in greco, come Luca, e il termine usato, typòs, è molto 
di più che esempio, è «tipo». «Tutto questo avvenne come tipo 
per noi». L’esempio sottende il pericolo di essere letto in chiave 
moralistica. Qui invece è significata un’azione profonda, come 
di uno stampo che plasma e dà forma alla nostra esistenza.
L’Esodo, perciò, non è stata solo un’esperienza degli ebrei, ma 
anche di Cristo e dei cristiani. Questa è la chiave tipologica. 
Senza di essa rischiamo di rimanere alle porte dell’Esodo, non 
vi entriamo.

•  La terza chiave, è quella esistenziale. L’Esodo può essere com-
preso solo da chi ha fatto esperienza di crisi, di oppressione, di 
difficoltà, di schiavitù. Pensiamo, per esempio, a un ammala-
to a cui sia stato diagnosticato un tumore, per il quale si rende 
necessario un intervento chirurgico che ha l’ottanta per cento 
di probabilità di insuccesso e solo il venti per cento di riuscita. 
La guarigione per questa persona equivale a una autentica rina-
scita, a un prodigio che lascerà traccia indelebile nella sua vita. 
Così è per una coppia di sposi, condannati prima alla sterilità e 
poi miracolati con il dono di un figlio. Per loro cambia tutto, la 
vita riprende colore e significato.
Il libro dell’Esodo è il racconto di un popolo che ha vissuto e 
sperimentato nella sua pelle la gioia di una libertà riconquistata, 
di una vita persa e ritrovata.



53Proposta Educativa n. 3_2020

Con queste tre chiavi adesso cerchiamo di entrare nell’Esodo.
La pagina che leggeremo è il capitolo 14. Cominciamo dai ver-
setti 1-4. È il prologo.
Ricordiamo dove ci troviamo. Gli ebrei sono fuggiti, sono stati 
cacciati. Ora però si trovano di fronte a una barriera. E Dio li fa 
accampare davanti al mare.
Nel prologo vengono indicati i protagonisti. Il primo è Dio stes-
so, visto qui come lo stratega, il generale che rivela il suo piano 
e scopre le mosse del nemico, il faraone. Questi pensa che gli 
ebrei siano arrivati alla fine. Dio spinge la situazione fino al li-
mite per dimostrare la sua gloria. È lui, dice il testo, che renderà 
ancora più duro il cuore del faraone. Per dimostrare che questi 
è solo un povero strumento: chi guida tutto è il Signore.
Qui Dio è visto ex parte hominis, dalla parte dell’uomo. È una 
drammatizzazione, una ricostruzione. È Israele che canta la sua 
liberazione. Una ricostruzione a posteriori secondo una menta-
lità ingenua, se vogliamo, ma bella: quella di un bambino, con-
vinto di avere il papà più forte del mondo. Non dice una bugia, 
è la sua esperienza. È la fede dell’innamorato che vede la sua 
donna come la più bella.
Qui Dio dice che dimostrerà la sua gloria contro il faraone.
Attenzione: la gloria di Dio non va intesa in senso umano (fama, 
successo…). Quando nel Gloria diciamo «Noi ti benediciamo, 
ti adoriamo, noi ti rendiamo grazie per la tua gloria immensa», 
ribadiamo un concetto molto caro a S. lreneo, per il quale la 
gloria di Dio è la nostra vita. Dio trova la sua gloria nel dare, nel 
comunicare la sua vita e il suo amore all’uomo. L’uomo liberato 
e redento è la gloria di Dio.
Veniamo alla seconda parte di questa pagina: i versetti 5-14.
Dopo il prologo arriva il dramma.
Il dramma è questo: Israele è fuggito perché si porta in cuore un 
sogno di libertà, ma il sogno sta per finire, si infrange contro gli 
scogli duri di questa realtà. Il popolo eletto si trova in trappola. E 
allora, si chiede, non era forse migliore la situazione preceden-
te? Meglio schiavi in Egitto, anziché votati a morire nel deserto. 
«Stavamo meglio prima, perché ci hai portato qua?». A Mosè si 
rinfaccia questo sogno di indipendenza. «Perché ce lo hai fatto 
credere? Perché ci hai abbindolati? Perché ti abbiamo creduto?». 
È quella che il Cardinal Martini chiama la notte della paura.



54 Proposta Educativa n.3_2020

Mosè allora costruisce un midrash. Si tratta di un racconto a 
scopo didattico, non di un semplice filmato dell’evento, una 
sorta di reportage in diretta. Possiamo ricostruire la scena in 
questo modo: nella tenda centrale dell’accampamento, la ten-
da del governo, si trovano gli anziani attorno a Mosè. Costui è 
messo alle corde dalle loro lamentele e accuse. Si tiene consiglio 
per trovare strategie e soluzioni alla situazione in cui sono ve-
nuti a trovarsi.
Mosè allora si alza e dice: «Non abbiate paura! Siate forti e ve-
drete la salvezza che il Signore oggi opera per voi; perché gli 
Egiziani che voi oggi vedete, non li rivedrete mai più!». Cioè, 
Mosè reagisce con la fede. La fede. Lui non si ribella, si fida, 
perché il Signore combatterà per loro. Il Signore si metterà dalla 
loro parte. Questa è la prima risposta di Mosè, vedremo che non 
é l’unica. È la risposta dell’uomo di fede.
Entriamo ora nell’evento, nel miracolo. È il lungo racconto che 
la chiesa ci fa leggere nella veglia pasquale. Va letto ricreando in 
noi quel senso di stupore della notte di Pasqua quando accostia-
mo questo brano al canto dell’exultet, dell’annuncio di Cristo 
che risorto. Un evento da interpretare con la chiave della storia 
sacra di cui abbiamo parlato. Un evento, continuamente cele-
brato, cantato, descritto e progressivamente anche ampliato.
Gli studiosi, al riguardo, hanno fatto un’opera di scorporo, perché 
il testo è un intreccio di vari fili, come un arazzo, come un ricamo 
a più colori. Le donne che ricamano sanno distinguere il lavoro 
originale dai successivi restauri. Gli studiosi hanno fatto questo 
lavoro di disaggregazione, sono riusciti a risalire a varie fonti.
Secondo una fonte antica, più o meno dei tempi di Salomone, 
l’evento sarebbe avvenuto grazie a degli agenti naturali, forse 
una bassa marea, forse un vento molto forte.
Alcuni secoli più tardi questo testo, elaborato nella corte di Sa-
lomone, viene riletto forse da un gruppo di sacerdoti e ne risulta 
un racconto più stilizzato, fino ad assumere le cadenze di una 
liturgia. Secondo questa seconda fonte, che si è intrecciata con 
la prima, Mosè agisce con il bastone, sembra un sommo sacer-
dote e il popolo entra come in una processione. Addirittura, se-
condo il libro della Sapienza 19, non solo gli Ebrei camminano 
sull’asciutto, ma su un tappeto erboso. È la natura che partecipa 
all’evento stupendo.



55Proposta Educativa n. 3_2020

Il senso, il messaggio dell’evento è contenuto nei versetti, 30-31:
«In quel giorno - vi si legge - il Signore salvò Israele dalla mano 
degli Egiziani e Israele vide gli Egiziani morti sulla riva del mare. 
Israele vide la mano potente con la quale il Signore aveva agito 
contro l’Egitto e il popolo temette il Signore e credette in lui e 
nel suo servo Mosè». Dio, cioè, ha salvato un popolo che da solo 
non poteva salvarsi. Israele si è trovato in una trappola, da cui 
non poteva venir fuori. Dio è intervenuto, ha fatto la grazia, ha 
fatto il miracolo. E Mosè vive due atteggiamenti: la sicurezza e la 
paura. La sicurezza della fede, quando invita il popolo alla tran-
quillità, a credere nell’intervento di Dio; la paura della propria 
piccolezza di fronte a Dio che gli parla. Nel credente la fede e la 
paura si intrecciano. Anche Gesù, d’altronde, ha avuto paura. 
La paura non è un peccato, è un sentimento umano. Il credente 
non è anestetizzato di fronte alle paure, ma supera la paura con 
la fede. C’è un bel racconto di Martin Luther King, che piaceva 
tanto a Bachelet: «Un giorno la paura bussò alla porta della mia 
casa. La fede andò ad aprire. Non c’era nessuno».
Questo, quindi, è il messaggio del brano: Io non mi posso libe-
rare da solo. La libertà mi viene donata per grazia, per amore da 
Colui che libera tutti.
In Amos 9,7 Dio dice al popolo che ha liberato anche i nemici 
di Israele. Egli libera tutti e sta all’origine di ogni processo di 
liberazione. Una fede contro le ricorrenti tentazioni di Israele 
di ritenersi l’unico destinatario dell’opera di Dio. Giona è il cre-
dente che vuole che Dio salvi solo lui e la sua gente, non gli altri, 
i nemici. Invece Dio libera tutti.

Concludendo possiamo dire che la libertà è possibile nella misura 
in cui io credo, cioè in cui io mi affido a colui che mi libera. In que-
sto senso più che di libertà, dobbiamo parlare di liberazione: Dio 
mi libera, Dio vuole darmi la libertà, vuole liberarmi da tutte le mie 
schiavitù.
Indicazioni per la meditazione: abbiamo detto che la meditazione 
è quando il discepolo chiude la Bibbia e apre il libro del cuore. Ci 
poniamo due domande molto semplici, che richiedono molto tempo 
per una risposta.
Prima domanda: chi è il mio faraone? O chi sono i miei faraoni? 

Cioè, quali sono le mie schiavitù, i miei idoli? Posso dare loro un 
nome?



56 Proposta Educativa n.3_2020

Seconda domanda: qual è il mio Mar Rosso? Cioè, dove sperimen-
to l’impossibilità? Di fronte ad essa penso al compromesso con il 
faraone? Mi faccio prendere dal furore eroico? Mi voglio salvare 
da solo? Oppure scommetto sul Dio dell’impossibile? Il credente 
deve poter dire in ogni situazione che la soluzione è facile, perché 
impossibile. Quando è impossibile, allora è facile.

Un fatto illuminante. Una ragazza di 29 anni Chiara Amirante, fon-
datrice della comunità «Nuovi orizzonti», ha scritto un libro, intito-
lato Stazione Termini, in cui racconta la sua esperienza di vita con-
sacrata al recupero di tutta quella schiuma di umanità che sta sotto 
la Stazione Termini, barboni, tossicodipendenti, ecc. A ventiquattro 
anni ha avuto una malattia agli occhi, che la portava alla completa 
cecità. I migliori specialisti, a livello mondiale, le avevano diagnosti-
cato questo processo irreversibile e una morte precoce. Lei si abban-
dona a Dio. Crede fino in fondo alla sua paternità. Dopo un anno, 
quando ormai aveva perso nove decimi di vista e si stava avvicinando 
alla fase terminale, improvvisamente riacquista la vista. Non parla di 
miracolo. Ma vede la presenza di Dio continuamente nella sua vita 
e la vede proprio laddove si sperimenta il limite. Racconta che una 
delle prime volte che ha toccato con mano la provvidenza di Dio è 
stato all’inizio della vita della sua comunità. In venti persone viveva-
no in una casa in affitto, dove al massimo potevano entrare quattro o 
cinque. La loro è una vita di tipo monastico, tutta preghiera e lavoro, 
sopratutto con tossicodipendenti e barboni. Lei aveva cominciato ad 
andare alla Stazione Termini, di notte, da sola. Un giorno scadeva 
una bolletta elettrica e non aveva i soldi per pagarla. Ha un momento 
di smarrimento, ma poi si riprende affidandosi al Signore. Incontra 
per caso un signore, che dopo aver parlato con lei le consegna una 
busta, da aprire solo più tardi. Una volta aperta, nella busta trova 
quattrocentottantanovemila lire: la somma esatta che serviva per pa-
gare la bolletta.
Un altro episodio è legato all’acquisto del terreno per la costruzione 
di una casa dove ospitare la comunità. Non hanno niente. Ma nel 
giro di qualche settimana riescono a reperire circa un miliardo. Lei 
non parla di miracolo. Ma crede profondamente nell’aiuto di Dio, il 
Dio dell’impossibile.
Questa testimonianza ci dice che il credente è uno che si affida to-
talmente a Dio. Fin dove arriva la nostra fede? Pensiamo a persone 
come San Giovanni Bosco, madre Teresa di Calcutta.



57Proposta Educativa n. 3_2020

Indicazioni per l’oratio: Suggerisco il salmo 121, il salmo della libera-
zione. È abbastanza breve. Dovremmo imparare a memoria questi salmi, 
per poterli recitare durante la giornata. Leggere e rileggere lentamente.
Indicazioni per la contemplatio: Consiglio di prendere la Corona 
del Rosario e di sgranare i vari grani con la preghiera del pellegrino 
russo, la preghiera litanica, molto cara all’Oriente: «Signore Gesù, 
abbi pietà di me, peccatore». Dirla senza stancarsi fino a quando non 
sale dal cuore, in continuazione. È una preghiera semplice, la pre-
ghiera dei poveri, che hanno il tempo e la tranquillità di stare davanti 
al Signore, davanti al Tabernacolo.

Terza lectio

5. La libertà come alleanza (Es 19-24)

La parola chiave di questo incontro è «alleanza».
Iniziamo con una preghiera perché il terreno che stiamo per cal-

pestare è terra santa. Stiamo entrando in contatto con il Dio del ro-
veto, il Dio dell’amore, quindi abbiamo bisogno di aprirci. Ed allora 
possiamo pregare così:
Signore Dio nostro, Tu sei l’Altissimo, l’Onnipotente, l’Immenso. A 
Te solo si deve gloria ed onore, eppure neanche Tu puoi stare solo e 
desideri fare alleanza con noi. Cosa ci provi Tu di tanto interessante 
in noi, povere creature? Si direbbe che Tu non basti a Te stesso, che 
hai sentito il bisogno, per amore e non per indigenza, di darci la vita 
per poter effondere questo amore su tutte le creature e allietarci con gli 
splendori della Tua gloria, Noi ti diciamo grazie perché Tu ci chiami 
a questo destino incomparabile, quello non solo di poter vivere una 
vita umana che pure sarebbe già ideale grande, ma quello di poter 
dialogare con Te accogliendo la Tua vita in noi, che dilata a dismisura 
le pareti del nostro cuore e ci fa responsabili, capaci di risponderTi, di 
dialogare con Te ora e sempre. Amen.
La parola alleanza ha nell’uso odierno un significato non più corri-
spondente a quello biblico. Rimanda soprattutto all’idea di coalizio-
ne, di compromesso diplomatico.
Per capire invece il significato autentico di questa parola pensiamo, 
per esempio, alla stupenda Creazione di Michelangelo, nella Cap-
pella Sistina. Essa raffigura da una parte Dio che tende la mano e 
dall’altra una mano che sta per saldarsi con la sua: la mano di Ada-
mo. San Tommaso d’Aquino dice che aperta la mano del Creatore 



58 Proposta Educativa n.3_2020

con la chiave dell’amore sono uscite le creature. Da una parte quindi 
sta Dio, che nella sua infinitezza non ha bisogno di niente, ma che ha 
un bisogno insopprimibile di dare, dall’altra l’uomo che lui ha cre-
ato per amore è un essere fondamentalmente dialogico, creato per 
dialogare con Dio. È Dio che ci ha creati assetati di infinito, niente ci 
basta perché siamo fatti per Lui, perché il nostro cuore riposi in Lui.
Le cose però, dice San Paolo, sono state complicate dal peccato. Per-
ciò, quando ancora eravamo peccatori Cristo è morto per noi. Egli 
ha colmato la sproporzione tra l’infinito e il finito e l’enorme abisso 
tra la santità ed il peccato. Ciò si spiega con una parola sola, «amo-
re». La parola «alleanza» rimanda a questo contesto di amore che 
vede Dio protagonista nel dialogo di salvezza con l’uomo.
Prima del testo proposto per questa lectio, leggiamo Deuteronomio 
7,7ss.
Fra l’altro vi si legge: «Il Signore si è legato a voi». Il verbo qui ha una 
corposità molto forte. Il Signore si è innamorato, si è legato d’amore, 
quasi come in una unione carnale. Il Signore si è unito a voi «e vi ha 
scelti non perché siete più numerosi di tutti gli altri popoli». Il nu-
mero significa forza: «siete infatti i più piccoli di tutti i popoli». «Non 
perché siete il più numeroso di tutti i popoli, ma perché il Signore 
vi ama, e perché ha voluto mantenere il giuramento fatto ai vostri 
padri. Il Signore vi ha fatti uscire con mano potente e vi ha riscattati 
liberandovi dalla condizione servile e dalla mano del faraone re di 
Egitto. Riconoscete dunque che il Signore vostro Dio è Dio, il Dio 
fedele che mantiene la sua alleanza ( …)». Il Signore è smisurato nel 
perdono, perché perdona per mille generazioni. Dio mostra tutta la 
sua potenza nel perdono. Dio, il Dio dei profeti, il Dio del Deutero-
nomio è questo Dio che sente il bisogno di partecipare la sua gioia, la 
sua felicità riversandola sulle creature e rendendole capaci di questo 
dono. E quando l’uomo infranse la sua alleanza Dio non lo ha abban-
donato. Questo il significato dell’alleanza: una follia d’amore.
Veniamo ora al testo della lectio. Propongo due brani. Il primo è 
Esodo 19, 1-8. Può essere intitolato: «La preparazione dell’allean-
za». L’alleanza è vista come un rito, un momento solenne, in cui i 
due partners si impegnano con un giuramento. C’è tutto un rituale 
che Dio stesso osserva perché l’uomo creda che l’alleanza è vera. Ad 
Abramo dice di tagliare in due gli animali, di passarci in mezzo con 
una torcia fumante. Quindi un fulmine consuma le vittime. Quel 
fuoco che consuma è Dio stesso.



59Proposta Educativa n. 3_2020

In ebraico si dice tagliare l’alleanza. Alludendo con ciò al rito di ta-
gliare l’animale, separando una parte dall’altra. I due partners, te-
nendosi per la mano, passavano in mezzo alle due parti dicendo la 
seguente formula «Possa succedere a noi, o a chi di noi non rispetta 
l’alleanza , come è successo a questo animale se non rispettiamo l’al-
leanza». Questo era un impegno molto più forte, un vero e proprio 
rito sacro. Dio allora si assoggetta a questo rito, perché l’uomo creda 
veramente che lui è entrato in alleanza con Dio.
Leggiamo ora Es 19,1-8.
Di questo piccolo brano, che può essere considerato come il preludio 
dell’alleanza, riprendo un’immagine, un termine ed una formula.
L’immagine è quella dell’aquila. Dio dice: «Voi avete visto come io 
vi ho sollevato su ali d’aquila». È un’immagine potente e delicata. 
Rievoca l’azione di Dio il quale attira il popolo a sè, colmando l’infi-
nita distanza che c’è tra Lui e Israele. L’immagine non è crepuscolare 
o decadente: «Io ti ho sollevato come un padre solleva il suo bimbo 
fino alla sua guancia». Ti ho preso in braccio, ti ho sollevato fino a 
me!
Il termine è proprietà: «Ora, se vorrete ascoltare la mia voce, custo-
direte la mia alleanza, voi sarete per me la proprietà tra tutti i popoli 
perché mia è tutta la terra». In che senso però Israele è proprietà di 
Dio? Non è solo in forza della creazione, ma anche in forza dell’ alle-
anza. Per comprendere ciò occorre spiegare il concetto di «peculio». 
Il nostro termine «peculiare», sappiamo, deriva da «peculium». Il pe-
culium deriva da «pecus», ed era riferito a quel numero di pecore che 
il servo pastore riceveva dal padrone, come ricompensa del suo lavo-
ro. Egli pascolava tutte le pecore del gregge, ma all’interno del gregge 
vi era quel numero che era di sua proprietà, e quindi guardate con 
amore di predilezione. Ecco in che senso Dio guarda al suo popolo, 
come a sua proprietà, come a suo «peculium», che cura e conserva 
gelosamente.
La formula è «quanto il Signore ha detto noi lo faremo». Il Signore 
ordina a Mosè di andare dal popolo con l’ordine: «queste parole di-
rai agli lsraeliti». Mosè convoca gli anziani, riferisce la proposta del 
Signore, la sua intenzione di stringere un patto di alleanza con il suo 
popolo. Questi accetta dicendo: «Quanto il Signore ha detto noi lo 
faremo». Nei due verbi, «dire» e «fare» è indicata l’azione del Signore 
che «parla», comanda e del popolo che «fa», esegue. Allora Mosè tor-
na dal Signore per riferire quanto il popolo aveva deciso.



60 Proposta Educativa n.3_2020

Per la stipulazione dell’alleanza andiamo a Es 24,1-11.
Qui abbiamo gli elementi, gli ingredienti basilari del rito di alleanza fra 
Dio ed il popolo. È ancora Mosè che va a riferire le parole del Signore 
ed il popolo risponde: «Tutti i comandi che ci ha dati il Signore noi li 
eseguiremo». Mosè costruisce un altare: il Dio di Israele è un Dio tra-
scendente, a differenza degli idoli cananei e degli dei egiziani materia-
lizzanti in un vitello. L’altare è il simbolo di Dio trascendente, invisi-
bile. Abbiamo, così, da una parte l’altare, dall’altra il popolo. In mezzo 
c’è Mosè, un mediatore, che fa da portavoce tra Dio e il popolo. Mosè 
costruisce l’altare con dodici stele che rappresentano le dodici tribù.
Al versetto 5 leggiamo: «Incaricò alcuni giovani tra gli Israeliti’ di of-
frire olocausti, di sacrificare giovenchi come sacrifici di comunione 
per il Signore». L’alleanza era qualcosa di sacro. Quando due persone 
vendevano una casa o un campo facevano alleanza, celebravano cioè 
il sacrificio, il sacrificio di alleanza. Cioè si chiamava Dio come ga-
rante, come testimone e si offriva il sacrificio. Noi oggi, quando si fa 
un contratto, andiamo dal notaio. Gli ebrei andavano dal sacerdote, 
al tempio, per avere Dio come garante. Offrivano i sacrifici di comu-
nione. Qui a fare le offerte sono i giovani, coloro che rappresentano il 
futuro del popolo, quindi coloro che devono ricordare, tramandare 
alle generazioni future l’impegno preso. L’impegno di Dio e l’impe-
gno con Dio è per sempre.
«Mosè prese la metà del sangue e la mise in tanti catini e ne versò l’al-
tra metà sull’altare». Questa espressione richiama il patto di sangue. 
Il sangue degli animali sacrificati veniva versato in catini e parte di 
esso veniva spalmato sull’altare, a sugello del patto che si stava cele-
brando. Per avere un’idea si può ricordare l’usanza di alcune tribù di 
pellerossa dove per stringere un patto ci si tagliava i polsi e quindi ci 
si stringeva la mano perché il sangue dell’uno si fondesse con quello 
dell’altro. Si diventava come fratelli, per cui tradire il patto significa-
va tradire il proprio sangue.
Mosè, quindi, prende il libro dell’Alleanza e lo legge alla presenza 
del popolo, il quale risponde «quanto il Signore ha ordinato noi lo 
faremo e lo eseguiremo». La traduzione più precisa dovrebbe essere: 
«Quanto il Signore ha ordinato noi faremo e ascolteremo». Sembra 
una stonatura, perché prima si ascolta e poi si fa. Ma per Israele è tut-
to il contrario, prima si fa e poi si ascolta. Cioè la verità dell’ascolto 
non è nei padiglioni auricolari, non è nella memoria, ma nella vita. 
lo dimostro di aver ascoltato quando ho vissuto. Perciò prima vivo e 



61Proposta Educativa n. 3_2020

poi dico che ho ascoltato. Ed è la formula di alleanza che abbiamo vi-
sto prima, in Esodo 19, «quanto il Signore ha detto , noi lo faremo».
Attenzione ai due verbi: dire, fare. Di essi abbiamo traccia anche nel 
Nuovo Testamento. Per la prima volta li incontriamo nell’Annun-
ciazione, quando Maria di Nazareth risponde all’angelo: «Si faccia 
di me quello che tu hai detto», cioè, «secondo la tua parola». Maria 
entra nella logica dell’alleanza. L’umilissima, poverissima Myriam di 
Nazareth ha capito che l’angelo lì non è andato per farle i compli-
menti. «Rallegrati Maria, piena di grazia …». Ma le propone di aderi-
re o meno a un’alleanza. Era una cosa inaudita, perché il rito del rin-
novamento dell’alleanza avveniva una sola volta all’anno, quando il 
sommo sacerdote superava la tenda, il velo del tempio e pronunciava 
il nome impronunciabile di Dio «Jahvè, Dio con noi» e poi andava a 
gridare questo nome davanti al popolo e questi si prostrava, perché 
Dio per un altro anno rinnovava il suo patto.
Ora l’angelo non va a Gerusalemme, va a Nazareth; non va dal sa-
cerdote, va da una donna e Maria risponde «Quello che Dio dice, si 
compia». Proprio nella logica dell’alleanza. Dice San Tommaso che 
Maria risponde dal suo sì «loquo potiris humanae naturae», abbia-
mo visto l’umanità, cioè Maria si sente interpellata come la figlia di 
Israele, la vergine di Israele che riassume tutta la nuova umanità. E 
Maria dunque accetta di fare l’alleanza, né più, né meno.
Una seconda volta incontriamo questi verbi nell’episodio delle nozze 
di Cana. Maria fa presente al Figlio che il vino è finito. Già il con-
testo, una festa di nozze, richiama immediatamente la simbologia 
dell’alleanza. Ricordiamo Osea che dice: «Come uno sposo sposa una 
vergine, così io ti fidanzerò a me, ti farò mia sposa per sempre, nella 
giustizia e nella fedeltà». Maria vede che il vino è finito, e anche il 
vino era il simbolo dell’alleanza. Amos descrive una colata di mosto, 
un vino sovrabbondante che viene giù da Gerusalemme. Ezechiele 
parla di «carni raffinate, vini raffinati, carni succulente».
È Gesù che dice: «Donna che vuoi da me?». La chiama donna e non 
madre, non per mettere distanza, ma quasi per dire: «Guarda, Maria, 
tu non sei grande semplicemente perché mi hai dato la vita, ma per-
ché tu sei la «donna», chiamata a rinnovare l’alleanza. Anche sotto 
croce la chiamò allo stesso modo: «Donna ecco il tuo figlio». Gesù, 
pertanto, dice a Maria che non è ancora giunto il tempo dell’allean-
za. Maria capisce bene e ordina ai servi: «Fate quello che vi dirà». 
La traduzione non rende bene l’originale. Il testo greco è molto più 



62 Proposta Educativa n.3_2020

forte e dice così: «Qualunque cosa vi dirà, voi fatela». Notate i due 
verbi, dire e fare. Maria, che già aveva fatto la sua prima alleanza con 
il «fiat» dell’annunciazione, qui appare non solo discepola, ma anche 
maestra della nuova alleanza. Dice, infatti, ai servi «qualunque cosa 
vi dirà, voi fatela». Questa frase è molto più forte che non «fate quello 
che vi dirà»: include una disponibilità interiore ad eseguire la volon-
tà del Figlio, qualunque essa sia, proprio nella logica dell’alleanza.
Quell’acqua diventa vino, il vino della nuova alleanza.
Da questa apparente digressione si vede come la Bibbia sia una com-
posizione tale per «cui una parola e un concetto quasi per vibrazione 
fanno entrare in risonanza tante altre parti».
Allora Mosè prese il sangue che scorreva intorno all’altare e con 
esso asperse il popolo: è il sangue dell’alleanza, il patto di sangue. 
Tra Dio, attraverso il simbolo dall’altare, e il popolo ora c’è lo stes-
so sangue, sicché Dio diventa fratello di sangue del popolo. «Ecco 
il sangue dell’alleanza che il Signore ha concluso con voi sulla base 
di tutte queste parole». Con questo rito entriamo già nella logica 
dell’Eucaristia. Se non capiamo questo passo, non capiamo Gesù 
che «prese il calice del vino e benedisse». Gesù prende la coppa 
di vino rosso che in ogni famiglia degli Ebrei, la sera di Pasqua, 
passava di mano in mano per ricordare l’alleanza. Gesù compie 
lo stesso gesto di un capofamiglia ebreo. Con una differenza so-
stanziale: mentre il capofamiglia ebreo orientava quell’atto verso il 
passato, come memoria dell’alleanza antica, Gesù, invece, inaugura 
una nuova alleanza: «Prendete e bevetene tutti, questo è il calice 
del mio sangue per la nuova ed eterna alleanza, sparso per voi e 
per i molti». Il testo liturgico dell’Eucarestia dice: «sparso per voi 
e per tutti». L’espressione rende meglio il concetto originale bene 
espresso dal latino «quod pro vobis et pro multis effundetur». Dove 
il termine «i molti» si rifà alla grammatica ebraica che usa questo 
termine per indicare la totalità, più di quanto non faccia con la pa-
rola «tutti», che può anche riferirsi al «tutti» di un piccolo gruppo. 
Prendiamo il cap. 7 dell’Apocalisse. Prima si parla di una «molti-
tudine» riferita ai «dodicimila della tribù di Giuda…», poi parla 
di «centoquarantaquattromila». Sembrerebbe in questo modo una 
moltitudine, ma a numero chiuso. Sono tanti, ma non sono tutti. 
Alla fine però aggiunge: «Dopo di ciò vidi una moltitudine immen-
sa che nessuno poteva contare». Ecco la moltitudine, una sovrab-
bondanza, una totalità reale.



63Proposta Educativa n. 3_2020

Torniamo al brano dell’Esodo. Conclude così: «Essi videro Dio, e 
tuttavia mangiarono e bevvero» (Es 19,11). Il sacrificio di alleanza si 
concludeva mangiando insieme. Qui sono presenti gli elementi base 
della Messa: c’è prima la liturgia della Parola e poi quella Eucaristica, 
che è un mangiare alla cena del Signore, l’alleanza.
Indicazioni per la lectio: si legga questo testo, con lo stesso stupore 
degli ebrei nel ripensare e nel celebrare l’alleanza. Ripensando so-
prattutto all’alleanza inaugurata da Cristo, di cui facciamo memoria 
nell’Eucaristia.
Indicazioni per la meditatio: la meditazione non consiste tanto nel 
riflettere molto, ma nel verificare la mia vita misurandola con il 
messaggio della parola letta. Propongo una domanda semplicissi-
ma: concepisco la mia vita come un’alleanza d’amore con Dio? È un 
ascolto continuo di Dio secondo l’invito di Maria: «Qualunque cosa 
vi dirà voi fatela»?
Indicazioni per l’oratio: qui il discepolo parla al Signore. Nella medi-
tatio il discepolo parla con se stesso, si fa delle domande, si interroga, 
si vede come in trasparenza alla luce della Parola. Nella oratio si par-
la al Signore, si dialoga con Lui. Dice Sant’Ignazio: «Pregare è come 
parlare ad un amico». Un dialogo che è bene iniziare con le parole 
stesse di Dio, con una parola ispirata. I Salmi, per esempio. Essi ci 
introducono al dialogo con Dio, con le stesse parole di Dio.
Propongo il Salmo 23(22). È il Salmo dell’alleanza, descritta attra-
verso il rapporto di intimità tra la pecora ed il suo pastore. C’è un 
detto arabo che dice così: «In una notte nera, su una pietra nera una 
formica nera, Dio la vede». Il Signore è il Dio di tutti, ma è il mio Dio. 
Maria canta così: «L’anima mia magnifica il Signore, e il mio spirito 
esulta in Dio, mio Salvatore». È il «mio». Un aggettivo che Lui mi 
abilita a dire per tradurre un rapporto di esclusività, come se ci fossi 
solo io e Lui. Un rapporto in forza del quale «su pascoli erbosi mi fa 
riposare, ad acque tranquille mi conduce». Il Signore mi dà ciò che 
mi serve per vivere, il cibo e l’acqua.
È un salmo pasquale, un salmo di alleanza. Perciò si canta la notte 
di Pasqua. I catecumeni del IV-V secolo, durante il battesimo, pro-
cedendo dal fonte battesimale verso l’altare cantavano questo salmo.
Sarebbe interessante rileggere il racconto della moltiplicazione dei pani 
in Marco 6. In esso vengono ripresi diversi elementi presenti in questo 
salmo. «Il Signore li fa adagiare sull’erba verde», e Giovanni aggiunge: 
«c’era molta erba». Li fa dividere a gruppi di cento e di cinquanta.



64 Proposta Educativa n.3_2020

«Il Signore mi fa riposare». È un verbo presente in Marco, quando 
Cristo prende i suoi discepoli in disparte per riposare un poco. Gesù 
si presenta come il pastore.
«Se dovessi camminare in una valle oscura non temerei alcun male». 
Fino ad ora è stato un soliloquio. Poi improvvisamente si introduce 
un rapporto a due: «Tu sei con me». «Tu con me» è la causa dell’alle-
anza. Quando nell’A.T. Dio parla della sua alleanza dice sempre: «Io 
sarò il vostro Dio e voi sarete il mio popolo»: è il patto di alleanza.
«Il tuo bastone ed il tuo vincastro mi danno sicurezza». Ciò che do-
vrebbe mettere paura in realtà dà sicurezza. Il bastone e il vincastro 
sono segno di protezione.
Il salmo presenta poi una seconda immagine: quella dell’ospite. «Da-
vanti a me tu prepari una mensa; sotto gli occhi dei miei nemici co-
spargi di olio il mio capo, il mio calice trabocca». Da pecora che man-
gia solo ciò che il padrone gli mette davanti, il salmista diventa ospite. 
Gli viene messo sul capo l’olio profumato, gesto di ospitalità molto in 
uso nell’antico oriente. Quel gesto che Gesù si sarebbe aspettato en-
trando in casa di Simone, e che invece ha avuto dalla peccatrice.
«Il mio calice trabocca». L’ospitalità del Signore è senza misura, fino 
a far traboccare il bicchiere.
«Felicità e grazie mi saranno compagne tutti i giorni della mia vita, 
abiterò nella casa del Signore per lunghissimi anni». Il salmista dopo 
aver parlato con il Signore riprende a parlare con se stesso e dice: 
mi è toccata una fortuna incalcolabile. In compagnia con il Signore 
sperimento in modo autentico la gioia dell’anima, che mi accompa-
gnerà per tutta la vita e nessuno potrà togliermi.
Per la contemplatio: ci mettiamo davanti al Pane Eucaristico, reci-
tiamo lentamente questo salmo. Poi stiamo come il contadino di cui 
parla il Curato d’Ars, davanti al Signore, senza dire niente: «io guar-
do Lui e Lui guarda me». Questa è la contemplazione.

Quarta lectio

6. La libertà come attesa di una liberta’ piu grande (es 32-34)

La parola centrale di questa lectio è «attesa». Vi è anche la parola 
«libertà», ma questa, come abbiamo visto è come il filo conduttore 

che attraversa i quattro tempi di questo nostro cammino.
Promessa di libertà e liberazione, alleanza e attesa: sono le quattro 
parole che costituiscono la grammatica di base del vocabolario bi-



65Proposta Educativa n. 3_2020

blico. In questa meditazione vogliamo insistere sull’atteggiamento 
dell’attesa, dimensione fondamentale della vita cristiana.
Per introdurre richiamo una provocazione del giornalista Luigi Ac-
cattali, vaticanista molto noto. Qualche anno fa in un dibattito con 
il Cardinal Martini, a Milano, egli rimproverò alla chiesa italiana un 
certo appiattimento sul sociale più che una proiezione verso «l’attesa 
escatologica». Una chiesa, cioè, molto impegnata nella promozione 
umana, nella costruzione di una nuova civiltà e poco protesa verso 
l’avvenire ultimo. A partire anche dalle sue esperienze personali, mol-
to a contatto con l’esperienza della morte (una cognata prima e la 
moglie poi), il giornalista, affermava che come uomo e come cristiano 
aveva bisogno di essere confermato nella speranza di non morire (il 
titolo di un suo recente libro era proprio «La speranza di non mo-
rire»). Non voleva un annuncio fatto solo di promesse terrene, una 
società più giusta. Non gli bastava. E disse: «A parità di condizioni tra 
una chiesa che si impegna molto nel costruire asili, ospedali, scuole, 
ecc. e una chiesa, una parrocchia, una comunità che non fa niente di 
questo, ma che mi annuncia la resurrezione, io preferisco la seconda». 
Il card. Martini rispose giustamente che per la chiesa le due prospetti-
ve non sono alternative. Sta qui anzi la grande sfida della chiesa italia-
na con le sue linee pastorali di questi ultimi decenni, da Evangelizza-
zione e promozione umana a Evangelizzazione e testimonianza della 
carità, tutta protesa a coniugare la storia presente con quella futura. 
Però rimane valida la provocazione di Accattoli.
Premettiamo anche per questa lectio una preghiera: «Ti ringraziamo 
Signore Gesù, perché in questi giorni tu ci hai condotto nel deserto, 
hai parlato al nostro cuore, ci hai fatto scoprire il nostro Egitto e hai 
smascherato i tanti faraoni che ci opprimono, ci hai fatto sentire il 
brivido della libertà e ci hai fatto intraprendere una nuova marcia 
verso la terra della libertà. E ora che questo cammino sta per finire, 
inizia il cammino della vita, lo riprendiamo nella quotidianità delle 
nostre famiglie, del nostro lavoro, delle nostre comunità. Tu hai par-
lato al nostro cuore e il nostro cuore è sobbalzato di gioia, ti abbiamo 
riconosciuto allo spezzare del pane, ora ti preghiamo. Resta con noi 
e cammina con noi fino all’incontro senza velo nel sabato senza tra-
monto. Gloria a te che vivi e regni nei secoli dei secoli. Amen».
Oggetto della nostra lectio è Esodo: Es 32; 33 e 34.
Come va a finire la storia dell’Esodo? Va a finire da dove era comincia-
ta. Cioè, nonostante tutto, il popolo si porta dentro una forte voglia di 



66 Proposta Educativa n.3_2020

Egitto. Stava meglio lì. Si rende conto che la libertà costa. E fa questo 
ragionamento: meglio schiavi a pancia piena che liberi a pancia vuota.
Qui si potrebbe ricordare quella pagina stupenda di Dostojevsky nei 
Fratelli Karamazov, dove è presentata la leggenda del Grande Inqui-
sitore. Quando Cristo torna sulla terra – ricordiamo che Dostojevsky 
è credente, crede profondamente nella divinità di Cristo, ma non 
nella chiesa cattolica ed è particolarmente critico con i gesuiti - viene 
imprigionato proprio dalla chiesa cattolica, dal tribunale dell’Inqui-
sizione, viene processato e messo in carcere. Allora il Grande Inqui-
sitore, raffigurato in un cardinale, va a trovare il Cristo nel carcere 
gli propone l’autocritica: «Di che hai sbagliato tutto e ti libereremo. 
Non sei tu il Cristo! Non è possibile!». A questo punto il Grande 
Inquisitore assume l’aspetto luciferino di Satana - il tentatore nel de-
serto - e con la finezza poetica Dostojevsky ricostruisce le tentazioni 
del deserto, attualizzandole e mettendole in bocca a questo cardinale 
dal volto emaciato, gelido, con lo sguardo vitreo, che dice a Cristo: 
«Ma lo vedi tu questo gregge dell’umanità che ti viene dietro? Prendi 
queste pietre in questo nudo e rovente deserto e cambiale in pane! E 
tutta questa gente striscerà pancia a terra e ti adorerà e ti riconoscerà! 
Ma tu non hai voluto. Hai preferito un sì libero ad un consenso ot-
tenuto per ricatto e allora devi andare a morte! Non puoi essere tu il 
Messia».
Israele vinto dalla nostalgia del passato e dall’incapacità di affrontare 
i rischi della libertà, cede alla tentazione e si costruisce il vitello d’o-
ro. Il popolo non vuole tanto adorare il vitello, ma vuole un dio che 
si possa vedere e toccare, un dio che si possa manipolare e si lasci 
condizionare, che si possa ricattare. È l’immagine del dio egiziano, di 
un dio pagano, l’idolo che ti promette se tu gli dai.
La descrizione che fa il testo di questo episodio è altamente vivace e 
drammatica. Mosè scende dal monte e sente il suono delle danze. Il 
popolo che era sposato con Dio si abbandona al peccato di adulterio, 
di prostituzione all’idolo. Il Signore allora dà ordine a Mosè di abbat-
tere il vitello d’oro, di triturarlo, di mescolarlo con l’acqua bollente 
perché la gente lo possa bere. Il popolo, così, mangia il frutto del suo 
stesso peccato. E si rinnova l’alleanza.
La libertà, come si vede, è sempre insidiata e minacciata, perché è una 
libertà proiettata verso una libertà più grande. La libertà che Dio dà 
su questa terra è attesa di una libertà più grande. Quello che il popolo 
compie è un cammino di liberazione verso la libertà totale, definitiva.



67Proposta Educativa n. 3_2020

Per meglio cogliere questo messaggio, occorre tener presenti diversi 
testi biblici. Un esegeta ha detto che la speranza, l’attesa messianica è 
la spina dorsale che sostiene tutta la Bibbia.
Partiamo da Deuteronomio 18,9.15ss.
Il Deuteronomio è costituito da una serie di omelie messe in bocca a 
Mosè. Ma è un libro posteriore, quindi una ricostruzione postuma. 
Ed è come una meditazione, una lectio sul passato. Ma un passato 
attualizzato e letto in chiave futura, di attesa.
«Quando sarai entrato nel paese che il tuo Dio sta per darti»: Mosè 
immagina di rivolgersi al popolo, quasi a dirgli: ho fatto tutto il cam-
mino, ma non posso entrare. Voi, invece, entrerete. Perciò tu, popolo 
di Israele «quando sarai entrato nel paese che il Signore tuo Dio sta 
per darti, non imparerai a commette gli abomini delle nazioni che vi 
abitano. Non si trovi in mezzo a te chi immola, facendoli passare per 
il fuoco il suo figlio o la sua figlia…» (vv. 9-10).
Non si sacrifichino bambini! Presso i popoli di Canaan, quando si 
fondava una città, c’era l’usanza di compiere dei sacrifici in cui si 
immolavano dei bambini per propiziare il favore della divinità sulla 
città. Ecco il dio ricattabile. «Non si trovi in mezzo a te né chi eserciti 
la divinazione, il sortilegio o l’augurio o la magia; né chi faccia in-
cantesimi o consulti gli spiriti, né chi interroghi i morti (…) Tu sarai 
irreprensibile verso il Signore tuo Dio» (vv. 10-13).
Ed ecco il punto: «Il Signore tuo Dio susciterà per te, in mezzo a te, 
fra i tuoi fratelli, un profeta pari a me; a lui darete ascolto» (v.15). 
Qui Mosè chiude il suo messaggio rilanciando la promessa, l’attesa. 
È sempre così: l’alleanza si conclude, si apre sul futuro. E più avanti 
prosegue: «Il Signore mi rispose: Io susciterò loro un profeta in mez-
zo ai loro fratelli e metterò in bocca le mie parole ed egli dirà loro 
quanto io gli comanderò. Se qualcuno non ascolterà le parole che io 
gli dirò, gliene domanderò conto».(vv. 18-19). Il cammino di libera-
zione non è possibile senza un profeta, senza accogliere questo dono 
che Dio garantisce.
Come va a finire questa storia? Andiamo al cap. 34 del Deuterono-
mio. Lì viene descritta la morte di Mosè.
Facciamo una piccola digressione. Si credeva nel passato che i libri del 
Pentateuco fossero stati scritti da Mosè. Il primo ad avanzare l’ipo-
tesi dell’inesattezza di questa convinzione fu il medico personale del 
re Sole, Luigi XIV, Jean Ascrique (?). Egli, appassionato cultore della 
Bibbia, leggendo il Pentateuco, si accorse che i primi cinque libri non 



68 Proposta Educativa n.3_2020

potevano essere stati scritti da Mosè in quanto vi è descritta anche 
la sua morte. Come poteva da vivo, scrivere della sua morte? Inol-
tre si rese anche conto che il nome di Dio, nel Pentateuco, qualche 
volta ricorra come ]ahvè, qualche volta come Elohim. E prendendo, 
per esempio, racconti come quelli del diluvio ne ha scorporato i ver-
setti, mettendo in una pagina tutti i versetti in cui Dio viene chia-
mato il Jahvè, una pagina in cui viene chiamato Elohim e ha notato 
che sono praticamente due racconti paralleli. In uno, per esempio, si 
parla di Noè che manda la colomba, in un altro invece si parla di un 
corvo. Allora, concluse il medico, si tratta di un doppione, di due rac-
conti incastrati tra loro. E ne ha dedotto che c’erano delle fonti; cosa 
poi confermate da esegeti molto più attrezzati, i quali sono riusciti a 
scomporre il Pentateuco e a ricostruire le fonti che c’erano dietro.
Torniamo al testo. Nelle ultime righe del Deuteronomio dove vie-
ne descritta la morte di Mosè, il quale dal monte Pisga contempla il 
panorama incantevole della terra promessa, sulla quale non metterà 
mai piede, si legge in una sorta di elogio funebre: «Non è più sorto 
in Israele un profeta come Mosè – lui, con il quale il Signore parla-
va faccia a faccia – per tutti i segni e prodigi che il Signore lo aveva 
mandato a compiere nel paese d’Egitto, contro il faraone, contro i 
suoi ministri e contro tutto il suo paese, e per la mano potente e il 
terrore grande con cui Mosè aveva operato davanti agli occhi di tutto 
Israele» (vv. 10-12).
In un certo senso qui sembrerebbe smentita la promessa. Dio, infatti, 
per bocca di Mosè aveva annunciato un profeta pari a lui. Ma vari 
secoli dopo, quando viene scritto il libro del Deuteronomio, si dice: 
non è più sorto un profeta come Mosè. Tutto l’Antico Testamento si 
chiude con questa attesa: non è ancora venuto uno come Mosè. Gesù 
di Nazareth quando si farà interprete della legge di Mosè, correg-
gendola e orientandola, come nel discorso della montagna, - «Ave-
te inteso che fu detto occhio per occhio, dente per dente; ma io vi 
dico…»- andò incontro alla più dura delle contestazioni. A nessun 
rabbì in Israele era permesso di criticare o modificare, pena l’imme-
diata radiazione dall’albo dei rabbini e in caso di recidiva era sogget-
to alla lapidazione. Gesù, al contrario, con la pretesa di correggere 
la legge si dichiara non solo pari, ma superiore a Mosè. In una delle 
prime prediche di Pietro, dopo la guarigione dello storpio, viene ci-
tato Deuteronomio 18,15.19: «Egli deve essere accolto in cielo fino ai 
tempi della restaurazione delle cose, come ha detto Dio fin dall’anti-



69Proposta Educativa n. 3_2020

chità, per bocca dei suoi santi profeti. Mosè, infatti, disse: “Il Signore 
vostro Dio vi farà sorgere un profeta come me in mezzo ai vostri fra-
telli; voi lo ascolterete in tutto ciò egli vi dirà e chiunque non ascol-
terà quel profeta sarà estirpato di mezzo al popolo”…» (At 3,21-23).
La promessa, cioè, si è compiuta: è arrivato finalmente il profeta pari, 
addirittura superiore a Mosè. E si è compiuta non nel senso che è sta-
ta mantenuta, ma nel senso che è stata superata. Dio fa sempre così: 
quando promette, mantiene sempre più di quanto ha promesso.
Ora, concretamente, che cosa significa attesa degli ultimi giorni?
Per capire, fra i tanti brani possibili, vediamo Is 9,1-6.
È un brano che viene letto durante la notte di Natale. Il contesto. Si 
parla di «terre umiliate da Dio»: sono le tribù del regno del Nord, 
che hanno dovuto subire l’invasione del terribile re assiro, nel 732. Il 
passato di questa terra, quindi, è sotto il segno della umiliazione. Dio 
ogni tanto prende la frusta per correggere il suo popolo, per educar-
lo. Egli è un padre che sa e vuole educare. «Quale è il padre – dice la 
Lettera agli Ebrei – che non corregge i suo figli?».
«Ma in futuro renderà gloriosa la via del mare, oltre il Giordano e la 
curva di Goim (cioè la Galilea)» (Is 9,1). Tutto questo si compirà con 
la venuta di Gesù. Nazareth si trova nella Galilea; e questa era con-
siderata terra pagana; perché al confine con i pagani. Invece quella 
terra disprezzata dai sudisti, in questo caso Gerusalemme, conoscerà 
la liberazione. Liberazione descritta da Isaia in termini idilliaci at-
traverso simboli gravidi di futuro, per raffigurare il nuovo mondo 
che si inaugurerà quando Dio verrà a visitare il suo popolo. I termini 
vengono messi al passato, secondo la consuetudine dei profeti. Co-
storo per parlare del futuro si rivolgono al passato, per cui il passato 
diventa paradigma del futuro.
I verbi sono anche essi contraddittori, paradossali. Mentre tutto que-
sto oracolo è formulato al passato («il popolo camminava nelle tene-
bre e vide…»), improvvisamente, alla fine, cambia direzione: «Que-
sto farà lo zelo del Signore degli eserciti». Lo ha fatto o lo farà? Noi 
diciamo: lo ha fatto e lo farà. Non nel senso di una seconda edizio-
ne, rivista e corretta, del passato; il futuro è sempre una cosa nuova, 
nuova e sempre antica. Dio, infatti pur rimanendo sempre se stesso, 
sa anche essere sempre nuovo. Questo è il paradosso del cammino di 
Dio con il suo popolo.
Il futuro verso il quale si proietta l’attesa di Israele è innanzitutto un 
futuro di luce. Qui selezioniamo i simboli che servono per descri-



70 Proposta Educativa n.3_2020

verlo: il popolo che camminava nelle tenebre vide una grande luce. Il 
primo simbolo è la luce. Il futuro è un futuro di luce.
Al versetto – 2 si legge: «Hai moltiplicato la gioia». Il secondo simbo-
lo: la gioia. Come la gioia di un raccolto abbondante: si gioisce come 
quando si miete. La gioia di un popolo agricolo davanti a una messe 
sovrabbondante; la gioia di un popolo cacciatore quando si spartisce 
la preda o di un popolo guerriero quando si divide il bottino. Una 
gioia piena, sovrabbondante, quella promessa dal Signore.
Più avanti si legge: «Poiché il giogo che gli pesava e la sbarra sulle sue 
spalle, il bastone del suo aguzzino tu hai spezzato come al tempo di 
Madian». Il terzo simbolo: la libertà. Ancora il passato che indica il 
futuro. Come al tempo di Madian, quando Gedeone sgominò i po-
poli vicini che infastidivano continuamente Israele, il Signore spezza 
il giogo dell’oppressione, quasi un nuovo Esodo.
Leggiamo ancora: «Poiché ogni calzatura di soldato nella mischia, 
ed ogni mantello macchiato di sangue sarà bruciato, sarà esca del 
fuoco». Il quarto simbolo: la pace. Il quarto valore o dono è un 
futuro di pace. La calzatura che batte, che calpesta il terreno con 
passo pesante è quella del soldato. E il soldato richiama immediata-
mente la guerra. Questi passi di marcia, di guerra non si sentiranno 
più ed ogni mantello, ogni divisa militare sporcata dal sangue ne-
mico verrà bruciata.
Tutti questi doni, luce, gioia, libertà e pace, si concentrano nella fi-
gura di un bambino. «Perché un bambino è nato per noi». Qui Isaia 
si riferisce probabilmente all’Emmanuele, di cui aveva annunciato la 
nascita prodigiosa, perché la regina non aveva ancora avuto bambi-
ni, e fin quando non nasceva un bambino per Israele sarebbero stati 
tempi tristi. Finalmente però il principe ereditario era nato. «Perché 
un bambino è nato per noi, ci è stato dato un figlio». Il bambino è 
come la garanzia del futuro.
«Sulle sue spalle è il segno della sovranità»: queste piccole spalle por-
tano però il peso della sovranità. «Ed è chiamato consigliere ammi-
rabile, Dio potente, forte per sempre, principe della pace»: qui ci si 
rifà al cliché della intronizzazione regale del faraone o del re assiro. 
Quando il re saliva sul trono e prendeva un altro nome, come per il 
Papa da noi. Ed il nome nuovo del faraone era sempre simbolico, 
come avviene ancora nelle tribù primitive. Questo bambino è dotato 
di prerogative divine. Accanto ad ogni sostantivo ci sono gli aggetti-
vi divini: consigliere-ammirabile, Dio-potente, padre-per sempre (il 



71Proposta Educativa n. 3_2020

dono della fecondità), principe-della pace. Per Israele la pace non è 
semplicemente assenza di guerra, ma pienezza di vita.
Ed ecco il futuro: «Grande sarà il suo dominio e la pace non avrà fine 
sul trono di Davide e sul regno». Abbiamo infatti ìl principe ereditario.
Un regno che egli viene a rafforzare con «il diritto e la giustizia, ora 
e sempre; questo farà lo zelo del Signore». Questa civiltà dell’amore 
non è semplicemente una festa di grandi valori – pace, gioia, giusti-
zia, libertà, ma è rappresentata da una persona: il bambino, che noi 
cristiani sappiamo essere Gesù. L’attesa, allora è l’attesa del Messia, 
delle «cose nuove» e delle «cose ultime» che egli inaugurerà.
Passiamo ora a Is 43,16-19.
Facciamo una premessa. Per capire un oracolo profetico dobbiamo, 
per quanto possibile, ricostruirne il contesto storico, perché ogni pro-
fezia è datata, calata in un tempo e in una cultura. In tutte le profezie 
dell’Antico Testamento sono ben visibili le coordinate storico-geogra-
fiche in cui sono avvenute. Il profeta biblico è uno con gli occhi bene 
aperti sul presente, che intuisce il corso del futuro per uno speciale 
dono del Signore. Il profeta è un dono che Dio manda al popolo.
Nel testo in oggetto il profeta non è tanto Isaia, l’Isaia storico che è 
vissuto ai tempi della fondazione di Roma (750 a.C.). Sono passati più 
di due secoli da allora. Il popolo sta vivendo un nuovo Egitto. È stato 
deportato, nel 587, da Nabucodonosor in Babilonia, sperimenta un’al-
tra schiavitù. Dio interviene ancora ed annuncia un futuro dipinto con 
i colori del passato. «Così dice il Signore, che offrì una strada nel mare 
ed un sentiero in mezzo ad acque possenti, che fece uscire carri e ca-
valli, eserciti ed eroi insieme; essi giacciono morti, mai più si rialzeran-
no; si spensero come un lucignolo, sono estinti» (Is 43,16-17).
Una sorta di biglietto da visita, che richiama l’Esodo. Un Dio che apre 
una strada nel mare, che cancella il popolo oppressore come si spegne 
un lucignolo. È di nuovo il Dio della liberazione, che dice: «Non ricor-
date più le cose passate, non pensate più alle cose antiche. Ecco faccio 
una cosa nuova, proprio ora germoglia, non ve ne accorgete? Aprirò 
anche nel deserto una strada, immetterò fiumi nella steppa. Quel de-
serto che separa Babilonia da Gerusalemme diventa un tappeto fiorito 
per preparare il passaggio del popolo di Dio che ritornerà, facendogli 
sperimentare una liberazione molto più grande di quella del passato. 
Dio non fotocopia il passato, Dio non si ripete mai. Prospetta l’attesa 
di una cosa nuova. È la nuova Gerusalemme, il messia bambino, il 
salvatore bambino, il principe della pace definitiva.



72 Proposta Educativa n.3_2020

Prendiamo ora Is 60,1-6. L’esegesi da oltre un secolo aveva scoperto 
che nel grande arazzo dipinto da questo Isaia, c’erano almeno tre 
mani. La prova scientifica è stata effettuata ad Aquisgrana. Inserendo 
il testo di Isaia nel computer è stato facile riconoscere tre mani, e no-
tare che il materiale di Isaia era distribuito in tre direzioni. L’autore 
di questo libro, perciò, risulta essere un profeta anonimo che usa il 
nome di Isaia sia per ragioni di auto-accreditamento, (per dare cioè 
autorevolezza alle proprie parole), che di continuità ideale e conte-
nutistica con il vero Isaia. Come quando leggiamo ancora su «Topo-
lino» la firma di Walt Disney, ormai morto da tempo, per sottoline-
are la continuità nel tempo della sua creatura.
«Alzati, rivestiti di luce, perché viene la tua luce, la gloria del Signore 
brilla sopra di te. Poiché, ecco, le tenebre ricoprono la terra, nebbia 
fitta avvolge le nazioni; ma su di te risplende il Signore, la sua gloria 
appare su di te».
Gerusalemme è descritta come circonfusa della luce del Signore. 
Verso di essa si dirige una moltitudine di gente, come cuore del po-
polo credente e madre universale. Da notare che in questo brano 
il «particolarismo» di Israele, l’esclusività della salvezza operata da 
Dio, riceve un colpo durissimo: Gerusalemme è madre di tutti i po-
poli. Ancora oggi gli Ebrei hanno una grande venerazione per Geru-
salemme. Quando si incontrano a Tokyo o a New York, si salutano 
dandosi l’augurio di potersi incontrare a Gerusalemme.
Andiamo ora a Is 62,1-7. L’autore rivolgendosi a Gerusalemme in 
seconda persona dice: tu sei talmente nuova, che avrai pure un nome 
nuovo. Il suo futuro non sarà una semplice copia del passato, ma 
radicalmente diverso. Della città santa, si ha qui una visione quasi 
surreale, idealizzata. Visione dettata dall’emozione del pellegrino di 
fronte alla maestosità di Gerusalemme, con il suo tempio e le sue 
mura, città posta sul colle.
Notiamo anche una sovrapposizione di simboli. Un momento fa 
Gerusalemme era immaginata come una corona, adesso è la spo-
sa. Il costruttore è lo sposo. Rivolgendosi al popolo, l’autore dice: 
voi che ricordate il passato e le promesse, non datevi pace fino a 
quando queste non si compiranno, insistete con il Signore, perché 
le mantenga. 
Andiamo a Isaia 65,17. «Ecco io infatti creo nuovi cieli e nuove terra. 
Non si ricorderà più il passato, non verrà più in mente, perché si 
godrà e si gioirà sempre di quello che sto per creare, e farò di Ge-



73Proposta Educativa n. 3_2020

rusalemme una gioia, del suo popolo un gaudio». Qui si allarga no-
tevolmente l’orizzonte dell’attesa. Non più solo di una nuova Ge-
rusalemme, ma di nuovi cieli e di nuova terra. Cioè di un mondo 
nuovo, talmente bello, ricco di pace e di armonia da far dimenticare 
totalmente il passato.
Ancora, Is 66,12 ss.: «Poiché così dice il Signore: «Ecco, io farò scor-
rere verso di essa, come un fiume, la prosperità; come un torrente in 
piena la ricchezza dei popoli; i suoi bimbi saranno portati in brac-
cio, sulle ginocchia saranno accarezzati. Come una madre consola 
un figlio, così io li consolerò; in Gerusalemme sarete consolati. Voi 
lo vedrete e gioirà il vostro cuore, le vostra ossa saranno rigogliose 
come erba fresca».
La novità qui è data da un’immagine di grande tenerezza: Dio por-
terà in braccio i suoi bimbi e poggiandoli sulle ginocchia li accarez-
zerà, come una madre consola un figlio. Quindi, un Dio «materno». 
Immagine che ritroveremo in Gesù, quando le madri gli portano i 
loro bimbi e egli Gesù prendendoli in braccio, li accarezza, li bene-
dice (cf Mc 10). Quello di Gesù. Non è semplicemente una effusione 
spontanea ed imprevista, ma un gesto messianico. Cristo dà corpo, 
cuore e braccia al Dio della consolazione.
Prendiamo ora Ap 21. L’Apocalisse è l’ultimo libro della Bibbia, ma 
quello più infarcito di Antico Testamento. Il profeta, il veggente de-
scrive il futuro escatologico, il futuro ultimo riprendendo il simbolo 
antico, il simbolo di Gerusalemme. «Vidi poi un nuovo cielo ed una 
nuova terra». In una buona edizione si può vedere come le pagine 
dell’Apocalisse siano tutte intarsiate di righe in corsivo: sono le ci-
tazioni dell’Antico Testamento. Oppure nella Bibbia di Gerusalem-
me, al fianco, si hanno delle colonne fitte di numeri: sono i rimandi 
all’Antico Testamento.
Leggiamo: «[…] Perché il cielo e la terra di lì erano scomparsi ed 
il mare non c’era più». Agli Ebrei il mare incuteva timore, era sim-
bolo del male, ricordava l’Egitto. Per essere liberati dal mare ci vo-
leva la mano potente di Dio. Per questo si comprende il terrore 
dei discepoli durante la tempesta sul lago, in compagnia di Gesù: 
«Maestro, non ti importa che noi periamo?». Non si trattava sem-
plicemente dell’annegamento nel mare: era un andare nelle fauci 
del male. Nella simbologia biblica, mare è uguale a male. In questo 
testo dell’Apocalisse, quindi, il mare scompare. È il male è definiti-
vamente distrutto.



74 Proposta Educativa n.3_2020

«Vidi anche la città santa, la nuova Gerusalemme scendere da Dio 
pronta come una sposa adorna per il suo sposo»: secondo la ricor-
rente simbologia, la nuova città è descritta come una sposa. Immagi-
ne che viene ripresa anche l’epilogo del libro.
«Lo Spirito e la sposa [la sposa è la Gerusalemme nuova, la nuova 
umanità riconciliata e redenta] dicono “Vieni!”. E chi ascolta ripeta 
“Vieni!”. Chi ha sete venga; chi vuole attinga gratuitamente l’acqua 
della vita. […] Colui che attesta queste cose dice “Sì, verrò presto!” 
Amen. Vieni Signore Gesù. La grazia del Signore Gesù sia con tutti 
voi. Amen!» (Ap 22,17.20).
È l’amen finale, l’amen che suggella tutta la rivelazione, l’amen che 
racchiude il «vieni», dello Spirito e della sposa.
Ed il Signore risponde: «sì, verrò presto». Il cristiano è colui che vive 
nell’attesa della sua venuta. Lo diciamo sempre nella celebrazione 
dell’Eucaristia: «annunciamo la tua morte, Signore, proclamiamo la 
tua risurrezione , nell’attesa della tua venuta». I primi cristiani si sa-
lutavano dicendo: «Maranatà», cioè «Vieni, Signore Gesù».
L’attesa è l’anima della nostra fede, che traduce appunto in speranza 
l’attesa della Sua venuta.
Quindi, promessa, liberazione, speranza ed attesa. Sono le quattro pa-
role attorno a cui si sviluppa l’iter della nostra salvezza e tutte si richia-
mano indissolubilmente. L’alleanza è protesa ad alimentare l’attesa. 
Quando nella celebrazione eucaristica diciamo «… nell’attesa della 
Tua venuta», intendiamo che quando saremo ammessi alla cena e Lui 
verrà e ci servirà, noi saremo come la grande famiglia dei figli riuniti 
nel banchetto che il Padre dà in onore del Figlio, per celebrare le nozze 
del Figlio con la nuova umanità, con la nuova Gerusalemme.
Per la meditatio: ci poniamo una sola domanda: «Chi cerchi?». È la 
domanda di Gesù, il mattino della resurrezione. Lasciamo che Lui ci 
interroghi: «Chi cerchi, cosa, cerchi, cosa ti aspetti dalla vita, adesso?». 
E di nuovo ritorniamo a quello che dicevamo la prima sera: «Cerchi 
me?». Quando il Signore appare a Tommaso d’Aquino, ormai moren-
te, e gli dice: «Tommaso, hai scritto bene di me? Cosa vuoi in premio?», 
lui gli risponde: «Voglio Te, Signore!». Siamo coloro che attendono 
Lui, lo sposo, o ci aspettiamo altro? Senza farci prendere dalla febbre 
millenaristica, cerchiamo, tuttavia, di non fare la fine delle vergini stol-
te che dormono e vengono colte dallo Sposo con le lampade spente.
Per la oratio: ci serviamo del Salmo 16(15), che io chiamo il salmo di 
Vittorio Bachelet. Ogni domenica Vittorio Bachelet con la moglie Ma-



75Proposta Educativa n. 3_2020

ria Teresa si dedicava alla lettura della Bibbia; si preparavano insieme 
alla Eucarestia domenicale leggendo, ad esempio, un salmo. Quando 
venne assassinato, il segno nella sua Bibbia era sul salmo 16. Rita Bor-
sellino ha detto che lei con il fratello Paolo avevano l’abitudine, acqui-
sita da giovani, di non andare a dormire senza aver letto almeno un 
salmo. Quando poi si incontravano si confidavano le loro scoperte.
Il salmo è molto semplice, non ha bisogno di grandi spiegazioni. 
Esso è pervaso da un grande senso di fiducia. «Proteggimi o Dio, in 
te mi rifugio», nel senso di appagamento, perché tu, Signore, mi hai 
visitato, mi hai dato una eredità preziosa». Cioè, io sono il più for-
tunato di tutti perché il Signore è con me. Un salmo che si conclude 
con l’attesa di un futuro: «Mi indicherai il sentiero della vita. Gioia 
piena nella tua presenza; dolcezza senza fine la tua destra».
Per la contemplatio: si prenda la corona del Rosario e si ripeta tren-
ta, quaranta, cento volte, come una litania, l’ultima preghiera della 
Bibbia: «Vieni, Signore Gesù», fino a quando questa preghiera non 
sgorghi dal profondo del cuore.

7. Conclusione
Tento ora una conclusione, che in qualche modo dia il senso del 
cammino fatto in questi giorni.
Penso che oggi la spiritualità di un cristiano, in particolare di un 
laico, debba essere la spiritualità dell’esodo, la spiritualità della ten-
da. La nostra è in genere una spiritualità del tempio. Tenda signifi-
ca cammino, precarietà, rischio del deserto, comunanza con tutte 
le persone che camminano nel deserto, magari in direzione contra-
ria, significa ospitalità. Credo abbia visto giusto chi ha intravisto nel 
convegno di Palermo un forte impulso alla spiritualità. La crisi nelle 
nostre comunità è soprattutto spirituale. Occorre una nuova sintesi. 
Insieme bisogna riscrivere le linee di una nuova spiritualità, che io 
enuncerei così: non spiritualità del tempio, ma della tenda; non spi-
ritualità della città, ma del cammino. Spiritualità dell’esodo. Che non 
vuol dire enfatizzazione del «volontarismo» umano a scapito dell’i-
niziativa di Dio, ma un atteggiamento di fondo che ci porta a con-
cepire il nostro cammino di fede come una conversione continua, 
un tendere ai traguardi sempre più alti prospettatici dalla volontà di 
Dio. Occorre cioè evitare il rischio del pelagianesimo, l’antica eresia 
che metteva sullo stesso livello l’intervento di Dio, la volontà e la 
libertà dell’uomo. La Bibbia, ricordiamo, è scritta dagli uomini, dal 



76 Proposta Educativa n.3_2020

classico Isaia, dal romantico Geremia, ma è ispirata da Dio e quindi 
è sua parola, non più parola di uomo. Quando leggiamo, iniziamo 
con le parole: «Dal Vangelo di Luca», ma terminiamo con «Parola 
del Signore». Nella storia della salvezza c’è sempre questo intreccio: 
la grazia non fa da coperchio alla natura, ma la anima. C’è una pa-
gina molto bella di Kierkegaard in cui dice che Dio è onnipotente, è 
quando vuole può rinunciare alla sua onnipotenza. È talmente onni-
potente fino al punto di creare la libertà. Il vertice di questo intreccio, 
tra l’umanità e la divinità, si ha nell’incamazione, dove Maria può 
dire a Gesù, «Figlio mio», e Gesù può veramente dire a Maria, «Ma-
dre mia», però poi può anche dire in verità, «Padre mio»: è tutto di 
Maria ma è anche tutto del Padre.
Questo rischio del pelagianesimo non è così teorico, è un pericolo rea-
le, che si corre in continuazione. Lo sforzo che dobbiamo fare è quello 
di acquisire l’autentica mentalità del discepolo che fa discernimento 
nella vita non a partire da se stesso, ma da Dio: «Signore che cosa vuoi 
che io faccia?». Per non confondere i miei progetti con quelli di Dio.
La spiritualità dell’Esodo, inoltre, non può che essere la spiritualità 
della gioia. In un mondo lacerato dall’ansia, dall’angoscia, dalla pau-
ra, noi cristiani siamo chiamati a dare concretezza a quella parola 
che troviamo in Is 66,5: «Ascoltate la Parola del Signore, voi che ve-
nerate la sua Parola, hanno detto i vostri fratelli che vi odiano, che vi 
respingono a causa del mio nome, mostri il Signore la sua gloria e voi 
fateci vedere la vostra gioia». 
Il Signore cioè faccia vedere che c’è, ma lo faccia vedere attraverso la 
vostra gioia. Noi siamo chiamati a dare corposità alla gloria di Dio 
attraverso il miracolo della gioia. È un miracolo, perché là dove tutti 
avrebbero ragione di piangere, i cristiani sono quelli che hanno un 
Vangelo, cioè una bella notizia. Sono nella gioia non perché le cose 
vanno bene, ma perché amati da Dio.
La spiritualità dell’Esodo, ancora, è la spiritualità dell’essenziale. Ci ri-
corda che quando camminiamo il Signore cammina con noi. Il Ma-
gnificat che cantiamo tutti giorni sgorga non dall’aver convertito tanta 
gente, dall’aver riempito tante Chiese, dall’aver fatto adunate oceaniche. 
Questa è la spiritualità del tempio che può cedere al trionfalismo. Quella 
dell’Esodo è la spiritualità dei poveri, che ogni giorno possono dire: «Tu, 
Signore, non ci hai fatto mancare il pane quotidiano». È la spiritualità 
della liberazione, la cui sorgente è l’Eucarestia, il grande dono affidato 
alla chiesa che non sempre i cristiani apprezzano a fondo.



77Proposta Educativa n. 3_2020

La spiritualità dell’Esodo è; ancora, la spiritualità dell’itineranza, che 
in termini paolini può essere definita la spiritualità del «già» e del 
«non ancora». Nel senso che siamo già stati liberati, ma non lo siamo 
ancora pienamente. Questo imprime un dinamismo e una tensione 
feconda che non ci fa né ripiegare sulla nostalgia, né bruciare dalla 
febbre dell’impazienza. Il Sinodo di Nairobi sull’evangelizzazione di 
circa venti anni fa si concludeva con questa felice espressione: «La 
nuova generazione è questo: quando un credente dice a un non cre-
dente, a un non credente mendicante, dove «insieme… potranno 
trovare da mangiare». È molto bello. Il mendicante credente non è il 
padrone del pane, ma colui che può indicare al compagno di strada 
dove insieme possono trovare da mangiare.
È, infine, la nostra, la spiritualità dell’obbedienza. Una parola che 
dobbiamo sempre riscoprire. Don Milani aveva ragione, a suo tem-
po, nel dire che l’obbedienza non era più una virtù, perché era sta-
ta stravolta. In don Milani, invece, ci sono delle pagine molto belle 
sull’obbedienza. È una parola fondamentale nel cristianesimo. Pur-
troppo ne conosciamo le storpiature del maestro dei novizi che dice 
al novizio di andare nel deserto per ordinare alla tigre di andare da 
lui. Il novizio va nel deserto e intima alla tigre ciò che gli ha ordinato 
il maestro; la tigre ubbidisce e arriva davanti al maestro. A questo 
punto il novizio le ordina, in nome di Dio, di mangiare il maestro. Le 
storpiature dell’obbedienza rischiano talora di svilirne il valore più 
alto. L’obbedienza è rivolta essenzialmente a Dio, alla sua volontà, 
mediata attraverso le persone, che non per loro merito, né, speriamo, 
per mire umane, ma per puro dono occupano posti di guida.
Diceva, se non sbaglio, San Basilio: «L’obbedienza del cristiano non è 
quella né dello schiavo, né del mercenario, ma quella del figlio. Lo schia-
vo ubbidisce per paura e il mercenario per interesse, il figlio per amore».
Noi dobbiamo avere le antenne sempre puntate, per captare senza 
interferenze i messaggi di Dio e ritrasmetterli fedelmente ai nostri 
fratelli. Questa è la profezia del cristiano e del laico cristiano. Colui 
che ha le antenne puntate per accogliere la parola di Dio e comu-
nicarla agli altri. Quando faremo questo saremo davvero sale della 
terra e luce del mondo.



78 Proposta Educativa n.3_2020

Dammi la forza,

Veglia
di preghiera

SIGNORE
quaresima-pasqua

è il primo passo per imparare a 
vivere insieme sapendoci ricon-
ciliare. Riconoscere di essere fal-
libili, sapere ammettere i propri 
errori, e le proprie strette visuali, 
sono atteggiamenti che portano 
al confronto e quindi ci pongo-
no nella condizione di imparare 
l’uno dall’altro. Stasera, voglia-
mo mettere da parte i nostri fal-
limenti, aprendoci al desiderio di 
ascoltare Colui che ci parla, che 
ci rassicura che i nostri fallimen-
ti non ostacoleranno l’esperienza 
del suo amore e della nostra fra-
ternità.

Preghiera a cori alterni
Di questo ti prego, Signore
Colpisci, colpisci alla radice
la miseria che è nel mio cuore

Dammi la forza di sopportare
serenamente gioie e dolori.
Dammi la forza di rendere il mio 
amore

Canto
Presidente: Nel nome del Padre 
e del Figlio e dello Spirito santo. 
Tutti: Amen.
Presidente: Il Dio dell’amore e 
della misericordia, che in Cristo 
ci ha riconciliati a sé, per farci 
suoi amici, vi riempia della sua 
pace e del suo amore.
Tutti: Noi come fratelli credia-
mo in Lui, e la pace del cuore, 
scenda anche nel tuo Spirito.
Presidente: Fratelli e sorelle, 
questo tempo che ci viene dona-
to, possa essere un tentativo vero 
per accogliere la lieta novella 
dell’amore, dell’adozione a figli, 
e quindi, della fratellanza. Risco-
priamo ancora la riconciliazione 
come luogo di condivisione pur 
sapendo che la nostra esistenza 
personale e comunitaria, cono-
sce profonde e numerose ferite 
e dolorose divisioni. Ammette-
re che a volte siamo carichi di 
aggressività e di disgregazione, 



79Proposta Educativa n. 3_2020

utile e fecondo al tuo servizio

Dammi la forza di non rinnegare mai il povero
di non piegare le ginocchia
davanti all’insolenza dei potenti.

Dammi la forza di elevare il pensiero
sopra le meschinità della vita di ogni giorno
dammi la forza di arrendere con amore
la mia forza alla tua volontà (R. Tagore)

Presidente: O Padre, tu che sei misericordia senza fine, concedi a noi 
di accogliere, in questa celebrazione, il tuo amore più grande del no-
stro cuore, più forte del nostro peccato, più fedele delle nostre man-
canze. Te lo chiediamo per Cristo nostro Signore. 
Tutti: Amen.

Liturgia della Parola (Rom 12,3-7)
Fratelli, per la grazia che m’è stata data, io dico quindi a ciascuno fra 
voi che non abbia di sé un concetto più alto di quel che deve avere, 
ma abbia di sé un concetto sobrio, secondo la misura della fede che 
Dio ha assegnata a ciascuno. Poiché, siccome in un solo corpo ab-
biamo molte membra e tutte le membra non hanno un medesimo 
ufficio, così noi, che siamo molti, siamo un solo corpo in Cristo, e, 
individualmente, siamo membra l’uno dell’altro. E siccome abbiamo 
dei doni differenti secondo la grazia che ci è stata data, se abbiamo 
dono di profezia, profetizziamo secondo la proporzione della nostra 
fede; se di ministerio, attendiamo al ministerio; se d’insegnamento, 
all’insegnare.

Salmo 72 (due solisti che si alternano)
Quanto è buono Dio con i giusti,
con gli uomini dal cuore puro!

Per poco non inciampavano i miei piedi,
per un nulla vacillavano i miei passi,

perché ho invidiato i prepotenti,
vedendo la prosperità dei malvagi.



80 Proposta Educativa n.3_2020

Non c’è sofferenza per essi,
sano e pasciuto è il loro corpo.

Non conoscono l’affanno dei mortali
e non sono colpiti come gli altri uomini.

Dell’orgoglio si fanno una collana
e la violenza è il loro vestito.

Esce l’iniquità dal loro grasso,
dal loro cuore traboccano pensieri malvagi.

Scherniscono e parlano con malizia,
minacciano dall’alto con prepotenza.

Levano la loro bocca fino al cielo
e la loro lingua percorre la terra.

Perciò seggono in alto,
non li raggiunge la piena delle acque.

Dicono: «Come può saperlo Dio?
C’è forse conoscenza nell’Altissimo?».

Ecco, questi sono gli empi:
sempre tranquilli, ammassano ricchezze.

Invano dunque ho conservato puro il mio cuore
e ho lavato nell’innocenza le mie mani,

poiché sono colpito tutto il giorno,
e la mia pena si rinnova ogni mattina.

Se avessi detto: «Parlerò come loro»,
avrei tradito la generazione dei tuoi figli.

Riflettevo per comprendere:
ma fu arduo agli occhi miei,

80



81Proposta Educativa n. 3_2020

finché non entrai nel santuario di Dio
e compresi qual è la loro fine.

Ecco, li poni in luoghi scivolosi,
li fai precipitare in rovina.

Come sono distrutti in un istante,
sono finiti, periscono di spavento!

Come un sogno al risveglio, Signore,
quando sorgi, fai svanire la loro immagine.

Quando si agitava il mio cuore
e nell’intimo mi tormentavo,

io ero stolto e non capivo,
davanti a te stavo come una bestia.

Ma io sono con te sempre:
tu mi hai preso per la mano destra.

Mi guiderai con il tuo consiglio
e poi mi accoglierai nella tua gloria.

Chi altri avrò per me in cielo?
Fuori di te nulla bramo sulla terra.

Vengono meno la mia carne e il mio cuore;
ma la roccia del mio cuore è Dio,
è Dio la mia sorte per sempre.

Ecco, perirà chi da te si allontana,
tu distruggi chiunque ti è infedele.

Il mio bene è stare vicino a Dio:
nel Signore Dio ho posto il mio rifugio,
per narrare tutte le tue opere
presso le porte della città di Sion.



82 Proposta Educativa n.3_2020

Pausa di silenzio
Canto al Vangelo
Vangelo (Lc 24,13-35) 
Ed ecco in quello stesso giorno due di loro erano in cammino per 
un villaggio distante circa sette miglia da Gerusalemme, di nome 
Emmaus, e conversavano di tutto quello che era accaduto. Mentre 
discorrevano e discutevano insieme, Gesù in persona si accostò e 
camminava con loro. Ma i loro occhi erano incapaci di riconoscerlo. 
Ed egli disse loro: «Che sono questi discorsi che state facendo fra voi 
durante il cammino?». Si fermarono, col volto triste; uno di loro, di 
nome Clèopa, gli disse: «Tu solo sei così forestiero in Gerusalemme 
da non sapere ciò che vi è accaduto in questi giorni?». Domandò: 
«Che cosa?». Gli risposero: «Tutto ciò che riguarda Gesù Nazareno, 
che fu profeta potente in opere e in parole, davanti a Dio e a tutto il 
popolo; come i sommi sacerdoti e i nostri capi lo hanno consegnato 
per farlo condannare a morte e poi l’hanno crocifisso. Noi spera-
vamo che fosse lui a liberare Israele; con tutto ciò son passati tre 
giorni da quando queste cose sono accadute. Ma alcune donne, delle 
nostre, ci hanno sconvolti; recatesi al mattino al sepolcro e non aven-
do trovato il suo corpo, son venute a dirci di aver avuto anche una 
visione di angeli, i quali affermano che egli è vivo. Alcuni dei nostri 
sono andati al sepolcro e hanno trovato come avevan detto le donne, 
ma lui non l’hanno visto».
Ed egli disse loro: «Sciocchi e tardi di cuore nel credere alla parola dei 
profeti! Non bisognava che il Cristo sopportasse queste sofferenze per 
entrare nella sua gloria?». E cominciando da Mosè e da tutti i profeti 
spiegò loro in tutte le Scritture ciò che si riferiva a lui. Quando furon 
vicini al villaggio dove erano diretti, egli fece come se dovesse andare 
più lontano. Ma essi insistettero: «Resta con noi perché si fa sera e il 
giorno gia volge al declino». Egli entrò per rimanere con loro. Quan-
do fu a tavola con loro, prese il pane, disse la benedizione, lo spezzò 
e lo diede loro. Allora si aprirono loro gli occhi e lo riconobbero. Ma 
lui sparì dalla loro vista. Ed essi si dissero l’un l’altro: «Non ci ardeva 
forse il cuore nel petto mentre conversava con noi lungo il cammino, 
quando ci spiegava le Scritture?». E partirono senz’indugio e fecero 
ritorno a Gerusalemme, dove trovarono riuniti gli Undici e gli altri 
che erano con loro, i quali dicevano: «Davvero il Signore è risorto ed 
è apparso a Simone». Essi poi riferirono ciò che era accaduto lungo la 
via e come l’avevano riconosciuto nello spezzare il pane.



83Proposta Educativa n. 3_2020

Riflessione 
Prima parte
l due discepoli di Emmaus chi erano? Erano del gruppo di coloro 
che, oltre ai Dodici, avevano riconosciuto Gesù come maestro, e l’a-
vevano seguito. Ora se ne vanno via da Gerusalemme. Sono lontani 
i giorni rallegrati dall’annuncio del regno, dalla gioia dei miracoli, 
dalla fraternità con Gesù… la loro è una fuga.
Questo, dei due discepoli di Emmaus, sarà però un viaggio di andata 
e ritorno da Gerusalemme a Gerusalemme, e non solo come cammi-
nata, ma come un cambiamento:

–– da frustrazione e delusione a rassicurazione e prontezza a testi-
moniare;

–– da speranza perduta a certezza ritrovata;
–– da tristezza a gioia;
–– da croce come scandalo inaccettabile a croce spiegata dalle Scrit-
ture come condizione necessaria per riconoscere Gesù come il 
Messia.

Di che cosa parlano e discutono, perché sono tristi i due di Emmaus? 
Camminando discorrevano tra di loro e rivivevano con inquietudine 
e delusione gli avvenimenti che avevano vissuto e che non riusci-
vano a capire, apparivano loro incomprensibili. Erano come para-
lizzati! Hanno conosciuto Gesù di Nazaret, e come! Sanno tutto di 
lui, sono aggiornatissimi sul «caso», ma vivono uno smarrimento 
estremo rispetto alle loro attese. Quali attese? «Noi speravamo che 
Gesù di Nazaret potente in opere e parole fosse lui a liberare Israele 
schiacciando i suoi nemici». Ma è accaduto tutto il contrario! Un 
fatto inaudito: Gesù è finito come un uomo di miseria e di dolore, 
come un malfattore. E così con la morte e con il sepolcro per i due di-
scepoli tutto è finito! Non hanno la chiave di lettura, la luce pasquale 
della fede che permetta di leggere la morte di Gesù.
Punti per la meditazione
Facciamo la verifica del nostro personale Emmaus.

•  Noi siamo quei due discepoli. Abbiamo qualcosa in comune 
con loro?
Noi crediamo nella Pasqua di risurrezione, eppure anche noi 
sullo strada dello vita siamo spesso stanchi e delusi. Ci sembra, 
Signore, che tu ci abbandoni a noi stessi, alle nostre insicurezze.
E anche ci inquieti con i tuoi rimproveri quando, per esempio, 
sovrapponiomo noi stessi alla tua Parola e pretendiamo che ti di-



84 Proposta Educativa n.3_2020

mostri presente nella storia con i caratteri del potere e del succes-
so, mentre tu affidi la salvezza alla forza umile e fragile dell’amore.

•  Noi dobbiamo riconoscerti non nella presenza terrestre, e nean-
che in quella di risorto, ma nella presenza eucaristica. Più diffi-
cile? Ugualmente di fede.
«… Noi speravamo…» dicono i due di Emmaus.
Anche lo nostra speranza è così corta, così sulla misura della 
nostra vista umana e non a prova della Parola di Dio? E anche 
lo nostra mente è ottusa e il cuore freddo?

•  Per noi l’Eucaristia dovrebbe essere un Emmaus risorto!
Nella Messa incontriamo Gesù come Parola e Presenza, Pane 
condiviso.
La Parola proclamata ci trasmette la fede che Gesù è risorto: è 
Gesù stesso che con la chiesa, «spiega» la Scrittura entro la litur-
gia eucaristica.
L’Eucaristia ci dà il Risorto. Non solo memoriale della morte del 
Signore, ma anche della sua risurrezione. Una presenza reale, 
che agisce, presenza che dà la salvezza. Un Padre della chiesa 
dice: «in ciascuna frazione del pane eucaristico Gesù si avvicina 
a chi lo riceve e rivela la sua risurrezione». Se nella Messa incon-
triamo Gesù così, Parola e Presenza e Pane condiviso, perché 
Gesù resta per noi un po’ come lo straniero che si accompagna 
ai due discepoli?

•  Dopo lo spezzare del pane, che cosa è avvenuto nel cuore dei due 
discepoli, che li ha risospinti verso Gerusalemme per farsi testimoni?
«Partirono senza indugio»: noi dopo le numerose Messe «par-
tiamo senza indugio»… perché la Messa è finita e ci affrettiamo 
verso i nostri impegni oppure, come per i due discepoli, il no-
stro è un «ritorno da Emmaus», pronti a testimoniare il Risorto 
con la nostra vita?

Seconda parte
Gesù: come si comporta? Che cosa dice? Che cosa fa? Possiamo co-
gliere nel testo alcuni verbi e fissarvi la nostra attenzione: Gesù rim-
provera - spiega – resta - spezza il pane - scompare.
«Ed egli disse loro: «Stolti e tardi di cuore nel credere alla parola dei 
profeti! Non bisognava che il Cristo sopportasse queste sofferenze 
per entrare nella sua gloria?». E cominciando da Mosè e da tutti i 
profeti spiegò loro in tutte le Scritture ciò che si riferiva a lui.»



85Proposta Educativa Suppl. al n. 1-2_2020

Stolti e tardi! per quanto la rigiriamo questo frase è un vero e proprio 
rimprovero. «Stolti» e «tardi»: a nessuno di noi, sentendoselo dire, 
verrebbe in mente di aver ricevuto un complimento!
Ma Gesù rimprovera pazientemente, come se dicesse: come fate a 
non capire? Per che cosa rimprovera Gesù? Bisogna fare attenzione 
a questo rimprovero. Per non essere stato riconosciuto? No! Gesù 
infatti sa di non essere facilmente riconoscibile come invece lo era 
stato Lazzaro con il suo corpo rianimato. Gesù risorto è ben più di 
un cadavere che rivive, per poi morire ancora. Gesù risorto è nella 
pienezza della sua umanità e divinità: una manifestazione del tutto 
nuova e anche disorientante.
Ri-conoscere non vuoi dire qui solo rendersi conto dell’identità di 
qualcuno, è piuttosto una conoscenza del tutto nuova, basata sulle 
Scritture e sulla parola stessa di Gesù; l’aveva promesso: sarebbe ri-
sorto il terzo giorno, l’aveva preannunciato.
Ri-conoscerlo è ormai solo credergli sulla parola. Il rimprovero di 
Gesù ai due di Emmaus riguarda dunque il malinteso che li aveva 
portati a sperare in un Messia glorioso,capace di realizzare il suo re-
gno con la potenza, un Messia liberatore politico di Israele.
Gesù per capovolgere il loro modo di vedere, si mette pazientemente 
a spiegare le Scritture. Possiamo dire che Gesù SPIEGA Gesù. Gesù 
interpreta ai discepoli il significato dei testi, dà la comprensione della 
Parola di Dio, perché è lui che è venuto a compiere il disegno di sal-
vezza del Padre. L’Antico Testamento sprigiona la sua luce attraverso 
Gesù. La risurrezione non è un evento senza rapporto con il passato, 
ha un legame con le Scritture, con tutta la trama del rapporto tra Dio 
e l’uomo. Tutto dalla creazione all’alleanza con Israele si riferisce a 
Gesù: il Cristo risorto riassume in sé tutta la storia dell’umanità.
Gesù rimprovera e spiega, ma soprattutto, resta. Questo che è il 
racconto di una camminata, è anche il racconto del «fermarsi», del 
«rimanere», del «restare», delle soste potremmo dire. l discepoli, 
raggiunti dal misterioso viandante, sono quasi costretti a fare una 
sosta di riflessione: «si fermarono col volto triste»; e dopo sono loro 
che invitano Gesù a non andare oltre: «resta con noi, perché si fa 
sera». E Gesù «entrò per rimanere con loro». Era l’uso orientale of-
frire ospitalità sul far della sera perché l’ospite non corresse pericoli, 
proseguendo il suo cammino nella notte. Gesù adopera questo uso 
orientale per i suoi fini. L’esegesi delle Scritture era finita, il cuore dei 
due discepoli aveva incominciato a riscaldarsi, si erano rianimati un 



Proposta Educativa Suppl. al n. 1-2_2020

po’ con la compagnia di questo amabile viandante, ma Gesù vuole 
andare fino al fondo della loro fede.
Gesù spezza il pane, e questo gesto riporta indietro la memoria dei 
discepoli alla vita terrena di Gesù, al momento nel quale ha dato se 
stesso. Le Scritture hanno così il loro compimento in questa memo-
ria viva, in Gesù stesso.
Poi Gesù scompare. La sua non è più una presenza terrestre: è una 
presenza affidata alla fede nella sua risurrezione. È un’assenza per 
una presenza nuova, quella di cui godiamo noi,quella dei discepoli a 
venire: «Ecco io sono con voi fino alla fine del mondo» (Mt 28,20).
Punti per il silenzio

•  Quale significato ha per noi oggi l’invocazione così bella: «rima-
ni con noi, Signore»?

•  Te l’hanno rivolta, Signore, i due discepoli di Emmaus perché 
sembrava che tu volessi proseguire la strada e lasciarli, ma noi? 
Noi non possiamo dire «rimani» come se, guardandoci intorno, 
avessimo l’impressione che stai per andartene. Se ti diciamo «ri-
mani» tu ci rispondi: «ma io ci sono, sono sempre di strada con 
voi, non vado da un’altra parte… caso mai voi…». Tu cammini 
con noi come un amico paziente.

•  Eppure questa invocazione «rimani» ci tocca sempre il cuore, 
è un «rimanere» carico di molti significati. Adesso è un «ri-
mani» proprio perché ci sei! Ci sei nella Parola di Dio, che tu 
stesso ci spieghi attraverso la chiesa, ci sei nell’Eucaristia che 
celebriamo, che mangiamo, che adoriamo. Per te il mondo, la 
storia, gli uomini non sono luoghi di sosta dove tu resti inat-
tivo, inerte.

•  Da queste tue presenze si irradia il tuo condividere la nostra 
vita. Da queste presenze tu mi inviti a non cercarti nei fatti stra-
ordinari; mi dici, invece: cercami nei gesti ordinari della quoti-
dianità , anche quando si svolge un po’ grigia e apparentemente 
con poco senso.

•  «Rimani» è dunque un rimani alla mia fede, rinfrancala, non la-
sciare che si intiepidisca. Non andare via dalla mia fede, continua 
a colmarla e a saziarla tu, perché è sempre una fede povera e ir-
resoluta. Rendila vivace e affettuosa, pronta alla testimonianza.

•  Se tu ci sei, e non te ne vai, aiutami a comportarmi come uno che 
vuole stare con te. Uno che vuol continuare la tua stessa presen-
za come testimone tra i fratelli. Un testimone che non fa grandi 

86



87Proposta Educativa n. 3_2020

gesti, forse, ma che propone una vita che cerca di modellarsi sulla 
tua, con lo stesso amore con il quale tu hai amato il Padre e noi.

Adesso rimaniamo noi nel silenzio della compagnia con Gesù.

Tutti: Signore nostro Dio, 
Ci impegniamo noi e non gli altri
unicamente noi e non gli altri,
né chi sta in alto né chi sta in basso,
né chi crede né chi non crede.
Ci impegniamo
senza pretendere che altri s’impegnino,
con noi o per suo conto,
come noi o in altro modo.
Ci impegniamo
senza giudicare chi non s’impegna,
senza accusare chi non s’impegna,
senza condannare chi non s’impegna,
senza disimpegnarci perche altri non s’impegna.
Ci impegniamo
perche non potremmo non impegnarci.
C’è qualcuno o qualche cosa in noi,
un istinto, una ragione, una vocazione, una grazia,
più forte di noi stessi.
Ci impegniamo
per trovare un senso alla vita,
a questa vita, alla nostra vita,
una ragione che non sia una delle tante ragioni,
che ben conosciamo e che non ci prendono il cuore.
Si vive una sola volta
e non vogliamo essere «giocati»
in nome di nessun piccolo interesse.
Non ci interessa la carriera,
non ci interessa il denaro,
non ci interessa la donna o l’uomo
se presentati come sesso soltanto,
non ci interessa il successo né di noi né delle nostre idee,
non ci interessa passare alla storia.
Ci interessa di perderci
per qualche cosa o per qualcuno



88 Proposta Educativa n.3_2020

che rimarrà anche dopo che noi saremo passati
e che costituisce la ragione del nostro ritrovarci.
Ci impegniamo
a portare un destino eterno nel tempo,
a sentirci responsabili di tutto e di tutti,
ad avviarci, sia pure attraverso un lungo errare,
verso l’amore.
Ci impegniamo
non per riordinare il mondo,
non per rifarlo su misura, ma per amarlo;
per amare
anche quello che non possiamo accettare,
anche quello che non è amabile,
anche quello che pare rifiutarsi all’amore,
poiche dietro ogni volto e sotto ogni cuore
c’è, insieme a una grande sete d’amore,
il volto e il cuore dell’amore.
Ci impegniamo
perché noi crediamo all’amore,
la sola certezza che non teme confronti,
la sola che basta per impegnarci perpetuamente. (don P. Mazzolari)

Orazione e benedizione
Tutti: Signore, che ti sei fermato con i discepoli di Emmaus, che sei 
rimasto con loro, aiutaci ad essere parte attiva dentro la tua chiesa. 
Illumina le nostre intelligenze perché ti sappiamo riconoscere den-
tro le contraddizioni del mondo e delle sue fatiche. Attraverso di noi, 
col nostro impegno si costruisca il tuo Regno, rendici operatori di 
riconciliazione e di pace. Rendici attenti alla vocazione ecclesiale a 
cui chiami ognuno di noi e donaci la forza ed il coraggio di rispon-
dervi. Amen

Presidente: Il Signore sia con voi
Tutti: E con il tuo Spirito
Presidente: Il signore, guidi i nostri cuori nell’amore di Dio, perché 
mediante il suo aiuto e la sua grazia, possiate seguire la strada indi-
cata dal nostro maestro, il Signore Gesù. 
Tutti: affinché possiamo camminare nella vita bella e nuova e poter 
piacere a Lui. 



89Proposta Educativa n. 3_2020

Presidente: Vi benedica Dio onnipotente, Padre e Figlio, e Spirito 
Santo.
Tutti: Amen.
Presidente: Andate e testimoniate la gioia di avere incontrato Gesù 
nelle strade della vostra Emmaus, andate in pace.
Tutti: Rendiamo grazie a Dio.

Canto finale 



90 Proposta Educativa n.3_2020

È «lo sconosciuto della nostra 
fede» dice Papa Francesco:1 ep-
pure, senza di Lui non siamo 
cristiani, non esiste la chiesa né 
la sua missione. Senza di Lui vi-
viamo una doppia vita: cristiani 
a parole, «mondani» nei fatti.

2. Lo Spirito ci fa 
vivere da risorti

Lo Spirito «non è 
una cosa astrat-

ta», è una Persona 
che ci cambia la 
vita: com’è acca-
duto agli apostoli, 
ancora timorosi e 

chiusi nel Cenacolo, nonostan-
te avessero visto Gesù risorto, e 
dopo Pentecoste «impazienti di 
raggiungere confini ignoti» per 
annunciare il Vangelo, senza più 
1 Papa Francesco, Omelia a Santa Marta 
13 maggio 2013, https://w2.vatican.
va/content/francesco/it/cotidie/2013/
documen t s/papa - f r a n ce s co - c o t i -
die_20130513_spirito-sconosciuto.html

M
editiamo con le pa-
role di Papa France-
sco sullo Spirito San-

to, «lo sconosciuto della nostra 
fede» che opera tutto in modo 
nascosto: dona la gioia, la pace, 
l’amore, ci fa vivere da risorti, 
quali figli di Dio. Grazie a Lui 
possiamo ricono-
scerci come fra-
telli.

1. Lo Spirito Santo 
fa tutto, ma non si 
vede.

Si possono vede-
re i suoi effetti, 

ma occorre un cuore aperto. È 
umile, Amore nascosto, è Dio. 
Parla ogni giorno, sommessa-
mente, in mezzo al nostro fra-
stuono. Bisogna fare silenzio per 
ascoltarlo. Ma chi è e cosa ci dice 
lo Spirito?
Senza lo Spirito Santo non siamo 
cristiani

Lo sconosciuto
DELLA NOSTRA FEDE*

Meditazione

Sergio Centofanti
Vatican news

31 maggio 2020



91Proposta Educativa n. 3_2020

paura di dare la vita. «La loro storia ci dice che persino vedere il Ri-
sorto non basta, se non lo si accoglie nel cuore. Non serve sapere che 
il Risorto è vivo se non si vive da risorti. Ed è lo Spirito che fa vivere 
e rivivere Gesù in noi, che ci risuscita dentro».2

3. Diventiamo figli di Dio e fratelli tra di noi grazie allo Spirito

La nuova vita, quella vera di risorti, è «riallacciare la nostra re-
lazione col Padre, rovinata dal peccato». Questa è la missione 

di Gesù: «toglierci dalla condizione di orfani e restituirci a quella 
di figli» amati da Dio. «La paternità di Dio si riattiva in noi grazie 
all’opera redentrice di Cristo e al dono dello Spirito Santo». È gra-
zie a questa relazione col Padre e col Figlio che «lo Spirito Santo ci 
fa entrare in una nuova dinamica di fraternità. Mediante il Fratel-
lo universale, che è Gesù, possiamo relazionarci agli altri in modo 
nuovo, non più come orfani, ma come figli dello stesso Padre buo-
no e misericordioso. E questo cambia tutto! Possiamo guardarci 
come fratelli».3

4. L’uomo spirituale porta concordia dov’è conflitto

Noi dobbiamo sempre diminuire, Gesù deve sempre crescere 
in noi. Il rischio è di servirsi di Cristo più che servirlo. La 

via è uscire da noi stessi, allontanandoci dal nostro egocentri-
smo. È possibile grazie alla preghiera che suscita in noi lo Spirito. 
«Quando spezziamo il cerchio del nostro egoismo, usciamo da 
noi stessi e ci accostiamo agli altri per incontrarli, aiutarli, è lo 
Spirito di Dio che ci ha spinti. Quando scopriamo in noi una sco-
nosciuta capacità di perdonare, di amare chi non ci vuole bene, è 
lo Spirito che ci ha afferrati».4 Chi vive secondo lo Spirito «por-
ta pace dov’è discordia, concordia dov’è conflitto. Gli uomini 
spirituali rendono bene per male, rispondono all’arroganza con 
mitezza, alla cattiveria con bontà, al frastuono col silenzio, alle 
chiacchiere con la preghiera, al disfattismo col sorriso». «Per es-

2 Id., Omelia a Santa Marta, 9 giugno 2019, https://w2.vatican.va/content/fran-
cesco/it/homilies/2019/documents/papa-francesco_20190609_omelia-pentecoste.
html.
3 Id., Omelia di Pentecoste, 15 maggio 2016, https://w2.vatican.va/content/fran-
cesco/it/homilies/2016/documents/papa-francesco_20160515_omelia-pentecoste.
html.
4 Id., Omelia a Istanbul, 29 novembre 2014, https://w2.vatican.va/content/france-
sco/it/homilies/2014/documents/papa-francesco_20141129_omelia-turchia.html.



92 Proposta Educativa Suppl. al n. 1-2_2020

sere spirituali» occorre mettere lo sguardo dello Spirito «davanti 
al nostro».5

5. Lo Spirito crea l’unità nella diversità

La divisione tra i cristiani è uno dei grandi scandali che allontana 
dalla fede. Il diavolo divide, mentre «lo Spirito fa dei discepoli un 

popolo nuovo», perché «crea un cuore nuovo». «A ognuno dà un 
dono e tutti raduna in unità. In altre parole, il medesimo Spirito crea 
la diversità e l’unità», «l’unità vera, quella secondo Dio, che non è 
uniformità, ma unità nella differenza». Occorre resistere «a due ten-
tazioni ricorrenti. La prima è quella di cercare la diversità senza l’u-
nità. Succede quando si formano schieramenti e partiti, quando ci si 
irrigidisce su posizioni escludenti… magari ritenendosi i migliori… 
si diventa tifosi di parte anziché fratelli… Cristiani di destra o di si-
nistra prima che di Gesù; custodi inflessibili del passato o avanguar-
disti del futuro prima che figli umili e grati della chiesa. Così c’è la 
diversità senza l’unità. La tentazione opposta è invece quella di cer-
care l’unità senza la diversità» e tutto diventa «uniformità, obbligo di 
fare tutto insieme e tutto uguale, di pensare tutti allo stesso modo». 
Invece, lo Spirito «crea la diversità» e poi «realizza l’unità: collega, 
raduna, ricompone l’armonia».6

6. Lo Spirito del perdono è il collante che ci tiene insieme

L’unità è possibile nel perdono. «Gesù non condanna i suoi, che lo 
avevano abbandonato e rinnegato durante la Passione, ma dona 

loro lo Spirito del perdono. Lo Spirito è il primo dono del Risorto e 
viene dato anzitutto per perdonare i peccati. Ecco l’inizio della chie-
sa, ecco il collante che ci tiene insieme, il cemento che unisce i matto-
ni della casa: il perdono. Perché il perdono è il dono all’ennesima po-
tenza, è l’amore più grande, quello che tiene uniti nonostante tutto, 
che impedisce di crollare, che rinforza e rinsalda. Il perdono libera il 
cuore e permette di ricominciare: il perdono dà speranza, senza per-
dono non si edifica la chiesa. Lo Spirito del perdono, che tutto risolve 
nella concordia, ci spinge a rifiutare altre vie: quelle sbrigative di chi 
5 Id., Omelia di Pentecoste, 9 giugno 2019, https://w2.vatican.va/content/france-
sco/it/homilies/2019/documents/papa-francesco_20190609_omelia-pentecoste.
html.
6 Id., Omelia di Pentecoste, 4 giugno 2017, https://w2.vatican.va/content/france-
sco/it/homilies/2017/documents/papa-francesco_20170604_omelia-pentecoste.
html.



93Proposta Educativa Suppl. al n. 1-2_2020

giudica, quelle senza uscita di chi chiude ogni porta, quelle a senso 
unico di chi critica gli altri. Lo Spirito ci esorta invece a percorrere 
la via a doppio senso del perdono ricevuto e del perdono donato».7

7. Dio ci parla ancora oggi

Lo Spirito di verità non smette di parlare, ci fa entrare sempre 
più pienamente nel senso delle parole di Gesù. È la novità del 

Vangelo, di una Parola sempre viva, perché il cristianesimo, come 
dice il Catechismo della Chiesa cattolica, non è una «religione del 
Libro», «una parola scritta e muta», ma della Parola di Dio, cioè il 
Verbo incarnato e vivente. «La novità ci fa sempre un po’ di paura, 
perché ci sentiamo più sicuri se abbiamo tutto sotto controllo, se 
siamo noi a costruire, a programmare, a progettare la nostra vita 
secondo i nostri schemi, le nostre sicurezze, i nostri gusti. E questo 
avviene anche con Dio. Spesso lo seguiamo, lo accogliamo, ma fino 
ad un certo punto; ci è difficile abbandonarci a Lui con piena fidu-
cia, lasciando che sia lo Spirito Santo l’anima, la guida della nostra 
vita, in tutte le scelte; abbiamo paura che Dio ci faccia percorrere 
strade nuove, ci faccia uscire dal nostro orizzonte spesso limitato, 
chiuso, egoista, per aprirci ai suoi orizzonti. Ma, in tutta la sto-
ria della salvezza, quando Dio si rivela porta novità… trasforma e 
chiede di fidarsi totalmente di Lui».8

8. Le resistenze allo Spirito Santo: la tentazione di addomesticarlo

«È sempre presente in noi la tentazione di fare resistenza allo 
Spirito Santo, perché scombussola, perché smuove, fa cam-

minare, spinge la chiesa ad andare avanti. Ed è sempre più facile e 
comodo adagiarsi nelle proprie posizioni statiche e immutate. In 
realtà, la chiesa si mostra fedele allo Spirito Santo nella misura in 
cui non ha la pretesa di regolarlo e di addomesticarlo. E la chiesa 
si mostra fedele allo Spirito Santo anche quando lascia da parte 
la tentazione di guardare sé stessa. E noi cristiani diventiamo au-
tentici discepoli missionari, capaci di interpellare le coscienze, se 
abbandoniamo uno stile difensivo per lasciarci condurre dallo Spi-
rito. Egli è freschezza, fantasia» che «non riempie tanto la mente 

7 Ivi.
8 Id., Omelia di Pentecoste, 19 maggio 2013, https://w2.vatican.va/content/fran-
cesco/it/homilies/2013/documents/papa-francesco_20130519_omelia-pentecoste.
html.



94 Proposta Educativa n. 3_2020

di idee, ma incendia il cuore» e spinge a «un servizio di amore, un 
linguaggio che ciascuno è in grado di comprendere».9

9. Missione è portare al mondo la gioia dello Spirito

Senza lo Spirito Santo non esiste la missione. Infatti, la missione 
non è opera nostra, è un dono. La chiesa ha bisogno di evan-

gelizzatori che si aprano «senza paura all’azione dello Spirito San-
to» che «infonde la forza per annunciare la novità del Vangelo con 
audacia (parresia), a voce alta e in ogni tempo e luogo, anche con-
trocorrente» (Evangelii gaudium, 259).10 Si tratta di evangelizzatori 
consapevoli che «la missione è una passione per Gesù ma, al tempo 
stesso, è una passione per il suo popolo» (EG, 268). Gesù vuole «che 
tocchiamo la carne sofferente degli altri» (EG, 270). «Nel nostro rap-
porto col mondo siamo invitati a dare ragione della nostra speranza, 
ma non come nemici che puntano il dito e condannano» (EG, 271). 
«Può essere missionario solo chi si sente bene nel cercare il bene del 
prossimo, chi desidera la felicità degli altri» (EG, 272): «se riesco ad 
aiutare una sola persona a vivere meglio, questo è già sufficiente a 
giustificare il dono della mia vita» (EG, 274). La gioia, la pace, l’amo-
re, sono frutti dello Spirito.

9 Id., Omelia a Istanbul, 29 novembre 2014, https://w2.vatican.va/content/france-
sco/it/homilies/2014/documents/papa-francesco_20141129_omelia-turchia.html.
10 Vd. https://www.vaticannews.va/it/papa/news/2018-03/papa-francesco-evan-
gelii-gaudium-esosrtazione-apostolica.html.



95Proposta Educativa n. 3_2020

Imploriamo

Veglia di
preghiera

I DONI DELLO SPIRITO
pentecoste

Introduzione
Presidente: Gloria a Te, Padre 
Santo. Tu nell’Unigenito tuo Fi-
glio, generato prima di tutti i se-
coli, ci hai amato fin dall’eternità 
e, nonostante il nostro peccato e 
le nostre divisioni, non ti stanchi 
mai di invitarci all’amore e alla 
comunione.
Tutti: Kyrie, Kyrie, eleison.
Presidente: Gloria a Te, Signore 
Gesù, nato dalla Vergine Maria. 
Tu ci hai chiamato amici e con-
tinui a intercedere per noi presso 
il Padre il dono della conversio-
ne del cuore e della perfetta co-
munione.
Tutti: Christe, Christe, eleison.
Presidente: Gloria a Te, Spirito 
Consolatore. Tu dall’origine hai 
costituito la chiesa nell’unità, e 
con la tua presenza santa e santi-
ficatrice la liberi da ogni opacità 
e tiepidezza e la conduci sulle vie 
della storia verso la pienezza del-
la verità.

Tutti: Kyrie, Kyrie, eleison.

Presidente: Fratelli e sorelle, 
lodiamo e benediciamo il Signo-
re della vita: da ogni parte Egli ha 
voluto riunirci per confermarci 
nella certezza che l’amore di Dio 
è effuso nei nostri cuori per mez-
zo dello Spirito Santo.
In comunione con Maria, Ma-
dre di Gesù e Madre nostra, con 
i santi Apostoli Pietro e Paolo e 
i gloriosi martiri di ieri e di oggi, 
imploriamo i doni dello Spirito 
sulla nostra vita, sul nostro ser-
vizio ecclesiale e sul nostro im-
pegno per la nuova evangelizza-
zione.

Acclamazioni a Cristo
(preghiera corale, tutti insieme)
O luce gioiosa della divina gloria 
del Padre celeste immortale! 
Santo e benedetto Gesù Cristo. 
Al tramonto del sole, 
contemplando la luce della sera, 



96 Proposta Educativa n.3_2020

noi cantiamo al Padre e al Figlio e allo Spirito Santo.
Sei degno di essere lodato in ogni tempo, 
con inni e cantici,
o Figlio di Dio, 
che desti la vita! 
Perciò il mondo ti glorifica.

Presidente: La Luce, la Luce più bella avanza: a Te, Signore
Gesù, vivo fuoco che guidasti il popolo nel deserto,
a Te che ancora ci orienti verso sentieri di pace,
onore e lode nei secoli eterni.
Tutti: Alleluia, Alleluia, Alleluia	
Presidente: La Luce, la Luce più bella avanza: a Te, 
Signore Gesù, luce vera che illumina ogni uomo, 
a Te che risplendi nelle tenebre 
indicando la via della santità, 
onore e lode nei secoli eterni.
Tutti: Alleluia. Alleluia. Alleluia.
Presidente: La Luce, la Luce più bella avanza: a Te, 
Signore Gesù, luce splendente del mattino, 
a Te che ravvivi di speranza la vita e doni la tua pace, 
onore e lode nei secoli eterni.
Tutti: Alleluia. Alleluia. Alleluia.

Orazione
Preghiamo.
O Dio, che conosci i nostri pensieri 
e vedi i segreti dei cuori, 
infondi in noi il tuo Spirito Santo 
perché, purificati nell’intimo, 
possiamo amarti con tutta l’anima 
e celebrare degnamente la tua lode.
Per il nostro Signore Gesù Cristo, 
tuo Figlio, che è Dio, e vive e regna con te, 
nell’unità dello Spirito Santo, 
per tutti i secoli dei secoli.
Tutti: Amen.



97Proposta Educativa n. 3_2020

Dal libro del profeta Gioèle
Così dice il Signore:
«Io effonderò il mio spirito sopra ogni uomo
e diverranno profeti i vostri figli e le vostre figlie;
i vostri anziani faranno sogni,
i vostri giovani avranno visioni.
Anche sopra gli schiavi e sulle schiave, 
in quei giorni, effonderò il mio spirito. 
Farò prodigi nel cielo e sulla terra, 
sangue e fuoco e colonne di fumo. 
Il sole si cambierà in tenebre 
e la luna in sangue, 
prima che venga il giorno del Signore, 
grande e terribile. 
Chiunque invocherà il nome del Signore 
sarà salvato, 
poiché sul monte Sion e in Gerusalemme 
vi sarà la salvezza, come ha detto il Signore,
anche per i superstiti che il Signore avrà chiamati».
Parola di Dio.
Tutti: Rendiamo grazie a Dio.

Salmo responsoriale
Tutti: I confini della terra hanno veduto la salvezza del nostro Dio.
Lettore: Signore, nostro Dio,
quanto è grande il tuo nome su tutta la terra:
sopra i cieli si innalza la tua magnificenza. 
Con la bocca dei bambini e dei lattanti 
affermi la tua potenza contro i tuoi avversari, 
per ridurre al silenzio nemici e ribelli.
Tutti: I confini della terra hanno veduto la salvezza del nostro Dio.
Lettore: Se guardo il tuo cielo, opera delle tue dita,
la luna e le stelle che tu hai fissate,
che cosa è l’uomo perché te ne ricordi
e il figlio dell’uomo perché te ne curi?
Tutti: I confini della terra hanno veduto la salvezza del nostro Dio.
Lettore: Eppure, l’hai fatto poco meno degli angeli, 
di gloria e di onore lo hai coronato:
gli hai dato potere sulle opere delle tue mani, 



98 Proposta Educativa n.3_2020

tutto hai posto sotto i suoi piedi; 
tutti i greggi e gli armenti, tutte le bestie della campagna,
gli uccelli del cielo e i pesci del mare, 
che percorrono le vie del mare.
Tutti: I confini della terra hanno veduto la salvezza del nostro Dio.
Lettore: O Signore, nostro Dio,
quanto è grande il tuo nome su tutta la terra!
Tutti: I confini della terra hanno veduto la salvezza del nostro Dio.

Orazione sul salmo
Dio onnipotente, che hai creato l’universo
per far conoscere la tua potenza e il tuo amore 
e hai reso il tuo Figlio simile in tutto ai fratelli 
perché, coronato di gloria e di onore,
elevasse oltre i cieli la dignità degli uomini, 
guarda la stirpe regale del nuovo Adamo
e concedile di risplendere della luce del Cristo risorto.
Egli vive e regna nei secoli dei secoli.
Tutti: Amen.

Dagli Atti degli Apostoli
Il giorno di Pentecoste stava per finire, si trovavano tutti insieme 
nello stesso luogo. Venne all’improvviso dal cielo un rombo, come 
di vento che si abbatte gagliardo, e riempì tutta la casa dove si trova
vano. Apparvero loro lingue come di fuoco che si dividevano e si 
posavano su ciascuno di loro; ed essi fùrono tutti ripieni di Spirito 
Santo e cominciarono a parlare in altre lingue come lo Spirito dava 
loro il potere d’esprimersi.
Si trovavano allora in Gerusalemme Giudei osservanti di ogni na-
zione che è sotto il cielo. Venuto quel fragore, la folla si radunò e ri-
mase sbigottita perché ciascuno li sentiva parlare la propna lingua. 
Erano stupefatti e, fuori di sé per lo stupore, dicevano: «Costoro 
che parlano non sono forse tutti Galilei? E com’è che li sentiamo 
ciascuno parlare la nostra lingua nativa? Siamo Parti, Medi, Ela-
miti e abitanti della Mesopotamia, della Giudea, della Cappadocia, 
del Ponto e dell’Asia, della Frigia e della Panfilia, dell’Egitto e delle 
parti della Libia vicino a Cirène, stranieri di Roma, Ebrei e prose-
liti, Cretesi e Arabi e li udiamo annunziare nelle nostre lingue le 
grandi opere di Dio».



99Proposta Educativa n. 3_2020

Parola di Dio.
Tutti: Rendiamo grazie a Dio.

Dal Vangelo secondo Giovanni
Questo é il mio comandamento: che vi amiate gli uni gli altri, come 
io vi ho amati. Nessuno ha un amore più grande di questo: dare la 
vita per i propri amici. Voi siete miei amici, se farete ciò che vi co-
mando. N on vi chiamo più servi, perché il servo non sa quello che 
fa il suo padrone; ma vi ho chiamati amici, perché tutto ciò che ho 
udito dal Padre l’ho fatto conoscere a voi. Non voi avete scelto me, 
ma io ho scelto voi e vi ho costituiti perché andiate e portiate frutto e 
il vostro frutto rimanga; perché tutto quello che chiederete al Padre 
nel mio nome, ve lo conceda. Questo vi comando: amatevi gli uni gli 
altri.

Omelia

Preghiera (a cori alterni)
Presidente: Invochiamo per noi e per tutta la chiesa una nuova pen-
tecoste, perché possiamo annunciare e testimoniare il Vangelo della 
carità a tutte le genti.
Tutti: Vieni, vieni, Spirito d’amore
ad insegnar le cose di Dio.
Vieni, vieni, Spirito di pace,
a suggerir le cose che lui ha detto a noi.
1° coro: Vieni, spirito d’amore,
che facesti sobbalzare i primi discepoli
scuotendo la loro dimora
con il soffio potente della Pentecoste,
2° coro: fa’ sobbalzare anche noi
in un sussulto di tutta l’anima
afferrata dalla tua potenza;
1° coro: fa’ sobbalzare anche noi
per cantare le meraviglie di Dio
e manifestare il tuo amore con la nostra vita.
2° coro: Facci scattare nello slancio i una fede
che dissipi tutti i dubbi
e ci aiuti a superare tutte le insidie
dello scetticismo e dell’errore.



100 Proposta Educativa n.3_2020

1° coro: Facci balzare con una fiducia audace
che misura i propri passi
non sulle proprie capacità
ma sulla vicinanza della tua presenza costante.
2° coro: Donaci lo slancio di una carità
che apra il nostro cuore a tutti
e ci spinga ad aiutare in modo efficace
dovunque ci é possibile.
1° coro: Accresci in noi quella generosità
che supera tutti gli ostacoli
per riuscire a dare agli altri
secondo il loro desiderio e la loro attesa.
2° coro: Ridesta la nostra speranza
e fa’ che diffondiamo da ogni parte
un reale ottimismo
fondato sul fatto che Cristo é risorto.
1° coro: Fa’ che siamo pronti
a compiere ogni bene con slancio ardente,
per preparare l’ultimo balzo
che ci farà approdare nell’eternità.
Tutti: Vieni, vieni, Spirito d’amore
ad insegnar le cose di Dio.
Vieni, vieni, Spirito di pace,
a suggerir le cose che lui ha detto a noi.
1° coro: Vieni, Spirito d’amore,
che parli la lingua di ogni uomo,
sei l’anima di ogni cultura
e il segreto di ogni cuore.
2° coro: Donaci una nuova mentalità
che non considera le cose
dal proprio angolo visuale
ma secondo una coscienza mondiale.
Non dal punto di vista semplicemente umano
ma anche da quello divino.
1° coro: Distoglici
dai nostri pregiudizi di razza, di regione e di nazione
e dalle inimicizie tradizionali tra i popoli.
Stimola in noi il desiderio
di una collaborazione universale



101Proposta Educativa n. 3_2020

da cui nessuno venga escluso o trascurato.
2° coro: Rendici più fermamente convinti 
della solidarietà fra tutti i popoli
e della necessità di soccorrere chi ha meno disponibilità.
Tutti: Vieni, vieni, Spirito d’amore
ad insegnar le cose di Dio.
Vieni, vieni, Spirito di pace,
a suggerir le cose che lui ha detto a noi.
1° coro: Vieni, Spirito d’amore,
e ispiraci la piena consapevolezza
di essere amati da Dio
e di dover amare ogni uomo
come Cristo lo ama.
2° coro: Fa’ che la nostra carità sia trasparente,
simile a una luce che illumina tutta la casa
perché tutti gli uomini giungano a scoprire
che sono amati da Dio.
1° coro: Rendi la nostra carità concreta,
capace di raggiungere l’uomo
nella singolarità della sua persona
e nell’interezza delle sue relazioni.
2° coro: Insegnaci la gratuità e l’eccedenza della carità
per ridisegnare la figura dell’amore del Padre
che Gesù ci ha rivelato amandoci
e dando la sua vita per noi
mentre eravamo ancora peccatori.
Tutti: Vieni, vieni, Spirito d’amore
ad insegnar le cose di Dio.
Vieni, vieni, Spirito di pace,
a suggerir le cose che lui ha detto a noi.
1° coro: Vieni, Spirito d’amore,
e ispiraci una profonda stima dell’altro,
chiunque esso sia,
2° coro: una stima seria
che riconosce in Dio il valore di ogni persona,
1° coro: una stima soprannaturale
che si fonda sul sacrificio di Cristo per ogni uomo,
2° coro: una stima sincera,
che scopre nell’anima altrui il bene che tu le infondi,



102 Proposta Educativa n.3_2020

1° coro: una stima chiaroveggente,
che non si fa illusioni
e bada più alle qualità che ai difetti delle persone,
2° coro: una stima comprensiva,
che é pronta a scusare le debolezze umane,
1° coro: una stima fiduciosa,
che sa contare sull’azione segreta e meravigliosa
della tua grazia in ogni persona,
2° coro: una stima perseverante
che non si lascia scoraggiare da nessun inganno
e conserva sempre la speranza del meglio,
1° coro: una stima generosa
che sa apprezzare i meriti altrui
e esprime le bellezze nascoste in ogni anima.
Tutti: Vieni, vieni, Spirito d’amore
ad insegnar le cose di Dio.
Vieni, vieni, Spirito di pace,
a suggerir le cose che lui ha detto a noi.

Intercessioni
Presidente: Spirito Santo, che scandagli le profondità divine,
Tutti: ci appelliamo a te perché tu ci dia il senso delle cose di Dio.
Presidente: Spirito di verità, ci affidiamo a te affinché ci riveli il senso 
profondo di questo mondo che ami fin dal suo inizio,
Tutti: perché ci illumini sul senso della sua evoluzione e ci guidi at-
traverso gli avvenimenti che ci sconcertano.
Presidente: Spirito di Dio, che ci parli tramite i profeti e gli evangeli-
sti, che ci istruisci per mezzo della tua chiesa,
Tutti: rischiara la nostra fede interiormente e aiutaci a manifestarla.
Presidente: Spirito della Pentecoste, che da duemila anni susciti le 
imprese missionarie, in tutti gli angoli del mondo,
Tutti: fa sorgere in mezzo a noi autentici testimoni di fede.
Presidente: Spirito di forza,
Tutti: sostieni la nostra debolezza.
Presidente: Spirito di vita, 
Tutti: mantieni in noi il dinamismo della fede, il fervore della spe-
ranza e l’ardore della tua carità.



103Proposta Educativa n. 3_2020

Presidente: Manifestiamo la nostra fede riconoscendo di essere tutti 
fratelli tra di noi in Cristo e preghiamo nel suo Spirito colui che ci é 
Padre:

Padre nostro…

O Dio, tu sei nostro Padre
e crei e rinnovi l’universo;
donaci di trarre dal nostro tesoro
che é il Vangelo di tuo Figlio,
cose antiche e nuove,
per essere fedeli alla tua verità
e camminare in novità di vita nel tuo Spirito.
Per il nostro Signore Gesù Cristo, tuo Figlio, che é Dio…

Benedizione

Canto



104 Proposta Educativa n.3_2020

visone e all’accoglienza di ogni 
persona.
Esamina gli aspetti su cui il Papa 
si sofferma. 

Quali sono quelli più vicini alla 
tua esperienza di vita? 

Quali ti sembrano, nel complesso, 
di maggiore impedimento per 
la vita della comunità e per la 
realizzazione del bene comune? 

Le migrazioni rappresentano uno 
degli snodi fondamentali del 
nostro tempo, che mettono alla 
prova la nostra capacità di fra-
ternità e di accoglienza. Quale 
atteggiamento, a livello perso-
nale e comunitario, dobbiamo 
assumere perché l’incontro con 
l’altro diventi esperienza vera 
di condivisione?

L’
itinerario socio-edu-
cativo è volto ad ap-
profondire i contenuti 

dell’enciclica di Papa Francesco 
«Fratelli tutti» (FT), mediante 
alcuni interrogativi che - dopo la 
lettura di ogni singolo capitolo di 
FT - hanno lo scopo di favorire la 
riflessione e l’impegno.

1. Le ombre di un mondo chiuso 
(nn. 9-55)

Per la verifica 
e l’impegno

L’Enciclica si apre con un’analisi 
di contesto, mettendo in eviden-
za che stiamo attraversando un 
momento storico caratterizzato 
da molte ombre che offuscano il 
nostro sguardo sul mondo. 
Ci sono «tendenze» della realtà 
in cui siamo immersi che sono 
di ostacolo o rendono difficile 
la realizzazione della fraternità 
universale, aperta alla condi-

Accanto agli

Itinerario
di approfondimento

enciclica «fratelli tutti»

ABBANDONATI



105Proposta Educativa n. 3_2020

Ci sono aspetti che ritieni importanti, ma che nella trattazione non 
hanno trovato sufficiente spazio? 

È possibile intravedere, comunque, «semi di speranza», in uno scena-
rio pieno di tante ombre?

2. Un estraneo sulla strada (nn. 56-86)

Per la verifica e l’impegno
Il buon Samaritano è l’icona del cristiano che ha compassione e si 
prende cura dell’altro, senza tener conto della sua appartenenza reli-
giosa, etnica, perché ognuno è il custode del proprio fratello.
Il Concilio, nella Gaudium et spes, ci ha ricordato che «le gioie e le 
speranze, le tristezze e le angosce degli uomini d’oggi, dei poveri so-
prattutto e di tutti coloro che soffrono, sono pure le gioie e le spe-
ranze, le tristezze e le angosce dei discepoli di Cristo, e nulla vi è di 
genuinamente umano che non trovi eco nel loro cuore». 
Nessuno è straniero su questa terra. Siamo tutti stranieri e pellegrini, 
viandanti cercatori di verità e di giustizia, di compassione e miseri-
cordia.

Nella parabola del Buon samaritano, sfilano sotto i nostri occhi diver-
si personaggi. Io a chi somiglio? E la mia comunità?

Nella vita di ogni giorno, mi accorgo degli altri e delle loro difficoltà? 
Sono indifferente di fronte alle sofferenze, all’emarginazione, alle 
ingiuste e alle diseguaglianze? Le ritengo mali inevitabili o penso 
che, assieme agli altri, è possibile prendersi cura delle persone e met-
tere in campo azioni di condivisione, di solidarietà? Mi impegno 
a rimuovere gli ostacoli che impediscono la piena realizzazione di 
ogni persona?

Mi impegno per combattere l’esclusione sociale in tutti i contesti in cui 
si presenta?

Come educare ad un amore che si apre a tutti, senza esclusioni di razza, 
di lingua, di religione?Come inserire nei nostri itinerari formativi «in 
modo più diretto e chiaro il senso sociale dell’esistenza, la dimensione 



106 Proposta Educativa n.3_2020

fraterna della spiritualità, la convinzione sull’inalienabile dignità di 
ogni persona e le motivazioni per amare e accogliere tutti»?

3. Pensare e generare un mondo aperto (nn. 87-127)

Per la verifica e l’impegno
L’apertura all’altro è la caratteristica strutturale della persona uma-
na. L’essere non per se stessi ma per gli altri non significa un impo-
verimento della persona, ma una espansione della propria umanità. 
Avere il coraggio di uscire da se stessi è la condizione indispensabile 
per diventare adulti capaci di amare e di aprirsi ad un tessuto ampio 
di relazioni. 

La mia relazione con gli altri mi aiuta a crescere e mi apre alla cura 
degli altri? Sono capace di un amore autentico in famiglia, nella 
società civile ed ecclesiale, nell’ambiente in cui studio, lavoro, faccio 
volontariato…? 

Sono aperto all’accoglienza o sono prigioniero del pregiudizio nei con-
fronti degli altri, del diverso per situazione esistenziale o per cultura?

Come posso impegnarmi, da solo o in gruppo, ad aprirmi all’amore e 
ad assumerlo come criterio nella mia vita? In che modo è possibile 
passare dall’io al noi, aprendosi alle attese degli altri, del quartiere, 
del paese, del mondo?

Libertà, uguaglianza, fraternità: sono valori che non solo vanno pro-
clamati, ma vanno incarnati nell’esperienza quotidiana. Cosa posso 
(o possiamo) fare perché si realizzino concretamente nel contesto in 
cui vivo? Come educarsi a questi valori, e soprattutto alla solidarietà?

4. Un cuore aperto al mondo intero (nn. 128-153)

Per la riflessione e l’impegno
Se come esseri umani siamo fratelli e sorelle, allora da questo assunto 
derivano alcune precise conseguenze: il superamento delle frontiere, 
il rispetto del diritto di ognuno di cercare luoghi in cui vivere e re-
alizzarsi come persona. Da qui derivano alcuni impegni per l’acco-
glienza dei migranti: accogliere, proteggere, promuovere, integrare. 



107Proposta Educativa n. 3_2020

Ma «non si tratta di calare dall’alto programmi assistenziali, ma di 
fare insieme un cammino attraverso queste quattro azioni, per co-
struire città e Paesi che, pur conservando le rispettive identità cultu-
rali e religiose, siano aperti alle differenze e sappiano valorizzarle nel 
segno della fratellanza umana». 
Anche le culture devono dialogare tra loro e devono arricchirsi reci-
procamente, come la storia ha dimostrato: un fecondo interscambio 
può aiutare lo sviluppo dei paesi poveri.

Oggi, a causa di una narrazione spesso disinformata e tesa ad alimen-
tare pregiudizi, sospetti e paure, le migrazioni sono viste come una 
specie di invasione che mette a rischio l’identità e lo sviluppo dei paesi 
ospitanti. In che modo possiamo prendere coscienza del del fenomeno 
delle migrazioni e del fatto che l’integrazione e il dialogo tra culture 
diverse può costituire un’opportunità di reciproco arricchimento? 

In che modo possiamo sviluppare una cultura dell’incontro e attivare 
gli anticorpi contro ogni forma di razzismo, che inquina le coscienze 
e impedisce un cammino costruttivo di accoglienza?

Quali esperienze concrete possiamo mettere in campo per conoscere 
le diverse religioni presenti nel nostro territorio e avviare forme di 
confronto e dialogo?

In che modo possiamo rendere un servizio utile di accoglienza, affiancan-
do e sostenendo il lavoro e i progetti delle Caritas o del volontariato?

Come possiamo sviluppare i rapporti di prossimità, a partire dal no-
stro quartiere?

5. La migliore politica (nn. 154-197)

Per la riflessione e l’impegno
Lo sviluppo dei popoli e delle comunità, a livello locale e mondia-
le, richiede un forte impegno per il bene comune da parte della 
«migliore» politica. Ma oggi, particolarmente, constatiamo che la 
politica non sempre è attenta alla promozione della vita dei popoli, 
anzi spesso essa è di ostacolo alla formazione di una coscienza pla-
netaria e al superamento degli squilibri e delle diseguaglianze, in 



108 Proposta Educativa n.3_2020

nome di un’economia che avvantaggia sempre più i ricchi e lascia i 
poveri al loro destino.
Così ci dibattiamo tra populismi e liberalismi, incapaci di affrontare i 
problemi del lavoro e dello sviluppo per tutti, nessuno escluso.

In un mondo attraversato da profonde diseguaglianze e ingiustizie, in 
cui spesso anche i diritti umani vengono impunemente violati, cosa 
possiamo fare per un cambiamento di paradigma e per costringere i 
decisori politici a prendersi cura dei tanti problemi irrisolti? 

Abbiamo una conoscenza delle situazioni reali dei diritti negati e delle situa-
zioni di diseguaglianza nel mondo che creano guerre, fame, sottosvilup-
po, povertà, esclusione sociale, mancanza di istruzione, emigrazione…

Come educarci ed educare ad una politica come «forma di carità» al 
servizio della promozione umana, sociale, economica, culturale del-
le persone? Quale azione critica di controllo possiamo esercitare nei 
confronti dei politici che, pur dicendosi cristiani, compiono scelte in 
evidente contrasto con i valori umani fondamentali e diventano essi 
stessi ostacolo per il conseguimento del bene comune e per il riscatto 
dei poveri e degli ultimi?

6. Dialogo e amicizia sociale (nn. 198-224)

Per la riflessione e l’impegno
Il dialogo sociale è la nuova frontiera di una cultura che, a partire dal 
basso, può rigenerare la società. L’assenza di dialogo impedisce la 
condivisione di scelte per il bene comune. L’amore per gli altri deve 
costituire il motore del cambiamento sociale, per costruire insieme 
un mondo più giusto e solidale. Per questo, la comunicazione, realiz-
zata attraverso i vari media, assume un ruolo importante, se essa non 
è volta alla manipolazione del consenso, ma è un servizio alla verità.
Il dialogo è il metodo necessario in una società plurale, in cui le con-
cezioni della vita e del mondo, pur diverse, devono pur trovare un 
punto di equilibrio in alcuni valori comuni fondamentali. Una cosa 
è certa: al di là di qualsiasi cambiamento culturale, l’essere umano 
possiede la medesima dignità inviolabile in qualunque epoca storica 
e nessuno può sentirsi autorizzato dalle circostanze a negare questa 
convinzione o a non agire di conseguenza. 



109Proposta Educativa n. 3_2020

In un mondo che utilizza i mezzi della comunicazione non per infor-
mare, ma spesso per manipolare le coscienze e ottenere il consen-
so, in che modo possiamo attrezzarci per avere un punto di vista 
critico sulla società e una capacità di vedere, giudicare, agire 
ispirata dalla conoscenza della verità sulle cose?

In una società plurale, come la nostra, come possiamo creare dei 
luoghi di incontro per un dialogo costruttivo sui valori fondativi 
della convivenza e sulla dignità di ogni persona?

Se il sonno della ragione genera mostri, come tenere sveglia la men-
te di fronte a fatti evidenti di negazione dei diritti umani?

Come recuperare il senso della «gentilezza» nei nostri rapporti con gli 
altri, superando le varie forme di aggressività verbale e praticando 
lo stile dell’ascolto, della comprensione, della condivisione umana?

7. Percorsi di un nuovo incontro (nn. 225-270)

Per la riflessione e l’impegno
Una nuova società planetaria di fratelli può nascere se tutti diven-
tiamo artigiani di pace. In un mondo caratterizzato dalla presenza 
della violenza e della guerra come metodi per avere il dominio 
sull’altro, i processi di pace sono lunghi e faticosi, richiedono la 
paziente tessitura di un dialogo operoso e della cultura dell’incon-
tro. La costruzione della pace è un compito che non dà tregua e 
che esige l’impegno di tutti. È evidente che senza giustizia, ugua-
glianza, solidarietà, la pace rimane un pio desiderio e un nome 
vuoto. L’amore preferenziale per i poveri è il test per verificare 
l’impegno sincero e veritiero per la pace. Occorre un mondo ri-
conciliato che sappia perdonarsi per i crimini e gli orrori del pas-
sato, facendo memoria delle atrocità vissute e perpetrate perché 
non si  ripetano più. Per questo, vanno ripudiate le guerre e la 
pena di morte, perché l’uomo è sacro all’uomo e ogni persona è a 
immagine e somiglianza di Dio.

Essere artigiani di pace è il compito di ogni cristiano, a partire da se 
stessi, dalla famiglia, dal condominio, dal territorio, dall’ambiente 
di vita e di lavoro. In che modo possiamo impegnarci per costruire 



110 Proposta Educativa n.3_2020

relazioni costruttive, dialogiche, aperte al punto di vista dell’altro, 
per far crescere il senso della condivisione?

Abbiamo il coraggio di perdonarci vicendevolmente, cercando ciò che 
ci unisce anziché ciò che ci divide?

Come possiamo contribuire ad educarci e a educare alla pace, a saper 
guardare il mondo con gli occhi dell’altro, e impegnarci ad aprire lo 
sguardo sulle povertà e le diseguaglianze presenti attorno a noi, non 
solo per denunciare il disagio sociale che genera conflitti e subcul-
tura, ma anche per esprimere un impegno concreto di solidarietà, 
assieme a tutte le forme del volontariato operanti nel territorio?

8. Le religioni e la fraternità nel mondo (nn. 271-288)

Per la riflessione e l’impegno
Le diverse religioni, a partire dal riconoscimento del valore di ogni 
persona umana come creatura chiamata ad essere figlio o figlia di 
Dio, offrono un prezioso apporto per la costruzione della fraternità 
e per la difesa della giustizia nella società. Il dialogo tra persone di 
religioni differenti non si fa solamente per diplomazia, cortesia o tol-
leranza. La fratellanza umana ha un solido fondamento nel fatto di 
riconoscere Dio come padre di tutti.
Va riconosciuto come «tra le più importanti cause della crisi del 
mondo moderno vi siano una coscienza umana anestetizzata e l’al-
lontanamento dai valori religiosi, nonché il predominio dell’indivi-
dualismo e delle filosofie materialistiche che divinizzano l’uomo e 
mettono i valori mondani e materiali al posto dei principi supremi e 
trascendenti».
Per i cristiani, vivere secondo il Vangelo è il servizio per l’afferma-
zione di ogni diritto umano, soprattutto a partire dai poveri e dagli 
ultimi. Non è la legge a costruire la fraternità, ma è l’amore gratu-
itamente donato a generare una comunità di figli e fratelli e a fer-
mentare la società. Per questo, una chiesa povera e umile, casa di 
comunione, esperta in umanità potrà essere segno e strumento di 
salvezza per tutti.
È importante che tutte le religioni possano collaborare nel ripudio 
della guerra e della violenza e nell’impegno per il rispetto della digni-
tà di ogni persona e nella difesa dei diritti degli ultimi e dei poveri, 



111Proposta Educativa n. 3_2020

per costruire insieme una società pienamente umana, in un mondo 
riconciliato.

Le religioni occupano oggi un posto rilevante nel panorama spirituale 
e culturale. Per un dialogo efficace, è necessaria la reciproca cono-
scenza. Cosa conosciamo delle religioni monoteistiche o di quelle 
presenti nel nostro territorio? Come avviare momenti di ascolto e 
di dialogo?

Come possiamo collaborare concretamente con persone di altre reli-
gioni per progetti da sviluppare insieme nel territorio a favore di 
situazioni disagiate?

È possibile pensare a momenti di preghiera in comune, valorizzando 
la ricchezza di ciascuno e individuando aspetti comuni di vita spi-
rituale?

Come dialogare attorno alla difesa dei diritti umani e per la promo-
zione della pace?



Finito di stampare nel dicembre 2020






