
�

Nuovi conf ini per la laicità e

Ernesto Preziosi

LA LIBERTÀ RELIGIOSA

na serie di fattori diversi tra loro, 
e tra questi segnatamente l’evolu-
zione dei sistemi politici statuali, 

così come d’altro canto la presenza in 
nuovi termini dell’Islam nel panorama 
geo-politico del pianeta, ha contribuito a 
riportare in primo piano in vari Paesi oc-
cidentali il dibattito sul tema della laicità. 
Si tratta per molti aspetti di un dibattito 
inedito. La novità è proprio legata all’evo-
luzione delle forme statuali e ad una vi-
talità della componente religiosa che non 
solo non si è dissolta in una obsolescenza 
ritenuta probabile da più di un’analisi, ma 
non è neppure divenuta – è questo l’aspet-
to più discusso – quel temibile elemento di 
conquista che qualcuno aveva prospetta-
to (ad es.: Kepel, 1991; Stark-Introvigne, 
2003. Jenkins, 2004, contesta le tesi di 
Huntington, 1996, evidenziando la forza 
crescente del cristianesimo). La società 
contemporanea, nelle sue molte realiz-
zazioni nazionali, va cercando anche nel 
fattore religioso quel collante, quell’ethos 
civile condiviso che possa rafforzare, e in 
qualche caso creare ex novo, il substrato 
di condivisione sociale, la nuova linfa che, 
specie in Occidente, possa alimentare le 
democrazie sempre più sfibrate.

Questo aspetto rivela peraltro un rischio 
che va evitato. Parlare di ethos civile con-
diviso, e dell’apporto che le religioni of-
frono alla sua costituzione, può avere 
come significato trasformare le religioni 
in «religioni civili». Rischio ricorrente nel-
la storia della civiltà. Una religione che si 
«riduca» o venga «ridotta» da uno Stato a 
questa dimensione di strumento, seppure 
nelle nuove forme, più soft, delle moderne 
democrazie del consenso, così come una 
religione che «occupasse» uno Stato dive-
nendo una sorta di «religione ufficiale», ap-
punto «di Stato», finirebbe per impoverire 
sia la dimensione religiosa sia quella civile. 
Non dimenticando che la laicità è peraltro 
debitrice come concetto e come prassi pro-
prio dell’incontro tra cristianesimo e realtà 
secolare (Prodi, 2003). La laicità può di-
venire, in forme inedite, un tema che non 
favorisce solo una distinzione necessaria e 
opportuna tra le due realtà, ma in qualche 
modo ne favorisce il dialogo e costituisce 
allo stesso tempo un elemento dinamico. 
Vorrei sottolineare come questo tema ci 
possa aiutare oggi ad una nuova stagione 
dell’evangelizzazione con un nuovo dia-
logo tra fede e società civile, tra Chiesa e 
Stato ma anche tra religioni che, proprio 

U

STUDIO/1

PROPOSTA EDUCATIVA 2/07



� �

del nuovo contesto pluralistico sono come 
spinte ad incontrarsi e a dialogare.

1. Quale laicità? Il contesto italiano

Nella prolusione all’Assemblea generale 
della CEI del maggio 2007 mons. Bagna-
sco ha sottolineato «la contrapposizione 
forzosa e strumentale tra laici e cattolici 
non trova riscontro nella stragrande mag-
gioranza del nostro popolo, né può desu-
mersi dalla legittima diversità di posizioni 
su alcune pur rilevanti tematiche, che deve 
potersi esprimere con serenità e chiarezza, 
in un clima di rispettoso dialogo».
È necessario, allora, fondare o recuperare 
il concetto della laicità, nel suo graduale 
formarsi nella storia dell’umanità.1 Ma è 
soprattutto importante considerare la lai-
cità... cioè, il senso di una distinzione che 
non separi drasticamente le due realtà ma 
ne cementi la mutua esistenza nell’interes-
se del bene sommo della convivenza paci-
fica tra i popoli e che favorisca la pluralità 
sempre più evidente dei contesti multietni-
ci e multiculturali, e quindi anche multire-
ligiosi. 
Come a dire che accanto ai rischi, l’at-
tuale crisi presenta alle religioni la storica 
opportunità di consentirne la sempre più 
libera diffusione in un contesto secolare e, 
insieme, propone in modo nuovo le possi-
bilità-potenzialità del rapporto ecumenico 
e interreligioso.2 
Tuttavia, proprio le opportunità richiama-
te chiedono alle religioni di contribuire e/o 
fondare per la loro parte, e in dialogo con 
le culture civili, un sano concetto di laicità 
(AA.VV., 1977). Un concetto noto al cri-
stianesimo ma sconosciuto ad altre reli-
gioni. Di qui la distanza e, per altro verso, 
l’utilità del dialogo interreligioso. 
Per quanto riguarda i cattolici, non man-
cano le riflessioni fondative: la stessa dot-
trina sociale offre molti spunti in tal senso. 
Nel recente Compendio della dottrina sociale 

della Chiesa, ad esempio, è esplicitato che 
il principio di laicità comporta il rispetto di 
ogni confessione religiosa da parte dello Sta-
to (Pont. Cons. Giustizia e Pace, 2004, p. 
312), quest’ultimo «assicura il libero eser-
cizio delle attività di culto, spirituali, cultu-
rali e caritative delle comunità dei creden-
ti. In una società pluralista, la laicità è un 
luogo di comunicazione tra le diverse tra-
dizioni spirituali e la nazione» (Giovanni 
Paolo II, 2004, p. 5). Permangono purtrop-
po ancora, anche nelle società democra-
tiche, espressioni di intollerante laicismo, 
che osteggiano ogni forma di dialogo.
Alla luce di questo stato di cose, la mar-
ginalizzazione del cristianesimo «non po-
trebbe giovare al futuro progettuale di una 
società e alla concordia tra i popoli, e anzi 
insidierebbe gli stessi fondamenti spirituali 
e culturali della civiltà» (Congr. Dottrina 
della Fede, 2002, p. 14).
Il tema della laicità provoca oggi una va-
riegata riflessione che non riguarda solo la 
visione moderna del rapporto tra Chiesa 
e Stato, ma più ancora l’approccio stesso 
delle religioni e del cristianesimo in parti-
colare, con l’esperienza giuridica, con la 
società, e una nuova visione di comunità 
civile (Dalla Torre, 1993; AA.VV., 2003).
Nell’indirizzo di saluto rivolto al pontefice 
il 24 giugno 2005 durante la visita di que-
st’ultimo al Quirinale, il Presidente Ciampi 
aveva richiamato l’articolo 7 della Costitu-
zione, ricordando come «la necessaria di-
stinzione fra il credo religioso di ciascuno, 
e la vita della comunità civile regolata dalle 
leggi della Repubblica, ha consolidato, nei 
decenni, una profonda concordia fra Chie-
sa e Stato. La delimitazione dei rispettivi 
ambiti rafforza la capacità delle autorità 
della Repubblica e delle autorità religiose 
di svolgere appieno le rispettive missioni e 
di collaborare per il bene dei cittadini» (Os-
servatore Romano, 25/6/2005).
A sua volta Benedetto XVI, nel ricono-
scere come «l’autonomia della sfera tem-

porale» non escluda «un’intima armonia 
con le esigenze superiori e complesse de-
rivanti da una visione integrale dell’uomo 
e del suo eterno destino», aveva riproposto 
una sintesi in cui le relazioni tra la Chiesa 
e lo Stato italiano sono fondate sul prin-
cipio enunciato dal Concilio Vaticano II: 
«La comunità politica e la Chiesa sono 
indipendenti e autonome l’una dall’altra 
nel proprio campo. Tutte e due anche se 
a titolo diverso, sono a servizio della voca-
zione personale e sociale delle stesse per-
sone umane (Gaudium et spes, 76)» (ib.). 
Il medesimo concetto è stato ribadito dal 
Pontefice in occasione dell’incontro con 
Napolitano: «Chiesa e Stato, pur piena-
mente distinti, sono entrambi chiamati, 
secondo la loro rispettiva missione e con i 
propri fini e mezzi, a servire l’uomo, che è 
allo stesso tempo destinatario e partecipe 
della missione salvifica della Chiesa e cit-
tadino dello Stato. È nell’uomo che queste 
due società si incontrano e collaborano per 
meglio promuoverne il bene integrale» (In-
contro del 20/11/2006).
Ciò nonostante permangono tensioni e dif-
fidenze. Quanti affrontano con scarsa fidu-
cia il nuovo rapporto possibile, nel comune 
interesse per l’uomo, tra Chiesa e società, 
sono portati ad accompagnare il vocabolo 
«laicità» con l’aggettivo «sana» o viceversa 
a criticarne l’utilizzo specificandolo come 
una «malintesa laicità».
Di contro chi ribadisce l’importanza della 
distinzione rischia, a sua volta, di scivola-
re su un terreno ambiguo per cui l’invito 
alla società italiana perché riscopra le sue 
radici cristiane,3 viene interpretato come 
una pretesa di monopolizzare l’etica pub-
blica, o una indebita ingerenza. Il pro-
blema a ben vedere è più sostanziale che 
nominalistico (Rusconi, 2005) e chiede di 
riconsiderare a fondo il nesso possibile tra 
comunità civile, religiosa e diritti ricono-
sciuti e garantiti in un sistema democrati-
co (Bein Ricco, 2005).

2. Laicità, religioni, democrazia

La visione della democrazia che la fede 
può ispirare è risorsa che arricchisce una 
cultura pluralistica ed è riconoscibile già 
ora, in contesti differenti (Sen, 2004). Ban-
dire le religioni dall’arena pubblica è quindi 
oltre che ingiusto, restrittivo, incoerente in 
una cultura amante della libertà, perché li-
mita le persone impedendo loro di riferirsi 
alle proprie convinzioni, restringe il campo 
delle motivazioni alla scelta politica, e non 
promuove i fini della libertà e dell’ugua-
glianza (Man-
zone, 2004, 
pp. 65-69). La 
d e m o c r a z i a 
sosterrebbe, in 
questo caso, 
una concezio-
ne della laicità 
che consente 
alle fedi reli-
giose di esi-
stere, ma solo 
n e l l ’ a m b i t o 
privato della 
coscienza. Il 
riferimento qui 
non è stato solo 
a una matri-
ce di pensiero 
quanto ad una 
sensibilità esi-
stenziale diffusa. Il fatto religioso diventa, 
allora, pura espressione di un sentimento 
individuale o, tutt’al più, una generica ri-
sorsa di buoni sentimenti. In questo senso, 
tutte le religioni sono equivalenti perché si 
riferiscono a una tensione etica comune 
a tutti gli uomini e perché contribuiscono 
a legittimare un vago moralismo politico 
(Ratzinger, 2005, p. 34). La libertà reli-
giosa deve essere perciò garantita in uno 
Stato democratico nei suoi tre profili: indi-
viduale, collettivo e istituzionale. E ciò si-

OGGI È CHIESTO 

alle religioni di 

contribuire e/o 

fondare per la 

loro parte, e in 

dialogo con le 

culture civili, un 

sano concetto 

di laicità

PROPOSTA EDUCATIVA 2/07 PROPOSTA EDUCATIVA 2/07



10 11

gnifica assicurare alle confessioni religiose 
il diritto di partecipare alla vita pubblica, 
ma anche riconoscere il rapporto più gene-
rale tra libertà e democrazia e questo non 
solo nel contesto occidentale. Tale punto 
di equilibrio è condiviso dalla Chiesa cat-
tolica4 che da parte sua «rispetta la legit-
tima autonomia dell’ordine democratico e 
non ha titolo per esprimere preferenze per 
l’una o l’altra soluzione istituzionale o co-
stituzionale»; allo stesso tempo «il contri-
buto che essa offre a tale ordine è proprio 
quella visione della dignità della persona, 
la quale si manifesta in tutta la sua pienez-
za nel mistero del Verbo incarnato» (Cen-
tesimus annus, n. 47).5 È evidente che la 
necessità di distinguere tra momento con-
fessionale (ecclesiastico) della vita e il mo-
mento laico (civile) non può essere intesa 
come separazione materiale. Le forme del 
rapporto sociale sono sempre gravide, nel 
bene e nel male, di un incoativo significato 
morale, e addirittura religioso, base possi-
bile di un consenso al di là dei conflitti e 
fondamento di quella tolleranza che conci-
lia la certezza di conoscere la verità e il ri-
spetto della coscienza altrui. Qui si colloca 
l’impegnativo campo d’azione di un laicato 

credente, che il Concilio Vaticano II ha 
invitato ad assumere «la propria respon-
sabilità». Tale assunzione di responsabilità 
non dovrebbe costituire un ostacolo, bensì 
una risorsa, nella convinzione che la verità 
possa essere trovata nel processo di un dia-
logo aperto. Di qui la preoccupazione della 
dottrina sociale cattolica secondo la quale 
un processo che esclude la religione opera 
contro la scoperta della verità: «Tradisce il 
profondo principio liberale connesso alla 
libertà di discorso quale rivendicazione di 
quelle libertà fondamentali che, in quanto 
facenti parte del manipolo dei diritti fonda-
ti sulla stessa natura umana, sono di per 
sé indisponibili da parte di qualsivoglia au-
torità umana e debbono da questa essere 
riconosciuti» (Manzone, 2004, pp. 65-69). 
Il tema della laicità dello Stato e il suo in-
treccio nel dibattito culturale odierno con 
il tema della democrazia, in presenza, per 
l’Occidente, di minacce internazionali (ter-
rorismo, fondamentalismo), chiede più di 
una precisazione, specie se affrontato in 
relazione al dato religioso.6

Il rispetto dell’altro, la tutela di questo ri-
spetto, va a dare sostanza alla libertà di 
espressione; in un quadro di laicità, la 

centralità della persona, valore cardine 
del cristianesimo, ottiene tutela e in qual-
che modo introduce un correttivo alla 
presunta neutralità dello Stato. È questo, 
ancorché difficile, il percorso di un nuovo 
confronto tra laicità, religioni e democra-
zia. Cristianesimo e democrazia, d’altra 
parte, rappresentano la radice storica di 
un confronto durato secoli: perché l’idea 
moderna e occidentale della laicità non 
sarebbe stata possibile «senza la contesa 
secolare tra potere politico e potere reli-
gioso che ha portato alla desacralizza-
zione del primo e alla ridefinizione degli 
ambiti specifici, spirituali, del secondo» 
(Scoppola, 2005, p. 31).
Se quindi resta aperta la questione del rap-
porto tra democrazia e verità, e la possibi-
lità di una sintesi tra un pensiero fondato 
su una verità rivelata-proclamata e le for-
me dialettiche proprie della democrazia e 
che poggiano sul riconoscimento dei diritti 
soggettivi e sul principio di maggioranza, in 
un contesto di pluralismo, non si può, per 
questo, misconoscere il dato storico di un 
reciproco apporto messo in luce anche da 
studi recenti.7 In definitiva «l’esperienza di 
fede nelle sue varie forme, anche laiche, è 
un fattore decisivo perché nella società si 
esprimano forti tensioni etiche e progettua-
li» (Scoppola, 2005, p. 32). Il problema è ri-
chiamare la politica alla sua funzione che 
nel caso significa non organizzarsi intorno 
alle divaricazioni tra posizioni religiose e 
punti di vista «laici», ma offrire opportuni 
punti di mediazione e di superamento in 
alternativa ai rischi di arroccamento fon-
damentalisti o laicisti. Su questi ultimi le 
stesse religioni sono chiamate a vigilare.

3. Laicità, istituzioni e politica

È opinione condivisa che ogni restrizione 
della libertà religiosa, ogni riduzione della 
religione a solo culto e ad azione limitata 
alla sfera privata, si presenta come un im-

poverimento della società civile. Uno Stato 
laico non può essere uno Stato confessio-
nale, neppure uno Stato etico, ma neppure 
uno Stato «neutro»: il punto delicato da 
comprendere è proprio questo. Come può 
uno Stato non essere neutro (altrimenti si 
limiterebbe alla sola salvaguardia dell’ordi-
ne pubblico e a reprimere i delitti) e allo 
stesso tempo non essere uno Stato etico, 
nelle sue varie incarnazioni che la storia ci 
ha fatto conoscere (mi riferisco allo stato 
teocratico, a quello ideologico, a quello to-
talitario e così via)?
Mi pare che in questo la visione cristiana, 
che in tempi recenti ha accolto il metodo de-
mocratico, vada nella direzione di uno Sta-
to che, tomisticamente, opera non perché 
l’uomo viva, ma perché viva bene. Ovvero 
opera per il bene comune, accogliendo, 
riconoscendo e componendo nel metodo 
democratico tutti i possibili contributi per 
il bene comune. Le religioni così come le 
scuole di pensiero, le culture, possono e 
debbono contribuire a questa costruzione. 
Così inteso lo Stato non impone una visio-
ne e allo stesso tempo non è astrattamente 
neutro e avaloriale, ma favorisce il con-
fronto e il comune convergere. In questa 
prospettiva è ancora più chiaro il contribu-
to dei credenti chiamati a partecipare alla 
costruzione della casa comune.
In questo senso, dunque, è chiamato in 
causa il nuovo confine di laicità: è possibile 
individuarlo, riconoscendo il concorso del-
la religione e senza prendere la scorciatoia, 
tutta teorica, della «neutralità»? È eviden-
te che l’acquisizione del concetto di laicità 
dello Stato è frutto di una lunga evoluzio-
ne storica (Romanato, 1981), evoluzione 
che, a certe condizioni, è compatibile con 
la visione cristiana dell’istituzione statale 
(Giacchi, 1975).8 Perché ciò sia possibile 
va da un lato sgombrato il campo da ogni 
concezione «laicista», quasi che lo Stato 
possa essere laico solo se non riconosce o 
comprime – pur nei limiti della libertà reli-

PROPOSTA EDUCATIVA 2/07 PROPOSTA EDUCATIVA 2/07



12 13

giosa – l’apporto positivo delle religioni nel 
costruire l’unica società civile secondo il 
principio della sussidiarietà. La laicità vera 
avverte come necessaria la trascendenza, 
non si limita a tollerarla e sul piano politico 
non pretende, certo che i credenti ‒ indi-
vidualmente o come presenza organizzata 
‒ rinuncino alla propria fede (Ratzinger, 
2003). D’altro canto va dissolta all’interno 
della visione religiosa ogni impostazione 
fondamentalista; la religione propone la 
sua verità, ma non può pretendere che essa 
venga recepita dallo Stato, dal suo ordina-
mento. Ha, invece, una capacità propria 
di convincere, nell’ambito di un contesto 
pluralistico.9

Un equilibrio non facile, ma oggi sempre 
più evidente anche ad altre religioni, oltre 
a quella cattolica. Nota ad esempio il gran 
rabbino di Francia, Joseph Sitruk: «Com-
pito della laicità non è costruire degli spazi 
svuotati dal religioso, ma offrire uno spazio 
in cui tutti, credenti e non credenti, possano 
trattare di ciò che è accettabile e di ciò che 
non lo è, delle differenze da rispettare e del-
le derive da impedire, e questo nell’ascolto 
reciproco, senza tacere le convinzioni e le 
motivazioni degli uni e degli altri, ma sen-
za scontri né propaganda». Un’istanza che 
favorisce il rapporto sussidiario tra religioni 
(ma anche tra realtà culturali) e Stato nella 
direzione di quella che... definisce un’«arte 
di vivere il pluralismo nel confronto con gli 
altri, arte propria del dibattito pubblico» 
(AA.VV., 2004, pp. 97ss).
Una situazione che chiede di respingere, 
anche alla luce di quelli che sono i pronun-
ciamenti «civili» autorevoli,10 le nuove rigi-
dità che non mancano nemmeno nei Paesi 
occidentali con una tradizione matura in 
tema di laicità. È il caso di quanto affermato 
da una apposita commissione governativa 
istituita in Francia per riproporre il valore 
«fondante» della laicità: «Le istanze spiri-
tuali e religiose non possono avere alcuna 
influenza sullo Stato e devono rinunciare 

a una dimensione politica […] La laicità 
distingue la libera espressione spirituale o 
religiosa nello spazio pubblico, legittima ed 
essenziale al dibattito democratico, dall’in-
fluenza su quest’ultimo, che è illegittima» 
(AA.VV., 2004, pp. 23s).
Nell’ordinamento italiano, a differenza di 
quello francese, si registra una visione di 
laicità che non solo non ostenta indifferen-
za nei confronti delle religioni, ma ricono-
sce e si «pone al servizio» delle istanze del-
la coscienza religiosa dei cittadini.
La centralità della persona e, in particola-
re, della dignità umana è il riferimento per 
una equilibrata interpretazione, anche giu-
risprudenziale, del principio di laicità nel 
nostro ordinamento statuale.11

In realtà, il caso italiano presenta, ad un 
tempo, elementi comuni e differenti ri-
spetto ad altri Paesi europei, in particola-
re alla Francia. Nel periodo recente, mol-
ta enfasi è stata posta sul dibattito politico 
e culturale francese, anche in relazione 
ai drammatici avvenimenti di cronaca. A 
giudizio di Sergio Romano, la situazione 
italiana non è paragonabile a quella fran-
cese, poiché «anche quando non è materia 
di fede religiosa, il cattolicesimo fornisce 
un marchio di validità e legittimità a tutti 
i riti di cui l’italiano ha bisogno per la sua 
vita» (Romano, 2004, p. 13). In Italia il di-
battito è ad oggi incentrato soprattutto sui 
temi connessi con l’istruzione pubblica e i 
valori a cui la scuola deve ispirare la pro-
pria azione istruttivo-educativa a favore 
delle giovani generazioni. La risposta al 
quesito circa quali valori insegnare nella 
scuola di Stato concerne quelli democrati-
camente stabiliti dalla Costituzione (Gal-
li, 1989; 2000, pp. 122-126). È una indi-
cazione che può chiarire il significato da 
attribuire alla laicità. Alcuni, in proposito, 
pongono in luce che «i concetti espressi 
dai diritti umani, se condivisi in spirito di 
laicità e di dialogo tra le diverse ideologie 
e culture, costituiscono una pregevole ‘ta-

vola di valori’ soprattutto per la pedago-
gia scolastica, pluralistica al suo interno e 
aperta alle problematiche della conviven-
za mondiale» (Roveda, 2005, p. 176). È 
evidente quali siano i compiti della scuola 
per lo sviluppo delle giovani generazioni: 
superare il falso dilemma tra istruzione 
ed educazione, ricoprire un ruolo fonda-
mentale nell’aiutare i minori ad affronta-
re razionalmente i problemi etici, sociali, 
politici, nell’attuale società multietnica, 
multiculturale, multireligiosa, nella pro-
spettiva di una laicità riappacificata: «La 
laicità moderna – nota Bianchi – andreb-
be concepita come un impegno al plurali-
smo, una partecipazione complementare 
dello Stato e delle religioni alla definizio-
ne e al conseguimento del bene comune» 
(Bianchi, 2004).
In questa prospettiva, risaltano tre que-
stioni di particolare rilevanza, fra loro cor-
relate: le «ragioni pubbliche» della Chie-
sa, la necessità di distinguere sulla prassi 
politica, il tema della recrudescenza di un 
laicismo neoilluminista.

In merito al tema delle «ragioni pubbli-
che» della Chiesa, pare oggi urgente con-
frontarsi su parole chiave che rivelano 

a)

sempre più una divaricazione di significa-
ti: come accogliere in uno Stato laico, ma 
non «neutro», religioni che mantengono la 
pretesa di essere depositarie della verità? 
È possibile richiamare la presenza di re-
ligioni ad un ruolo di promozione umana, 
di tutela dei fondamentali diritti della per-
sona, non accettando che questi «valori» 
siano frutto di una «verità»? Possono le re-
ligioni rinunciare alla «verità»? La doman-
da si pone per ogni religione, ma volendosi 
soffermare sulla cattolica, come si è fatto 
nell’intero articolo, si può dire che tali in-
terrogativi non sono nuovi nell’ambito del-
le riflessioni offerte dal magistero. In pro-
posito, già Paolo VI aveva presentato nella 
Octogesima Adveniens la «laicità dello Sta-
to» con queste parole: «Non spetta né allo 
Stato né a dei partiti, che sarebbero chiusi 
su se stessi, di tentare di imporre una ideo-
logia, con mezzi che sboccherebbero nella 
dittatura degli spiriti, la peggiore di tutte. 
È compito dei raggruppamenti culturali e 
religiosi, nella libertà di adesione ch’essi 
presuppongono, di sviluppare nel corpo 
sociale, in maniera disinteressata e per le 
vie loro proprie, queste convinzioni ultime 
sulla natura, l’origine e il fine dell’uomo e 

PROPOSTA EDUCATIVA 2/07 PROPOSTA EDUCATIVA 2/07



14 15

della società» (n. 25). Si tratta di conciliare 
certezza religiosa e rispetto della coscien-
za altrui nel riconoscimento della verità 
della fede, per garantire forme degne del-
la vita umana e «che per la loro natura e 
per il loro ruolo di fondamento della vita 
sociale non sono negoziabili» (Congr. Dot-
trina della Fede, 2002, n. 3). Così come si 
tratta di fondare su nuove basi condivise 
una visione di legge naturale (Toso, 2002; 
Rhonheimer, 2003). Anche se le più re-
centi impostazioni del pensiero giuridico 
preferiscono ricorrere ad una visione che 
prescinda da queste basi (Rawls, 2002).

Per quanto attiene al secondo aspetto, 
la necessità di distinguere sulla prassi po-
litica del contesto politico attuale, emerge 
l’importanza di vigilare su tale distinzione. 
Le distinzioni sono importanti, perché se 
in molti ‒ anche tra gli uomini di buona vo-
lontà ‒ si possono rallegrare di un ritorno di 
significanza delle fedi religiose nel contesto 
sociale (per i credenti non ci dovrebbero es-
sere dubbi), nessuno, ma proprio nessuno, 
può essere soddisfatto di una religione che 
diventa elemento di dibattito e di divisioni 
politiche. Come a dire, con riferimento al 
solo caso italiano, che se è evidente che 
tempi di crisi portino in luce le tematiche 
identitarie e che – concretamente – la dis-
solvenza del partito d’ispirazione cristiana, 
specie per i modi e i tempi in cui è avve-
nuta, richiami in qualche modo una sorta 
di «questione cattolica» (Pombeni, 2004), è 
anche vero che alla Chiesa e ai cattolici del 
nostro Paese, ancor più per la storia da cui 
vengono, deve stare a cuore una sorta di 
distinzione di campi, capace di evitare, al 
di là delle possibili, occasionali, strumen-
tali sirene, una obiettiva regressione ad in-
verosimili steccati.12 I segnali di una nuova 
stagione chiedono di non sottovalutare il 
tema della laicità.
Per soffermarsi sul solo cristianesimo, è 
sempre più evidente come la riflessione 
sulla laicità e sulla «pertinenza al mondo» 

b)

dei cristiani possa divenire l’occasione per 
i credenti «quando le radici profonde delle 
realtà mondane vengono minacciate» per 
«difenderne la consistenza e l’integrità» 
(Betori, 2005), offrendo allo stesso tempo 
il segnale della libertà della fede, la testi-
monianza di una libertà che alberga nel 
primato dello spirituale, nella sua radicale 
proposta senza compromissioni o collate-
ralismi di sorta. 
Ha scritto Enzo Bianchi che l’unica pos-
sibilità dei cristiani quando il dialogo e il 
confronto si fanno difficili, è mostrare «la 
differenza cristiana con la vita, il compor-
tamento, la forma di appartenenza alla 
polis» (in «La Stampa», 27 agosto 2005; 
approfondito in Bianchi, 2006). Il richia-
mo fondamentale è quindi alla questione 
formativa, ovvero all’esigenza di una rin-
novata educazione alla fede del laicato cat-
tolico, in particolare ai temi della spiritua-
lità laicale.

Veniamo al tema della recrudescenza di 
un laicismo neoilluminista. Per neoillumi-
nismo si intende quella corrente culturale 
che avrebbe contribuito al diffondersi in 
Europa di una mentalità che esclude Dio 
dalla coscienza pubblica. Ciò vale per il 
marxismo e per il liberalismo che da due 
secoli presenta come verità indiscussa e 
indiscutibile il seguente assunto: le fedi, 
verso cui si compiace di esercitare la cri-
tica, sono fatti esclusivamente privati. E, 
magari, è auspicabile che scompaiano an-
che dal più riposto nucleo della coscienza 
(Possenti, 2005). Questa cultura ha misco-
nosciuto il concetto di verità per proporsi 
come assoluta, cercando di imporre la sua 
verità a tutte le altre concezioni della vita e 
del mondo. Ma, così facendo, è essa stessa 
a divenire intollerante e ad estendere una 
sorta di dubbio dogmatico come assioma 
incontestabile: l’unica certezza rimane il 
dubbio e il dubitare. Si sostiene così il re-
lativismo come ultima e assoluta verità. 
Ciò comporta una conseguenza come lo 

c)

«svisamento» del problema della laicità. Di 
fronte alla novità contenuta nell’insegna-
mento cristiano: «Rendete dunque a Cesa-
re ciò che è di Cesare e a Dio ciò che è di 
Dio»,13 il laicismo illuministico è come se 
separasse la prima parte della frase dalla 
seconda. La laicità viene così impoverita 
e il laicismo più estremista prevale (Pos-
senti, 1992). Ripetendo all’infinito soltan-
to «date a Cesare quello che è di Cesare» 
annulla il rendere a Dio, chiede ai cristiani 
di stare nel mondo «come se Dio non ci 
fosse». Inoltre è come se il neoilluminismo 
ritenesse che è veramente degno di appar-
tenere al retaggio spirituale dell’Europa 
solo ciò che si conforma ai propri ristretti 
canoni.
La scommessa vera dei cristiani invece 
è – come ricorda ancora Enzo Bianchi 
– stare nel mondo non come se Dio non 
esistesse, ma in un mondo nel quale Dio 
non informa più la cultura, non è più un 
presupposto scontato. Una sfida aperta, in 
particolare, sul piano culturale, una sfida 
che riguarda democrazia e libertà (Toso, 
2006) e che incrocia la questione assai si-
gnificativa della libertà religiosa.
Altro punto di conflitto riguarda la cosid-
detta «legge naturale». Da una parte si so-
stiene che quest’ultima, nella visione della 
Chiesa, coincida con la morale e la dogma-
tica cattolica e che quindi vi sarebbe una 
violazione della sovranità dello Stato, della 
sua laicità: «l’obbedienza a una legge ester-
na (la morale cattolica spacciata per «leg-
ge naturale») è esattamente l’abrogazione 
della sovranità autonoma, e dunque della 
democrazia» (Flores d’Arcais-Zapatero, 
2006, p. 3). Le cose stanno davvero così? 
In realtà la legge naturale e la ragione sono 
irrinunciabili campi di dialogo tra credenti 
e non credenti.14

Da parte della Chiesa vi è la necessità di 
riproporre la visione della legge natura-
le come legge già di per sé scritta dentro 
l’uomo, ma «evidenza» già interna ad ogni 

persona cui aderisce l’insegnamento della 
Chiesa, «esperta in umanità», per accom-
pagnare l’uomo alla sua piena realizzazio-
ne e felicità. 
È su questo terreno che la Chiesa racco-
glie la sfida esigente in ogni tempo: mostra-
re con lo stile di vita dei credenti la bontà 
dell’insegnamento di cui si è detto.
Ma questo per-
corso è annun-
cio del Vangelo 
e pratica di 
vita, e si regge 
su una libera 
proposta; non 
può certo es-
sere sollecitato 
o garantito per 
legge.
Qui è il punto: 
la Chiesa e i 
credenti deb-
bono mostrare 
di avere chiara 
la distinzione 
tra sfera reli-
giosa e civile 
attraverso una 
med iaz ione , 
una elabora-
zione culturale 
che propone 
dialogicamente 
in un quadro 
p lura l i s t ico , 
cercando poi 
il consenso de-
mocratico della maggioranza dei cittadi-
ni; e lo Stato dovrà, nella sua laicità che 
è aconfessionalità ma non neutralità va-
loriale (altrimenti come potrebbe essere 
retto da una cultura politica fondata su va-
lori civili?), assicurare con leggi equanimi, 
rivolte a tutti, la libertà dei cittadini della 
quale è parte anche la libertà del credente 
di esprimere, non solo nella sfera privata 

Si tratta di 

conciliare 

certezza 

religiosa e 

rispetto della 

coscienza 

altrui nel 

riconoscimento 

della verità 

della FEDE, PER 

GARANTIRE FORME 

DEGNE DELLA VITA 

UMANA

PROPOSTA EDUCATIVA 2/07 PROPOSTA EDUCATIVA 2/07



16 17

ma anche in quella pubblica, il proprio 
sentire. Per questo, non deve, per dialoga-
re con gli altri, rinunciare ad affermare la 
propria identità né tantomeno rinunciare 
ad appartenere ad una comunità che ela-
bora e propone cultura sociale e politica: 
è evidente come oggi, lo smarrimento di 
orizzonti, l’allontanamento dalle radici 
possano portare ad una ricerca, che diven-
ta rifugio, di tipo identitario. È importante 
saper ricondurre questa spinta in un signi-
ficato che non escluda l’alterità, che sappia 
declinare l’identità, per via della ragione, 
nelle forme della responsabilità. È anche 
questa una responsabilità della politica ma 
prima ancora della cultura, delle fedi, che 
debbono in qualche modo gareggiare nel 
dare un senso relazionale all’identità (Sen, 
2006, pp. 20ss).
Non è possibile esercitare una visione di 
laicità che coincida con quella di neutralità 
(Crepaldi, 2006).
Nel gennaio 1994, Giovanni Paolo II in-
dirizzava una lettera ai vescovi italiani in 
cui ricordava tra l’altro come non fosse 
venuto meno il dovere di «esprimere sul 
piano sociale e politico la tradizione e la 
cultura cristiana della società italiana» (n. 
5) mediante una «presenza unita e coeren-
te» (n. 6). Le chiavi di volta di un simile 
impegno erano individuate in tre elementi 
tra loro connessi: la presa d’atto del fatto 
che le tendenze da cui l’Italia è indeboli-
ta sono proprio quelle che «nascono sullo 
sfondo della negazione del cristianesimo» 
(n. 4), che non esiste «neutralità» sul piano 
dei valori e, infine, che occorre opporsi ad 
un «modello postilluministico di vita» (n. 4) 
(Giovanni Paolo II, 2004).
La Nota dottrinale della Congregazione 
per la Dottrina della Fede del 2002 af-
fermava che «la fede in Gesù Cristo […] 
chiede ai cristiani lo sforzo di inoltrarsi con 
maggiore impegno nella costruzione di una 
cultura che, ispirata al Vangelo, ripropon-
ga il patrimonio di valori e contenuti del-

la Tradizione cattolica» (Congr. Dottrina 
della Fede, 2002, p. 23). 
E questo per «evitare il rischio di una dia-
spora culturale dei cattolici» (ib.).
La democrazia consente e favorisce 
l’espressività di tutti ed è in questo il mi-
gliore regime possibile; si regge su regole 
fatte a maggioranza, e allo stesso tempo, 
rispetta le convinzioni dei credenti di re-
stare del proprio parere anche quando la 
maggioranza andasse in un’altra direzio-
ne. I credenti restano sottomessi alle leggi 
– fatto salvo il caso in cui queste non con-
sentissero, ma obbligassero ad un com-
portamento contrario alle loro convin-
zioni, da cui la facoltà opportunamente 
prevista, in determinati casi, di obiezione 
di coscienza.
Vi sono fasi storiche di maturazione della 
civile convivenza favorite dalla democra-
zia e vi sono fasi in cui i credenti e la fede si 
fanno interpellare dalla storia «aggiornan-
do» le proprie modalità di presenza (come 
è accaduto con il Concilio Vaticano II). 
Non è un caso che, proprio nell’età con-
temporanea, il confronto della Chiesa con 
la modernità abbia avuto tra gli altri frutti 
la crescita di un senso di laicità e la gra-
duale presa di coscienza e di responsabilità 
dei laici all’interno della compagine eccle-
siale e nelle responsabilità verso le que-
stioni temporali. Un passaggio acquisito, 
che talvolta può registrare rallentamenti o 
resistenze, ma che possiamo considerare 
positivamente irreversibile.

4. La questione della «libertà religiosa»

Esiste un punto in cui la laicità, osservata 
sotto il profilo del rapporto religioni-Sta-
to, pone il problema, oggi fondamentale, 
della libertà religiosa (con tutto ciò che 
comporta come garanzia nei rispettivi or-
dinamenti statuali in termini di libertà di 
culto, ecc.). Il Concilio ha insistito ampia-
mente sulla libertà religiosa, che dev’es-

sere garantita ai singoli e alle comunità.15 
E questo insegnamento conciliare, dopo 
quarant’anni, resta ancora di grande at-
tualità, perché la libertà religiosa è ben 
lontana dall’essere ovunque effettivamen-
te assicurata: in alcuni casi essa è negata 
per motivi religiosi o ideologici; altre vol-
te, anche se riconosciuta formalmente, è 
ostacolata dal potere politico oppure da 
una cultura agnostica e relativista.16

Nell’attuale società multiculturale, non si 
può parlare di libertà religiosa senza par-
lare di dialogo e di dialogo tra le religioni: 
tutto ciò è già realtà oggi, anche in Italia, 
in Europa, per la presenza crescente di 
credenti di diverse fedi, dovuta soprat-
tutto all’immigrazione. È una realtà che 
probabilmente acquisterà ancor maggior 
rilievo in avvenire quando ciò che ora si 
intravede avrà più evidenza, con la pre-
senza di forme religiose non tradizionali, 
ma anzi sincretistiche, nate per risponde-
re alla domanda di spiritualità e di interio-
rità dell’«uomo globale».
Il tema della libertà religiosa suggerisce, 
d’altro canto, il delicato aspetto della reci-
procità. Si tratta di una categoria discus-
sa e negata in molti casi. La reciprocità è 
allo stesso tempo un punto di verifica del 
rapporto laicità/democrazia ma anche di 
un autentico approccio cristiano così dif-
ferente da talune strumentalità di parti po-
litiche.17 Non si può ignorare che in alcu-
ni Paesi (tra cui alcuni Stati islamici) non 
venga rispettata la libertà religiosa. Ma ciò 
non può significare che i cittadini prove-
nienti da questi Paesi debbano subire la 
violazione dei propri diritti umani. Questi, 
infatti, devono essere, sempre e comun-
que, rispettati da uno Stato che vuol essere 
autenticamente democratico. Anche per 
questa strada si dimostra la superiorità, e 
più ancora la validità, del sistema demo-
cratico. Con un paradosso, altrimenti, la 
pena di morte sarebbe applicabile ad un 
cittadino americano solo perché un italia-

no negli USA può essere sottoposto alla 
pena capitale. E, comunque, la recipro-
cità va considerata e costruita tra Stati, 
non tra uno Stato e una religione, perché, 
diversamente, graverebbe su tutti i musul-
mani (ivi compresi quelli che sono cittadini 
italiani) la responsabilità per la violazione 
della libertà religiosa perpetrata in alcuni 
stati islamici.
È solo una esemplificazione, un’applica-
zione che rende l’idea di come, attraverso 
la laicità, possa realizzarsi una collabora-
zione tra religione e Stati tale da favorire 
la libertà dei popoli, la crescita civile e poli-
tica in una fase storica dove la democrazia 
si estende e allo stesso tempo può appari-
re superata (Crouch, 2003; Dahrendorf, 
2001). Di qui passa la strada che consente 
di aprire una nuova prospettiva democra-
tica e di aspirare al bene comune (Petrella, 
1997). Riconosce, infatti, il citato rapporto 
della commissione Stasi: «La costruzione 
della società dipende anche dalla qualità 
dell’impegno dei fedeli verso i loro fratelli. 
Infatti, le religioni promuovono valori con-
siderati essenziali e prioritari per lo svilup-
po dell’intera società: la dimensione spi-
rituale dell’esistenza, la pace, la giustizia, 
l’affermazione della dignità della persona, 
la valorizzazione della famiglia come cel-
lula primaria della società, la costruzione 
di modelli di sviluppo cui possono parteci-
pare attivamente tutti i cittadini, la salva-
guardia della natura che il progresso deve 
rispettare» (AA.VV., 2004, p. 104).
In realtà, anche questo aspetto è connes-
so con il recupero nel dibattito politico del 
vero significato di bene comune, muovendo 
innanzitutto dal dato che «dovunque esiste 
un gruppo sociale è presente un bene co-
mune, in vista del quale quel gruppo si co-
stituisce» (Possenti, 1993, p. 32). Tale bene 
comune non è il bene condiviso dalla mag-
gioranza culturale o politica della società 
civile, non è neppure il bene ipotizzato dal-
la parte politica a cui si appartiene, ma non 

PROPOSTA EDUCATIVA 2/07 PROPOSTA EDUCATIVA 2/07



18 19

è neanche la somma dei beni individuali. 
Tanto più in un contesto in cui la medesi-
ma espressione «società civile» chiede oggi 
di essere profondamente riconsiderata nel-
la sua accezione, alla luce della crisi che 
ha coinvolto allo stesso tempo le società 
nazionali e occidentali e l’individualismo 
contemporaneo (Giaccardi-Magatti, 2003). 
Tuttavia anche la legittima accezione di 
bene comune come perfetta organizzazio-
ne della vita sociale regolata da un comples-

so legislativo 
giusto e saggio 
è incompleta: 
esso, infatti, 
«ha un signifi-
cato più vasto, 
più ricco, più 
concretamente 
umano, perché 
è per natura 
la buona vita 
umana della 
m o l t i t u d i n e 
ed è comune 
al tutto e alle 
parti, ossia 
quelle a cui si 
ridistribuisce 
e che debbono 
trarne benefi-
cio» (Maritain, 
1953, p. 14). 
L’impegno per 

il bene comune, a cui forze politiche-so-
ciali e comunità religiose reciprocamente 
e continuamente si invitano,18 significa 
porre in atto gesti concreti volti alla co-
struzione del «bene di tutti gli uomini e di 
tutto l’uomo» (Christifideles laici, n. 42). 
Concetto generale di per sé, ma non per 
questo meno chiaro. Concetto che non 
può prescindere da una visione di socie-
tà civile «pensata come espressione del-
la qualità relazionale della vita umana» 
(Magatti, 2005, pp. 84ss).

Anche nel dibattito su questa collaborazio-
ne tra forze politiche e comunità religiose, 
non manca il riferimento a un modello 
americano cui alludono spesso i resoconti 
giornalistici. Negli USA si è sviluppata in 
un contesto pluralistico (anche sotto il pro-
filo religioso) una religione civile (Rusco-
ni, 1999; 2000; 2003; Ruggieri, 2004) con 
una identità connotata in senso nazionale 
senza caratteri confessionali esclusivi, e 
che è alla base del patto condiviso su cui si 
fonda il Paese (Gentile, 2001).19 A giudizio 
di Francesco Paolo Casavola, «i cosiddetti 
teocon o atei devoti sono tollerati per la pa-
lese strumentalità del loro fine politico, un 
Occidente euro-americano cementato dal 
Vaticano come baluardo contro gli assalti 
del resto del mondo, nella misura in cui si 
ristabilisce una società ispirata a valori cri-
stiani anche se non implicanti l’accettazio-
ne della fede» (Casavola, 2005, p. 19). Non 
sempre la religione civile deve essere vista 
unicamente come un rischio. Di per sé in-
fatti può essere considerato positivamente 
la diffusione nella società secolarizzata di 
valori che hanno un fondamento cristiano; 
il rischio invece è del tutto evidente nella 
strumentalità che da un lato porta a svuo-
tare i valori dal loro esplicito contenuto 
di evangelizzazione facendoli coincidere 
con quella che in passato veniva chiama-
ta la «civiltà delle buone maniere», e uti-
lizzandoli come strumento di consenso. Il 
cristianesimo ha vissuto in varie fasi sto-
riche questo rischio per tornare a percor-
rere strade che hanno indebolito la forza 
trasformatrice che l’annuncio del vangelo 
porta con sé. 
Se si guardano i nuovi modelli che l’ine-
dito contesto multietnico e multiculturale 
ha messo in movimento, ben oltre le sinte-
si tradizionali di carattere concordatario 
tra Chiese e Stati, si può cogliere la laicità 
come sfida o occasione positiva per «for-
giare l’unità pur rispettando la diversità 
della società» (AA.VV., 2004, pp. 28-29).

Una risorsa politico-istituzionale per il 
raggiungimento di tale obiettivo è il prin-
cipio di sussidiarietà secondo il quale, in 
primo luogo, quanto la persona e i grup-
pi sociali minori possono fare da sé, non 
può essere avocato al gruppo sociale su-
periore (Stato o istituzioni pubbliche); in 
secondo luogo, tale principio esige che il 
gruppo sociale superiore offra alla perso-
na e ai gruppi inferiori l’aiuto e i mezzi 
necessari per adempiere alle loro funzioni 
(Lorenzetti, 1993, p. 884).
Il richiamo al principio di sussidiarietà è 
ancora un modo per dire la possibile colla-
borazione, nella distinzione, tra comunità 
civile e comunità religiosa.

5. Considerazioni conclusive

I tempi che viviamo, l’incertezza, la fram-
mentarietà, la debolezza del pensiero e 
della politica rendono difficile – sia nello 
scenario europeo come in quello globale – 
l’esercizio dell’autorità civile comunque in-
tesa, individuando la necessità di un nuovo 
approccio, dopo la crisi dello Stato sociale 
e l’obsolescenza delle utopie (Habermas, 
1992; 1998; 2002). Ed è possibile ‒ come 
scriveva Nicoletti ‒ che Washington cerchi 
Gerusalemme (Nicoletti, 2001), nel senso 
che «non bastando la logica degli interes-
si, non bastando il terreno dell’imperante 
liberalismo (che è prevalentemente dottri-
na della limitazione del potere), si diffonde 
la convinzione che la stessa democrazia e 
la logica dei diritti della persona non sia-
no sostenibili nella loro forma ragionevole 
(convinzione, per la verità, molto pericolo-
sa). E quindi, si cerca una legittimazione 
religiosa» (Formigoni, 2005, pp. 20s).
L’attuale dibattito su tali questioni non può 
non constatare che la Chiesa cattolica è 
spesso sollecitata a spiegare le vele della 
sua dottrina in improbabili battaglie civi-
li, per far da diga all’islamismo montante. 
Non credenti che si dichiarano e si manten-

gono tali, ma che vorrebbero che la Chiesa 
si mobilitasse (Fallaci, 2004; Galli Della 
Loggia, 2005; Pera-Ratzinger, 2005). Ciò 
che forse risulta più curioso, e purtroppo 
suadente alle orecchie di un cattolicesimo 
stanco di «resistere» sulla difficile linea del-
la «scelta religiosa» e del «dialogo» (Acerbi, 
2004), è il «tentativo di accreditarsi come 
posizioni politico-culturali che difendono 
una cultura e una tradizione cristiana «eu-
ropea» od «occidentale», pur rimanendo 
estranei alla fede. «Cristianisti» senza es-
sere convertiti, li ha etichettati qualcuno, 
con un’espressione evocativa» (Formigoni, 
2005, p. 21). Non è la prima volta che il 
cattolicesimo nella sua storia bimillenaria 
viene chiamato a raccolta sotto questa o 
quella idea civile, a «copertura» di questa o 
quella idea di mondo o di nazione che solo 
apparentemente si possono identificare 
con l’interezza e con il nucleo stesso della 
religione cristiana.20

Vi è una sorta di specularità di comporta-
menti. Notava in proposito Casavola, nel 
novembre scorso, come «l’interlocuzione 
inaspettata con quanti si dichiarano laici 
perché non credenti o atei, ma alleati della 
Chiesa in una comune difesa dell’identità 
dell’Occidente contro l’aggressione del fon-
damentalismo islamico, si aggiunge all’al-
tra sollevata da laici credenti e non creden-
ti che difendono la società e lo Stato dalle 
ingerenze indebite della Chiesa nella sfera 
pubblica» (Casavola, 2005).
Il tema della laicità in un contesto pluralisti-
co che promuove e garantisce la libertà re-
ligiosa è, al tempo stesso, una sfida per chi 
si sente estraneo alle religioni e per quanti 
credono. I primi sono chiamati ad un ri-
spetto che non è solo tolleranza, ma anche 
riconoscimento positivo del ruolo delle reli-
gioni in ordine alla costruzione della pacifi-
ca convivenza; ai secondi è chiesto di ope-
rare una necessaria distinzione che sappia 
mediare culturalmente i valori religiosi che 
si propongono nel confronto civile.

L’impegno per 

il bene comune 

significa 

porre in atto 

gesti concreti 

volti alla 

costruzione del 

«bene di tutti 

gli uomini e di 

tutto l’uomo» 

PROPOSTA EDUCATIVA 2/07 PROPOSTA EDUCATIVA 2/07



20 21

I credenti impegnati nelle istituzioni san-
no che la Chiesa non si confonde con la 
comunità politica e non è legata ad alcun 
sistema politico. Essi pertanto hanno il 
compito di vivere responsabilmente e au-
tonomamente il loro impegno: la laicità 
chiede di perseverare nella scelta dell’es-
senziale della fede cristiana che, come tale, 
non può essere prestata come copertura 
ad alcuna contingente operazione politica, 
né di moderazione né di rivoluzione. Ciò 
chiede di riportare il dibattito all’interno 
di un punto di condivisione che lasci fuori 
dalla porta gli accenti soggetti a una peri-
colosa strumentalizzazione. Da qualun-
que parte avvenga.
Da un lato, va ribadito il principio basila-
re che, in un Paese – come l’Italia – dove 
vige la libertà religiosa (libertà non come 
concessione dello «Stato laico», ma scelta 
messa a fondamento della Carta Costitu-
zionale con il contributo di gran parte delle 
forze politiche del Paese e, tra queste, con 
il determinante apporto dei cattolici), la 
Chiesa, le diverse religioni hanno la facol-
tà di esprimere pubblicamente le proprie 
convinzioni, rivolgendosi non solo ai pro-
pri fedeli ma all’intera opinione pubblica, 
anche nell’intento di offrire orientamenti 
che abbiano la possibilità di incidere nel-
l’ordinamento e nella vita pubblica del 
Paese. Nessuno deve pensare, fatta salva 

l’esigenza di un grande equilibrio frutto di 
una comune responsabilità nella pacifica 
convivenza, che la Chiesa «invada» l’agen-
da politica dello Stato se si pronuncia su al-
cune tematiche come le questioni legate al 
rispetto della vita e all’ingegneria genetica, 
alla famiglia e al matrimonio, le questioni 
etiche che investono l’economia. Non c’è 
una esclusività, ad esempio dei partiti, nel 
trattare e nel formulare proposte su que-
sti temi: la specificità riguarda l’aspetto 
legislativo. Così come è necessario che i 
credenti abbiano un comportamento laico 
nelle questioni secolari, con un approccio 
antropologico che renda comprensibili e 
accettabili le parole della fede in quel con-
testo. Ma qui si apre una questione inter-
na alle fedi, che riguarda ad esempio per il 
cattolicesimo la maturazione e il ruolo dei 
laici, perché proprio a loro è affidata la pos-
sibilità di annunciare come il cristianesimo 
sia, senza pretesa di reciprocità, al servizio 
della dignità di ogni persona.
D’altra parte, per non prestare il fianco 
alle accuse di ingerenza, è essenziale che 
predomini nei pronunciamenti della Chie-
sa uno stile prettamente pastorale, capace 
di testimoniare una verità che non si pos-
siede in esclusiva, ma che le è affidata in 
custodia, non già per sé ma per l’intero ge-
nere umano, come sollecitazione di tutte le 
forze morali presenti nella società.

 
dialogo avviato dai suoi predecessori con le diverse civiltà, «perché dalla reciproca comprensione scaturiscano le condizioni di 
un futuro migliore per tutti» (Roma, Cappella Sistina, 20 aprile 2005).
3 Per un’analisi che, anziché limitarsi alla questione della nominatio Dei, sottolinea la natura sostanziale delle radici cristiane 
dei principi e diritti fondamentali dell’Unione Europea vd. Fumagalli Carulli, 2005, pp. 129-160.
4 Il Codice di Diritto canonico della Chiesa cattolica riconosce ad esempio che «è diritto dei fedeli laici che venga loro riconosciu-
ta nella realtà della città terrena quella libertà che compete ad ogni cittadino» (Codex juris canonici, canone 227).
5 Questo contributo – così come Papa Wojtyla scriveva ai vescovi italiani nel 1994 ‒ «è molto più grande di quanto si ritiene 
generalmente. Essa [la Chiesa] è una grande forza sociale che unisce gli abitanti dell’Italia, dal nord al sud. Una forza che ha 
superato la prova della storia» (Le responsabilità dei cattolici di fronte alle sf ide dell’attuale momento storico, 6.1.1994, n. 
8, in Insegnamenti di Giovanni Paolo II, XVII/1, 1994, Città del Vaticano 1995, p. 51).
6 Colpisce la risposta data dal leader spagnolo Zapatero a Flores d’Arcais, in una recente intervista. Alla domanda se non fosse 
da ritenersi un’autocensura per la libertà di espressione considerare, come aveva fatto Chirac, una «provocazione» ripubblicare 
le famose vignette che irridevano l’Islam, Zapatero mostrava di non condividere la posizione di d’Arcais secondo il quale era 
necessario riaffermare «in modo radicale il diritto anche di irridere i sentimenti religiosi». Zapatero proponeva, accanto alla 
condanna dell’intolleranza e della violenza esercitata in nome della religione, il diritto dei credenti «ad essere rispettati». Specie 
«quando sono in minoranza e possono sentirsi aggrediti o umiliati dalla maggioranza. La laicità e la libertà d’espressione sono 
conquiste storiche delle nostre società, ma il rispetto per gli altri dovrebbe essere un principio universale» (Flores d’Arcais-
Zapatero, 2006, p. 2).
7 Si pensi ad es. a Prodi, 1992, in cui si vede «il problema dei diritti soggettivi entro il dualismo Dio e Cesare, Chiesa e Stato, e 
non cerca i segni del contributo della Chiesa all’affermazione dei diritti soggettivi in piccoli gruppi minoritari o di dissenso, ma, al 
contrario, nel ruolo svolto dall’istituzione ecclesiale nel suo complesso».
8 Debbo alle lezioni svolte dal prof. Giacchi in Università Cattolica nell’anno accademico 1975-1976 una prima fondamentale 
impostazione del tema.
9 Si pone in proposito l’esigenza dell’applicazione della legge morale nella società pluralista e quindi dell’individuazione di una 
«legge imperfetta», e qui si veda Joblin, 1996, pp. 19ss. Da parte sua Giovanni Paolo II riprende la tesi della Dignitatis humanae 
sul rapporto verità e libertà, ma «reinterpreta e riorganizza tali dati per fondare la possibilità di una salvezza per le persone e le 
società minacciate o intaccate nei loro diritti fondamentali» (Dufour, 1995, p. 105). 
10 A livello europeo si veda l’art. 9 della Convenzione europea dei diritti dell’uomo poi, sostanzialmente, ripreso dalla Carta di 
Nizza. La libertà religiosa istituzionale trova ora menzione a livello europeo con l’art. I-52 del Trattato costituzionale. Una partico-
lare attenzione alla libertà religiosa è stata data dall’OSCE (già CSCE) sin dall’Atto Finale di Helsinki. In Francia una posizione 
diversa, ma perdente, è presentata da Sarkozy, 2004.
11 Ne è un esempio la sentenza della Corte costituzionale, n. 203 del 1989: «Il principio di laicità, quale fissato dalla nostra 
Costituzione, implica non indifferenza dello Stato dinanzi alle religioni, ma garanzia dello Stato per la salvaguardia delle libertà 
di religione in regime di pluralismo confessionale e culturale. [… Tale laicità] risponde non a postulati ideologizzati e astratti di 
estraneità e di ostilità rispetto alla religione o a un particolare credo, ma si pone a servizio di concrete istanze della coscienza 
religiosa e civile dei cittadini».
12 Tale sarebbe ad esempio – e mi limito ad esemplificazioni – un cedimento verso quella che abbiamo chiamato «religione 
civile», una riaggregazione del mondo cattolico, o comunque delle varie forme di aggregazioni, sotto la spinta prevalente di 
occasioni o obiettivi di «unità civile», a cui invece preferire senz’altro un più corretto percorso di unità ecclesiale e di adeguato, 
libero confronto culturale; lo stesso discorso vale sul piano delle intese occasionali a livello istituzionale tra Chiesa e Stato che 
privilegiassero risultati contingenti e consentissero un’interpretazione incapace di evitare contraccolpi e pericolosi ritorni laicistici 
che nessuno si augura. Un’analisi in tal senso è in Formigoni, 2004, ora con integrazioni in Formigoni, 2005.
13 L’espressione è significativa fin dagli inizi della civiltà cristiana dell’approccio tra Chiesa e Stato in termini di laicità. Si veda in 
proposito il saggio di Fumagalli Carulli, 2006.

1 L’evoluzione storica è ad esempio ripresa in breve sintesi da Naso, 2005, in particolare le pp. 22ss. Scrive Rousseau nel Con-
tratto Sociale: «Vi è dunque una professione di fede puramente civile, di cui il sovrano deve fissare gli articoli, non precisamente 
come dogmi di religione, ma come sentimenti di socialità senza dei quali è impossibile essere un buon cittadino e suddito fedele. 
Senza poter obbligare nessuno a credervi come insocievole, incapace di amare sinceramente le leggi, la giustizia e di immolare 
all’occorrenza la sua vita per il dovere».
2 Ad esempio, nel primo messaggio di Benedetto XVI ai Cardinali elettori nell’aprile 2005 dal Papa è invocata «da Dio l’unità e 
la pace per la famiglia umana» dichiarando «la disponibilità di tutti i cattolici a cooperare per un autentico sviluppo sociale, ri-
spettoso della dignità d’ogni essere umano». Affermando che non risparmierà «sforzi e dedizione» per proseguire il promettente 

Note

PROPOSTA EDUCATIVA 2/07 PROPOSTA EDUCATIVA 2/07



22 23

14 Significativo quanto già Leone XIII ebbe ad affermare nell’Enciclica Libertas praestantissimum: «Sovrana su tutto: tale è 
la legge naturale, scritta e scolpita nell’anima di ogni uomo, poiché essa non è altro che l’umana ragione che ci ordina di agire 
direttamente e ci vieta di peccare […] Dunque ne consegue che la legge di natura sia la stessa legge eterna, insita in coloro che 
hanno uso di ragione, e che per essa inclinano all’azione e al fine dovuto. Essa è la medesima eterna ragione di Dio creatore e 
reggitore dell’intero universo».
15 Come ha ricordato Benedetto XVI nell’Angelus di domenica 4 dicembre 2005.
16 Sul tema della multiculturalità esiste un ricco magistero che, partendo dal Concilio Vaticano II, arriva fino a quel-
lo attuale. Da parte di tanti si va osservando, tuttavia, come non sia il caso di parlare di multiculturalismo che si limi-
ta a rendere atto delle molteplici diversità, ma vada invece promosso il dialogo dell’interculturalismo che invece mette in 
relazione, promuove nuova sintesi. Per una rassegna vd. Centro di ricerche per lo studio della dottrina sociale della Chiesa, 2001.
17 Si veda in proposito quanto dichiarato da Giovanni Lajolo segretario vaticano per i rapporti con gli Stati, in Accattoli, 2006, p. 8.
18 Si veda il singolare dialogo tra il filosofo Jurgen Habermas e il cardinale Joseph Ratzinger dove si apre la prospettiva di una 
società post-secolare in cui laici e credenti, ragione e religione trovano la via del dialogo (Ratzinger-Habermas, 2005).
19 Nel saggio l’autore con «religioni della politica» definisce una particolare forma di sacralizzazione presente in epoca moderna, 
quando la politica, dopo aver conquistato la sua autonomia nei confronti della religione tradizionale, avanza la pretesa di definire 
il significato dell’esistenza umana su questa terra.
20 In tal senso si veda la polemica suscitata dalla puntualizzazione di Scoppola che paragonava alcune attuali tendenze all’Ac-
tion française di Charles Maurras (Scoppola, 2004) e la replica di Boffo (Boffo, 2004). Sul tema si veda anche Scoppola, 2005.

CONGREGAZIONE PER LA DOTTRINA DELLA FEDE, Nota Dottrinale circa alcune questioni riguardanti l’impegno e il 
comportamento dei cattolici nella vita politica (24 novembre 2002), n. 6, Libreria Editrice Vaticana, Città del Vaticano 2002.
CREPALDI G., Brevi note sulla laicità, secondo Joseph Ratzinger-Benedetto XVI, in «Bollettino di Dottrina sociale della 
Chiesa», II(2006)1, pp. 3-16.
CROUCH C., Postdemocrazia, Laterza, Roma-Bari 2003.
DAHRENDORF R., Dopo la democrazia. Inter vista a cura di Antonio Polito, Laterza, Roma-Bari 2001.
DALLA TORRE G. (a cura di), Ripensare la laicità. Il problema della laicità nell’esperienza giuridica contemporanea, 
Giappichelli, Torino 1993.
DUFOUR B., La déclaration «Dignitatis humanae» trente ans après sa promulgation. �������������������������  Glissement e renversement, in 
«Communio», ed. francese, XX(1995)6, pp. 89-109.
FALLACI O., La forza della ragione, Rizzoli, Milano 2004.
FLORES D’ARCAIS P.-ZAPATERO J.L.R., Dialogo sulla laicità, la coerenza della sinistra, la guerra di Bush, il matrimo-
nio omosessuale, la televisione senza i partiti, e altri piccoli problemi di buon governo, in «MicroMega», 1(2006).
FORMIGONI G., Europa e Stati Uniti: la religione torna in politica, in «Appunti di cultura e di politica », XXVII(gennaio-
febbraio 2005)1.
ID., La lunga stagione di Ruini, in «Il Mulino», 5(2005) pp. 834-844. 
ID., Una nuova strategia pastorale per la Chiesa italiana, in «Appunti di cultura e di politica», XXVI(2004)5, pp. 10-15.
FUMAGALLI CARULLI O., «A Cesare ciò che è di Cesare, a Dio ciò che è di Dio». Laicità dello Stato e libertà delle Chiese, 
Vita e Pensiero, Milano 2006.
ID., Costituzione europea, radici cristiane e Chiese, in «Jus», LII(gennaio-agosto 2005) pp. 129-160.
GALLI DELLA LOGGIA E., Il papa, l’attacco a Baghdad, gli altri conflitti, in «Il Corriere della Sera», 7 gennaio 2005.
GALLI N. (a cura di), Quali valori nella scuola di Stato, La Scuola, Brescia 1989.
ID., Pedagogia della famiglia ed educazione degli adulti, Vita e Pensiero, Milano 2000.
GENTILE E., Le religioni della politica. Fra democrazia e totalitarismi, Laterza, Roma-Bari 2001, pp. VII-XI.
GIACCARDI C.-MAGATTI M., L’io globale. Dinamiche della socialità contemporanea, Laterza, Roma- Bari 2003.
GIACCHI O., Lo stato laico, Vita e Pensiero, Milano 1975.
GIOVANNI PAOLO II, Discorso al Corpo Diplomatico (12 gennaio 2004), in «L’Osservatore Romano», 12-13 gennaio 2004.
ID., Lettera ai Vescovi Italiani. «Le responsabilità dei cattolici di fronte alle sf ide dell’attuale momento storico. Appello ad 
una grande preghiera del popolo italiano» (6 gennaio 2004), Supplemento a «L’Osservatore Romano», 13 gennaio 2004.
HABERMAS J., La costellazione postnazionale. Mercato globale, nazioni e democrazia, Feltrinelli, Milano 2002.
ID., Dopo l’utopia. Il pensiero critico e il mondo d’oggi, Marsilio, Padova 1992.
ID., La nuova oscurità. Crisi dello Stato sociale ed esaurimento delle utopie, Lavoro, Roma 1998.
HUNTINGTON S. P., The Clash of Civilizations and the Remaking of World Order, Simon & Schuster, New York 1996; trad. 
it. di S. Minucci, Lo scontro delle civiltà e il nuovo ordine mondiale, Garzanti, Milano 1997.
JENKINS P., The Next Christendom. ���������������������������������    The Coming of Global Christianity, trad. it. di P. Meneghelli, La Terza Chiesa. Il 
cristianesimo nel XXI Secolo, Fazi, Roma 2004.
JOBLIN J., I cattolici nella società pluralista. Attualità del problema, in AA.VV., I cattolici e la società pluralista. Il caso 
delle «leggi imperfette», ESD, Roma 1996.
KEPEL G., La rivincita di Dio. Cristiani, ebrei, musulmani alla conquista del mondo, Rizzoli, Milano 1991.
LORENZETTI L., Sussidiarietà, in BERTI E.-CAMPANINI G. (a cura di), Dizionario delle idee politiche, AVE, Roma 1993, p. 
883-888.
MAGATTI M., Il potere istituente della società civile, Laterza, Roma-Bari 2005.
MANZONE G., Invito alla dottrina sociale della Chiesa, Borla, Roma 2004.

- L’incontro del Papa con il Presidente, in «L’Osservatore Romano», 25 giugno 2005.
AA.VV., Laicità: problemi e prospettive. Atti del XLVII Corso di aggiornamento dell’Università Cattolica, Vita e Pen-
siero, Milano 1977.
ID., Europa quale laicità, San Paolo, Cinisello Balsamo 2003.
ID., Rapporto sulla laicità. Il testo della commissione francese Stasi, tr. it., Scheiwiller Libri, Milano 2004.
ACERBI A., La Chiesa italiana dalla conclusione del Concilio alla f ine della Democrazia Cristiana, Vita e Pensiero, 
Milano 2004.
ACCATTOLI L., La Chiesa non crede nella legge del taglione. Inter vista a mons. Giovanni Lajolo, in «Corriere della Sera», 
22 febbraio 2006.
BEIN RICCO E., Democrazia e laicità, in ID. (a cura di), Libera Chiesa in libero Stato, Claudiana, Torino 2005.
BETORI G., Estroversi perché coesi alla radice, in «Avvenire», 14 agosto 2005.
BIANCHI E., La dif ferenza cristiana, Einaudi, Torino 2006.
ID., Postfazione, in AA.VV., Rapporto sulla laicità…
BOFFO D., Idee acute e immaginari complotti, in «Avvenire», 11 novembre 2004.
CASAVOLA F.P., Ripensare la laicità. Inter vento al convegno promosso dal Movimento Ecclesiale di Impegno Culturale 
(Roma, 12 novembre 2005), in «Coscienza», 6(2005).
CENTRO DI RICERCHE PER LO STUDIO DELLA DOTTRINA SOCIALE DELLA CHIESA, Il magistero della Chiesa sulla 
multiculturalità, Università Cattolica del Sacro Cuore, Quaderno n. 8, Vita e Pensiero, Milano 2001.

Bibliografia

PROPOSTA EDUCATIVA 2/07 PROPOSTA EDUCATIVA 2/07



24 25

Cananzi, Gervasio,
Mastantuono, Monticone

A COLLOQUIO CON...

a seconda parte dello Studio che 
presentiamo in questo numero di 
Proposta Educativa, prende la forma 

del dialogo e del confronto. Il tema del rap-
porto Chiesa-mondo e della Laicità, sulla 
linea delle indicazioni Conciliari, rimane 
sempre al centro di una riflessione che non 
sembra mai conclusa, ma anzi si apre ver-
so nuovi scenari e nuove sfide poste da una 
società sempre più complessa, caratteriz-
zata da un accentuato pluralismo e dalla 
compresenza di visioni e culture diverse, 
ognuna delle quali esige di essere compre-
sa nelle sue profonde implicazioni, senza 
dogmatismi o riduzionismi.
Siamo anche di fronte ad alcune moda-
lità plurali di dare risposta al problema 
dell’impegno dei laici. Ancora una volta, 
le diverse anime del cattolicesimo sem-
brano interrogarsi secondo quali modelli 
ricostruire il rapporto con il mondo, la po-
litica, la democrazia: se privilegiare una 
scelta di separazione, fondata sul recupe-
ro di una identità forte, destinata tuttavia 
a generare forme di contrapposizione, 
oppure un modello in cui l’ispirazione re-
ligiosa diventa lievito e fermento per ani-
mare e rigenerare dal di dentro la stessa 
vita civile e democratica, attraverso cui 

ridisegnare un modello di società a partire 
dagli ultimi. 
Si tratta, ancora una volta, di intrapren-
dere la strada del discernimento pazien-
te, per leggere la storia che ci interpella e 
per avere strumenti di comprensione del 
presente e degli scenari di futuro: occorre 
coglierne i punti di forza e di debolezza, 
scoprire, attraverso «i segni dei tempi», le 
cose nuove che, anche a fatica, stanno na-
scendo e insieme progettare percorsi pra-
ticabili e condivisi di responsabilità. 
Intervengono nella riflessione: don Anto-
nio Mastantuono, Assistente Nazionale del 
Mieac e docente di Teologia pastorale alla 
Pontificia Facoltà Teologica Meridionale; 
Alberto Monticone, senatore nella XIII e 
XIV Legislatura e docente di storia con-
temporanea alla LUMSA di Roma; Raf-
faele Cananzi, avvocato dello Stato, già 
sottosegretario, presidente di «Agire poli-
ticamente»; Giuseppe Gervasio, avvocato.
Sono figure rappresentative del laicato 
cattolico: attraverso l’esperienza associa-
tiva – in qualità di Presidenti Nazionali 
AC – e l’impegno ecclesiale, politico, so-
ciale, civile e culturale, che li vede diret-
tamente coinvolti nella scena del nostro 
Paese, possono fornirci delle chiavi inter-

Essere laici: pellegrini e abitanti nel tempo

STUDIO/2

L

MARITAIN J., L’uomo e lo stato, Vita e Pensiero, Milano 1953.
NASO P., Laicità, EMI, Bologna 2005.
NICOLETTI M., Da Washington a Gerusalemme, in «Il Margine», 1(2001) pp. 3-9.
PERA M.-RATZINGER J., Senza radici: Europa, relativismo, cristianesimo, islam, Mondadori, Torino 20057.
PETRELLA R., Il bene comune. Elogio della solidarietà, Diabasis, Reggio Emilia 1997.
POMBENI P., Lo strano ritorno della questione cattolica, in «Il Mulino», 5(2004) pp. 813-822.
PONTIFICIO CONSIGLIO DELLA GIUSTIZIA E DELLA PACE, Compendio della dottrina sociale della Chiesa, n. 572, Libre-
ria Editrice Vaticana, Città del Vaticano 2004.
POSSENTI V., ‘68, il secondo Illuminismo, in «Avvenire», 17 agosto 2005.
ID., Bene comune, in BERTI E.-CAMPANINI G. (a cura di), Dizionario delle idee politiche, AVE, Roma 1993, pp. 32-42.
ID., Oltre l’illuminismo. Il messaggio sociale cristiano, San Paolo, Cinisello Balsamo 1992.
PRODI P., Il sacramento del potere. Il giuramento politico nella storia costituzionale dell’Occidente, Il Mulino, Bologna 1992.
ID., La sovranità divisa: uno sguardo storico sulla genesi dello «jus publicum europaeum», in «Ricerche di storia politica», 
2(2003), pp. 191-202.
RATZINGER J., L’Europa di Benedetto nella crisi delle culture, Cantagalli, Siena 2005.
ID., Fede Verità Tolleranza, Cantagalli, Siena 2003.
RATZINGER J.-HABERMAS J., Etica, religione e Stato liberale, Morcelliana, Brescia 2005.
RAWLS J., Una teoria della giustizia, Feltrinelli, Milano 2002.
RHONHEIMER M., La legge morale naturale: conoscenza morale e coscienza. La struttura cognitiva della legge naturale 
e la verità della soggettività, in AA.VV., Natura e dignità della persona umana a fondamento del diritto alla vita. Atti 
dell’Ottava assemblea generale della Pontif icia Accademia per la vita, 25-27 febbraio 2002, Libreria editrice Vaticana, 
Città del Vaticano 2003, pp. 125-158.
ROMANATO G., La Chiesa e lo Stato laico, in AA.VV., Religione e potere, Marietti, Torino 1981, pp. 9-86.
ROMANO S., Prefazione, in AA.VV., Rapporto sulla laicità…
ROVEDA P., Progetto esistenziale e ricerca di signif icato, Vita e Pensiero, Milano 2005.
RUGGIERI G., Una religione civile europea, in «Concilium», 2(2004) pp. 118-128.
RUSCONI G.E., Come se Dio non ci fosse. I laici, i cattolici e la democrazia, Einaudi, Torino 2000.
ID., Un’etica per tutti, in «La Stampa», 25 giugno 2005.
ID., Religione civile e identità italiana, in «Il Mulino», 5(2003) pp. 832-838.
ID., Possiamo fare a meno di una religione civile?, Laterza, Roma-Bari 1999.
SCOPPOLA P., La democrazia dei cristiani. Il cattolicesimo politico nell’Italia unita. Inter vista a cura di Giuseppe 
Tognon, Laterza, Roma-Bari 2005.
ID., Il ritorno della religione e il pericolo del conflitto, in «La Repubblica», 10 novembre 2004.
SARKOZY N., La Republique, les religions, l’ésperance, Cerf, Paris 2004.
SEN A., La democrazia degli altri. Perché la libertà non è un’invenzione dell’Occidente, Mondadori, Milano 2004.
ID., Identità e violenza, Laterza. Roma-Bari 2006.
STARK R.-INTROVIGNE M., Dio è tornato, Piemme, Casale Monferrato 2003.
TOSO M., Democrazia e libertà. Laicità oltre il neoilluminismo postmoderno, Libreria Ateneo Salesiano, Roma 2006.
ID., Per una laicità aperta. Laicità dello Stato e legge naturale, Lussografica, Caltanissetta 2002.

PROPOSTA EDUCATIVA 2/07 PROPOSTA EDUCATIVA 2/07


