( stublo/1 )

Ernesto Preziosi

Nuovi confini per la laicita e

LA LIBERTA RELIGIOSA

na serie di fattori diversi tra loro,
U e tra questi segnatamente I’evolu-

zione dei sistemi politici statuali,
cosi come d’altro canto la presenza in
nuovi termini dell’Islam nel panorama
geo-politico del pianeta, ha contribuito a
riportare in primo piano in vari Paesi oc-
cidentali il dibattito sul tema della laicita.
Si tratta per molti aspetti di un dibattito
inedito. LLa novita ¢ proprio legata all’evo-
luzione delle forme statuali ¢ ad una vi-
talita della componente religiosa che non
solo non si ¢ dissolta in una obsolescenza
ritenuta probabile da piu di un’analisi, ma
non & neppure divenuta — ¢ questo I’aspet-
to piu discusso — quel temibile elemento di
conquista che qualcuno aveva prospetta-
to (ad es.: Kepel, 1991; Stark-Introvigne,
2003. Jenkins, 2004, contesta le tesi di
Huntington, 1996, evidenziando la forza
crescente del cristianesimo). LLa societa
contemporanea, nelle sue molte realiz-
zazioni nazionali, va cercando anche nel
fattore religioso quel collante, quell’ethos
civile condiviso che possa rafforzare, € in
qualche caso creare ex novo, il substrato
di condivisione sociale, la nuova linfa che,
specie in Occidente, possa alimentare le
democrazie sempre piu sfibrate.

Questo aspetto rivela peraltro un rischio
che va evitato. Parlare di ethos civile con-
diviso, e dell’apporto che le religioni of-
frono alla sua costituzione, pud avere
come significato trasformare le religioni
in «religioni civili». Rischio ricorrente nel-
la storia della civilta. Una religione che si
«riduca» o venga «ridotta» da uno Stato a
questa dimensione di strumento, seppure
nelle nuove forme, piu soft, delle moderne
democrazie del consenso, cosi come una
religione che «occupasse» uno Stato dive-
nendo una sorta di «religione ufficiale», ap-
punto «di Stato», finirebbe per impoverire
sia la dimensione religiosa sia quella civile.
Non dimenticando che la laicita ¢ peraltro
debitrice come concetto e come prassi pro-
prio dell’incontro tra cristianesimo e realta
secolare (Prodi, 2003). La laicita puo di-
venire, in forme inedite, un tema che non
favorisce solo una distinzione necessaria e
opportuna tra le due realta, ma in qualche
modo ne favorisce il dialogo e costituisce
allo stesso tempo un elemento dinamico.
Vorrei sottolineare come questo tema ci
possa aiutare oggi ad una nuova stagione
dell’evangelizzazione con un nuovo dia-
logo tra fede e societa civile, tra Chiesa e
Stato ma anche tra religioni che, proprio

(" PROPOSTA EDUCATIVA 2/07 )




del nuovo contesto pluralistico sono come
spinte ad incontrarsi e a dialogare.

1. Quale laicita? Il contesto italiano

Nella prolusione all’Assemblea generale
della CEI del maggio 2007 mons. Bagna-
sco ha sottolineato «la contrapposizione
forzosa e strumentale tra laici e cattolici
non trova riscontro nella stragrande mag-
gioranza del nostro popolo, né puo desu-
mersi dalla legittima diversita di posizioni
su alcune pur rilevanti tematiche, che deve
potersi esprimere con serenita e chiarezza,
in un clima di rispettoso dialogo».

E necessario, allora, fondare o recuperare
il concetto della laicita, nel suo graduale
formarsi nella storia dell'umanita.! Ma &
soprattutto importante considerare la lai-
cita... ciog, il senso di una distinzione che
non separi drasticamente le due realta ma
ne cementi la mutua esistenza nell’'interes-
se del bene sommo della convivenza paci-
fica tra i popoli e che favorisca la pluralita
sempre piu evidente dei contesti multietni-
ci e multiculturali, e quindi anche multire-
ligiosi.

Come a dire che accanto ai rischi, 'at-
tuale crisi presenta alle religioni la storica
opportunita di consentirne la sempre piu
libera diffusione in un contesto secolare e,
insieme, propone in modo nuovo le possi-
bilita-potenzialita del rapporto ecumenico
e interreligioso.?

Tuttavia, proprio le opportunita richiama-
te chiedono alle religioni di contribuire e/o
fondare per la loro parte, ¢ in dialogo con
le culture civili, un sano concetto di laicita
(AA. VYV, 1977). Un concetto noto al cri-
stianesimo ma sconosciuto ad altre reli-
gioni. Di qui la distanza e, per altro verso,
I'utilita del dialogo interreligioso.

Per quanto riguarda i cattolici, non man-
cano le riflessioni fondative: la stessa dot-
trina sociale offre molti spunti in tal senso.
Nel recente Compendio della dottrina sociale

della Chiesa, ad esempio, ¢ esplicitato che
il principio di laicita comporta il rispetto di
ogni confessione religiosa da parte dello Sta-
to (Pont. Cons. Giustizia e Pace, 2004, p.
312), quest’ultimo «assicura il libero eser-
cizio delle attivita di culto, spirituali, cultu-
rali e caritative delle comunita dei creden-
ti. In una societa pluralista, la laicita € un
luogo di comunicazione tra le diverse tra-
dizioni spirituali e la nazione» (Giovanni
Paolo 11, 2004, p. 5). Permangono purtrop-
po ancora, anche nelle societa democra-
tiche, espressioni di intollerante laicismo,
che osteggiano ogni forma di dialogo.

Alla luce di questo stato di cose, la mar-
ginalizzazione del cristianesimo «non po-
trebbe giovare al futuro progettuale di una
societa e alla concordia tra i popoli, e anzi
insidierebbe gli stessi fondamenti spirituali
e culturali della civilta» (Congr. Dottrina
della Fede, 2002, p. 14).

Il tema della laicita provoca oggi una va-
riegata riflessione che non riguarda solo la
visione moderna del rapporto tra Chiesa
e Stato, ma pill ancora I'approccio stesso
delle religioni e del cristianesimo in parti-
colare, con l'esperienza giuridica, con la
societa, € una nuova visione di comunita
civile (Dalla Torre, 1993; AA.VV,, 2003).
Nell'indirizzo di saluto rivolto al pontefice
il 24 giugno 200S durante la visita di que-
st’'ultimo al Quirinale, il Presidente Ciampi
aveva richiamato I'articolo 7 della Costitu-
zione, ricordando come «la necessaria di-
stinzione fra il credo religioso di ciascuno,
e la vita della comunita civile regolata dalle
leggi della Repubblica, ha consolidato, nei
decenni, una profonda concordia fra Chie-
sa e Stato. L.a delimitazione dei rispettivi
ambiti rafforza la capacita delle autorita
della Repubblica e delle autorita religiose
di svolgere appieno le rispettive missioni €
di collaborare per il bene dei cittadini» (Os-
servatore Romano, 25/6/2005).

A sua volta Benedetto XVI, nel ricono-
scere come «'autonomia della sfera tem-

( PROPOSTA EDUCATIVA 2/07 )

porale» non escluda «un’intima armonia
con le esigenze superiori € complesse de-
rivanti da una visione integrale dell’'uomo
e del suo eterno destino», aveva riproposto
una sintesi in cui le relazioni tra la Chiesa
e lo Stato italiano sono fondate sul prin-
cipio enunciato dal Concilio Vaticano 1I:
«La comunita politica ¢ la Chiesa sono
indipendenti € autonome I'una dall’altra
nel proprio campo. Tutte e due anche se
a titolo diverso, sono a servizio della voca-
zione personale e sociale delle stesse per-
sone umane (Gaudium et spes, 76)» (ib.).
Il medesimo concetto ¢ stato ribadito dal
Pontefice in occasione dell’incontro con
Napolitano: «Chiesa e Stato, pur piena-
mente distinti, sono entrambi chiamati,
secondo la loro rispettiva missione € con i
propri fini € mezzi, a servire 'uomo, che &
allo stesso tempo destinatario e partecipe
della missione salvifica della Chiesa e cit-
tadino dello Stato. E nell’'uomo che queste
due societa si incontrano e collaborano per
meglio promuoverne il bene integrale» (In-
contro del 20/11/2006).

Cio nonostante permangono tensioni e dif-
fidenze. Quanti affrontano con scarsa fidu-
cia il nuovo rapporto possibile, nel comune
interesse per 'uomo, tra Chiesa e societa,
sono portati ad accompagnare il vocabolo
«laicita» con 'aggettivo «sana» o viceversa
a criticarne l'utilizzo specificandolo come
una «malintesa laicita».

Di contro chi ribadisce I'importanza della
distinzione rischia, a sua volta, di scivola-
re su un terreno ambiguo per cui I'invito
alla societa italiana perché riscopra le sue
radici cristiane,’ viene interpretato come
una pretesa di monopolizzare 'etica pub-
blica, o una indebita ingerenza. Il pro-
blema a ben vedere € piu sostanziale che
nominalistico (Rusconi, 2005) e chiede di
riconsiderare a fondo il nesso possibile tra
comunita civile, religiosa e diritti ricono-
sciuti e garantiti in un sistema democrati-

co (Bein Ricco, 2005).

2, Laicitd, religioni, democrazia

La visione della democrazia che la fede
puo ispirare € risorsa che arricchisce una
cultura pluralistica ed €& riconoscibile gia
ora, in contesti differenti (Sen, 2004). Ban-
dire le religioni dall’arena pubblica & quindi
oltre che ingiusto, restrittivo, incoerente in
una cultura amante della liberta, perché li-
mita le persone impedendo loro di riferirsi
alle proprie convinzioni, restringe il campo
delle motivazioni alla scelta politica, € non
promuove i fini della liberta e dell’'ugua-
glianza (Man-
zone, 2004, .
pp. 65-69). La  OGGI E CHIESTO
democrazia

sosterrebbe, in ALLE RELIGIONI DI
questo  caso,

una concezio- CONTRIBUIRE E/O
ne della laicita
che consente FONDARE PER LA
alle fedi reli-
giose di esi- LORO PARTE, EIN
stere, ma solo
nell’ambito DIALOGO CON LE
privato  della
coscienza. Il CULTURE CIVILI, UN

riferimento qui

nonéstatosolo SANO CONCETTO
a una matri- .
DI LAICITA

ce di pensiero
quanto ad una
sensibilita esi-
stenziale diffusa. Il fatto religioso diventa,
allora, pura espressione di un sentimento
individuale o, tutt’al pill, una generica ri-
sorsa di buoni sentimenti. In questo senso,
tutte le religioni sono equivalenti perché si
riferiscono a una tensione etica comune
a tutti gli uomini e perché contribuiscono
a legittimare un vago moralismo politico
(Ratzinger, 2005, p. 34). La liberta reli-
giosa deve essere percio garantita in uno
Stato democratico nei suoi tre profili: indi-
viduale, collettivo e istituzionale. E cio si-

( PROPOSTA EDUCATIVA 2/07 )




gnifica assicurare alle confessioni religiose
il diritto di partecipare alla vita pubblica,
ma anche riconoscere il rapporto piu gene-
rale tra liberta e democrazia e questo non
solo nel contesto occidentale. Tale punto
di equilibrio & condiviso dalla Chiesa cat-
tolica* che da parte sua «rispetta la legit-
tima autonomia dell’ordine democratico e
non ha titolo per esprimere preferenze per
I'una o I'altra soluzione istituzionale o co-
stituzionale»; allo stesso tempo «il contri-
buto che essa offre a tale ordine & proprio
quella visione della dignita della persona,
la quale si manifesta in tutta la sua pienez-
za nel mistero del Verbo incarnato» (Cen-
tesimus annus, n. 47).5 E evidente che la
necessita di distinguere tra momento con-
fessionale (ecclesiastico) della vita e il mo-
mento laico (civile) non puo essere intesa
come separazione materiale. Le forme del
rapporto sociale sono sempre gravide, nel
bene e nel male, di un incoativo significato
morale, e addirittura religioso, base possi-
bile di un consenso al di la dei conflitti e
fondamento di quella tolleranza che conci-
lia la certezza di conoscere la verita e il ri-
spetto della coscienza altrui. Qui si colloca
I'impegnativo campo d’azione di un laicato

credente, che il Concilio Vaticano II ha
invitato ad assumere «la propria respon-
sabilita». Tale assunzione di responsabilita
non dovrebbe costituire un ostacolo, bensi
una risorsa, nella convinzione che la verita
possa essere trovata nel processo di un dia-
logo aperto. Di qui la preoccupazione della
dottrina sociale cattolica secondo la quale
un processo che esclude la religione opera
contro la scoperta della verita: <Iradisce il
profondo principio liberale connesso alla
liberta di discorso quale rivendicazione di
quelle liberta fondamentali che, in quanto
facenti parte del manipolo dei diritti fonda-
ti sulla stessa natura umana, sono di per
sé indisponibili da parte di qualsivoglia au-
toritd umana e debbono da questa essere
riconosciuti» (Manzone, 2004, pp. 65-69).
11 tema della laicita dello Stato e il suo in-
treccio nel dibattito culturale odierno con
il tema della democrazia, in presenza, per
I’Occidente, di minacce internazionali (ter-
rorismo, fondamentalismo), chiede piu di
una precisazione, specie se affrontato in
relazione al dato religioso.®

Il rispetto dell’altro, la tutela di questo ri-
spetto, va a dare sostanza alla liberta di
espressione; in un quadro di laicita, la

( PROPOSTA EDUCATIVA 2/07 )

centralita della persona, valore cardine
del cristianesimo, ottiene tutela e in qual-
che modo introduce un correttivo alla
presunta neutralita dello Stato. E questo,
ancorché difficile, il percorso di un nuovo
confronto tra laicita, religioni ¢ democra-
zia. Cristianesimo e democrazia, d’altra
parte, rappresentano la radice storica di
un confronto durato secoli: perché I'idea
moderna e occidentale della laicita non
sarebbe stata possibile «senza la contesa
secolare tra potere politico € potere reli-
gioso che ha portato alla desacralizza-
zione del primo e alla ridefinizione degli
ambiti specifici, spirituali, del secondo»
(Scoppola, 2005, p. 31).

Se quindi resta aperta la questione del rap-
porto tra democrazia e verita, e la possibi-
lita di una sintesi tra un pensiero fondato
su una verita rivelata-proclamata e le for-
me dialettiche proprie della democrazia e
che poggiano sul riconoscimento dei diritti
soggettivi e sul principio di maggioranza, in
un contesto di pluralismo, non si puo, per
questo, misconoscere il dato storico di un
reciproco apporto messo in luce anche da
studi recenti.” In definitiva «I’esperienza di
fede nelle sue varie forme, anche laiche, &
un fattore decisivo perché nella societa si
esprimano forti tensioni etiche e progettua-
li» (Scoppola, 2005, p. 32). Il problema ¢ ri-
chiamare la politica alla sua funzione che
nel caso significa non organizzarsi intorno
alle divaricazioni tra posizioni religiose e
punti di vista «laici», ma offrire opportuni
punti di mediazione e di superamento in
alternativa ai rischi di arroccamento fon-
damentalisti o laicisti. Su questi ultimi le
stesse religioni sono chiamate a vigilare.

3, lLaicitd, istituzioni e politica

E opinione condivisa che ogni restrizione
della liberta religiosa, ogni riduzione della
religione a solo culto e ad azione limitata
alla sfera privata, si presenta come un im-

poverimento della societa civile. Uno Stato
laico non puo essere uno Stato confessio-
nale, neppure uno Stato etico, ma neppure
uno Stato «neutro»: il punto delicato da
comprendere & proprio questo. Come puo
uno Stato non essere neutro (altrimenti si
limiterebbe alla sola salvaguardia dell’ordi-
ne pubblico e a reprimere i delitti) e allo
stesso tempo non essere uno Stato etico,
nelle sue varie incarnazioni che la storia ci
ha fatto conoscere (mi riferisco allo stato
teocratico, a quello ideologico, a quello to-
talitario e cosi via)?

Mi pare che in questo la visione cristiana,
che in tempi recenti ha accolto il metodo de-
mocratico, vada nella direzione di uno Sta-
to che, tomisticamente, opera non perché
I'uomo viva, ma perché viva bene. Ovvero
opera per il bene comune, accogliendo,
riconoscendo e¢ componendo nel metodo
democratico tutti i possibili contributi per
il bene comune. Le religioni cosi come le
scuole di pensiero, le culture, possono e
debbono contribuire a questa costruzione.
Cosi inteso lo Stato non impone una visio-
ne e allo stesso tempo non € astrattamente
neutro e avaloriale, ma favorisce il con-
fronto e il comune convergere. In questa
prospettiva ¢ ancora piu chiaro il contribu-
to dei credenti chiamati a partecipare alla
costruzione della casa comune.

In questo senso, dunque, ¢ chiamato in
causa il nuovo confine di laicita: € possibile
individuarlo, riconoscendo il concorso del-
la religione e senza prendere la scorciatoia,
tutta teorica, della «neutralita»? E eviden-
te che 'acquisizione del concetto di laicita
dello Stato ¢ frutto di una lunga evoluzio-
ne storica (Romanato, 1981), evoluzione
che, a certe condizioni, ¢ compatibile con
la visione cristiana dell’istituzione statale
(Giacchi, 1975).2 Perché cio sia possibile
va da un lato sgombrato il campo da ogni
concezione «laicista», quasi che lo Stato
possa essere laico solo se non riconosce 0
comprime — pur nei limiti della liberta reli-

( PROPOSTA EDUCATIVA 2/07 )

11



giosa — I'apporto positivo delle religioni nel
costruire 'unica societa civile secondo il
principio della sussidiarieta. I.a laicita vera
avverte come necessaria la trascendenza,
non si limita a tollerarla e sul piano politico
non pretende, certo che i credenti — indi-
vidualmente o come presenza organizzata
— rinuncino alla propria fede (Ratzinger,
2003). D’altro canto va dissolta all'interno
della visione religiosa ogni impostazione
fondamentalista; la religione propone la
sua verita, ma non puo pretendere che essa
venga recepita dallo Stato, dal suo ordina-
mento. Ha, invece, una capacita propria
di convincere, nell’ambito di un contesto
pluralistico.’

Un equilibrio non facile, ma oggi sempre
piu evidente anche ad altre religioni, oltre
a quella cattolica. Nota ad esempio il gran
rabbino di Francia, Joseph Sitruk: «Com-
pito della laicita non ¢ costruire degli spazi
svuotati dal religioso, ma offrire uno spazio
in cui tutti, credenti € non credenti, possano
trattare di cio che € accettabile e di cio che
non lo ¢, delle differenze da rispettare e del-
le derive da impedire, e questo nell’ascolto
reciproco, senza tacere le convinzioni e le
motivazioni degli uni e degli altri, ma sen-
za scontri né propaganda». Un’istanza che
favorisce il rapporto sussidiario tra religioni
(ma anche tra realta culturali) e Stato nella
direzione di quella che... definisce un’«arte
di vivere il pluralismo nel confronto con gli
altri, arte propria del dibattito pubblico»
(AA. VYV, 2004, pp. 97ss).

Una situazione che chiede di respingere,
anche alla luce di quelli che sono i pronun-
ciamenti «civili» autorevoli,' le nuove rigi-
dita che non mancano nemmeno nei Paesi
occidentali con una tradizione matura in
tema di laicita. B il caso di quanto affermato
da una apposita commissione governativa
istituita in Francia per riproporre il valore
«fondante» della laicita: «Le istanze spiri-
tuali e religiose non possono avere alcuna
influenza sullo Stato e devono rinunciare

a una dimensione politica [...] La laicita
distingue la libera espressione spirituale o
religiosa nello spazio pubblico, legittima ed
essenziale al dibattito democratico, dall’in-
fluenza su quest’ultimo, che ¢ illegittima»
(AA.VV,, 2004, pp. 23s).

Nell’ordinamento italiano, a differenza di
quello francese, si registra una visione di
laicita che non solo non ostenta indifferen-
za nei confronti delle religioni, ma ricono-
sce e si «pone al servizio» delle istanze del-
la coscienza religiosa dei cittadini.

La centralita della persona e, in particola-
re, della dignita umana ¢ il riferimento per
una equilibrata interpretazione, anche giu-
risprudenziale, del principio di laicita nel
nostro ordinamento statuale.!!

In realta, il caso italiano presenta, ad un
tempo, elementi comuni e differenti ri-
spetto ad altri Paesi europei, in particola-
re alla Francia. Nel periodo recente, mol-
ta enfasi ¢ stata posta sul dibattito politico
e culturale francese, anche in relazione
ai drammatici avvenimenti di cronaca. A
giudizio di Sergio Romano, la situazione
italiana non ¢ paragonabile a quella fran-
cese, poiché «anche quando non ¢ materia
di fede religiosa, il cattolicesimo fornisce
un marchio di validita e legittimita a tutti
i riti di cui l'italiano ha bisogno per la sua
vita» (Romano, 2004, p. 13). In Italia il di-
battito ¢ ad oggi incentrato soprattutto sui
temi connessi con l'istruzione pubblica e i
valori a cui la scuola deve ispirare la pro-
pria azione istruttivo-educativa a favore
delle giovani generazioni. La risposta al
quesito circa quali valori insegnare nella
scuola di Stato concerne quelli democrati-
camente stabiliti dalla Costituzione (Gal-
li, 1989; 2000, pp. 122-126). E una indi-
cazione che puo chiarire il significato da
attribuire alla laicita. Alcuni, in proposito,
pongono in luce che « concetti espressi
dai diritti umani, se condivisi in spirito di
laicita e di dialogo tra le diverse ideologie
e culture, costituiscono una pregevole ‘ta-

12

( PROPOSTA EDUCATIVA 2/07 )

vola di valori’ soprattutto per la pedago-
gia scolastica, pluralistica al suo interno e
aperta alle problematiche della conviven-
za mondiale» (Roveda, 2005, p. 176). E
evidente quali siano i compiti della scuola
per lo sviluppo delle giovani generazioni:
superare il falso dilemma tra istruzione
ed educazione, ricoprire un ruolo fonda-
mentale nell’aiutare i minori ad affronta-
re razionalmente i problemi etici, sociali,
politici, nell’attuale societa multietnica,
multiculturale, multireligiosa, nella pro-
spettiva di una laicita riappacificata: «lLa
laicita moderna — nota Bianchi — andreb-
be concepita come un impegno al plurali-
smo, una partecipazione complementare
dello Stato e delle religioni alla definizio-
ne e al conseguimento del bene comune»
(Bianchi, 2004).

In questa prospettiva, risaltano tre que-
stioni di particolare rilevanza, fra loro cor-
relate: le «ragioni pubbliche» della Chie-
sa, la necessita di distinguere sulla prassi
politica, il tema della recrudescenza di un
laicismo neoilluminista.

a) In merito al tema delle «ragioni pubbli-
che» della Chiesa, pare oggi urgente con-
frontarsi su parole chiave che rivelano

sempre pitl una divaricazione di significa-
ti: come accogliere in uno Stato laico, ma
non «neutro», religioni che mantengono la
pretesa di essere depositarie della verita?
E possibile richiamare la presenza di re-
ligioni ad un ruolo di promozione umana,
di tutela dei fondamentali diritti della per-
sona, non accettando che questi «valori»
siano frutto di una «verita»? Possono le re-
ligioni rinunciare alla «verita»? [.a doman-
da si pone per ogni religione, ma volendosi
soffermare sulla cattolica, come si ¢ fatto
nell’intero articolo, si puo dire che tali in-
terrogativi non sono nuovi nell’ambito del-
le riflessioni offerte dal magistero. In pro-
posito, gia Paolo VI aveva presentato nella
Octogesima Adveniens la «laicita dello Sta-
to» con queste parole: «Non spetta né allo
Stato né a dei partiti, che sarebbero chiusi
su se stessi, di tentare di imporre una ideo-
logia, con mezzi che sboccherebbero nella
dittatura degli spiriti, la peggiore di tutte.
E compito dei raggruppamenti culturali e
religiosi, nella liberta di adesione ch’essi
presuppongono, di sviluppare nel corpo
sociale, in maniera disinteressata e per le
vie loro proprie, queste convinzioni ultime
sulla natura, l'origine e il fine dell'uomo e

1
1

( PROPOSTA EDUCATIVA 2/07 )

13



della societa» (n. 25). Si tratta di conciliare
certezza religiosa e rispetto della coscien-
za altrui nel riconoscimento della verita
della fede, per garantire forme degne del-
la vita umana e «che per la loro natura e
per il loro ruolo di fondamento della vita
sociale non sono negoziabili» (Congr. Dot-
trina della Fede, 2002, n. 3). Cosi come si
tratta di fondare su nuove basi condivise
una visione di legge naturale (Toso, 2002;
Rhonheimer, 2003). Anche se le piu re-
centi impostazioni del pensiero giuridico
preferiscono ricorrere ad una visione che
prescinda da queste basi (Rawls, 2002).

b) Per quanto attiene al secondo aspetto,
la necessita di distinguere sulla prassi po-
litica del contesto politico attuale, emerge
I'importanza di vigilare su tale distinzione.
Le distinzioni sono importanti, perché se
in molti — anche tra gli uomini di buona vo-
lonta — si possono rallegrare di un ritorno di
significanza delle fedi religiose nel contesto
sociale (per i credenti non ci dovrebbero es-
sere dubbi), nessuno, ma proprio nessuno,
puo essere soddisfatto di una religione che
diventa elemento di dibattito e di divisioni
politiche. Come a dire, con riferimento al
solo caso italiano, che se ¢ evidente che
tempi di crisi portino in luce le tematiche
identitarie e che — concretamente — la dis-
solvenza del partito d’ispirazione cristiana,
specie per i modi € i tempi in cui ¢ avve-
nuta, richiami in qualche modo una sorta
di «questione cattolica» (Pombeni, 2004), ¢
anche vero che alla Chiesa e ai cattolici del
nostro Paese, ancor piu per la storia da cui
vengono, deve stare a cuore una sorta di
distinzione di campi, capace di evitare, al
di Ia delle possibili, occasionali, strumen-
tali sirene, una obiettiva regressione ad in-
verosimili steccati.!? I segnali di una nuova
stagione chiedono di non sottovalutare il
tema della laicita.

Per soffermarsi sul solo cristianesimo, &
sempre piu evidente come la riflessione
sulla laicita e sulla «pertinenza al mondo»

dei cristiani possa divenire 'occasione per
i credenti «quando le radici profonde delle
realta mondane vengono minacciate» per
«difenderne la consistenza e lintegrita»
(Betori, 2005), offrendo allo stesso tempo
il segnale della liberta della fede, la testi-
monianza di una liberta che alberga nel
primato dello spirituale, nella sua radicale
proposta senza compromissioni o collate-
ralismi di sorta.

Ha scritto Enzo Bianchi che 'unica pos-
sibilita dei cristiani quando il dialogo e il
confronto si fanno difficili, ¢ mostrare «la
differenza cristiana con la vita, il compor-
tamento, la forma di appartenenza alla
polis» (in «LL.a Stampa», 27 agosto 2005;
approfondito in Bianchi, 2006). Il richia-
mo fondamentale ¢ quindi alla questione
formativa, ovvero all’esigenza di una rin-
novata educazione alla fede del laicato cat-
tolico, in particolare ai temi della spiritua-
lita laicale.

¢) Veniamo al tema della recrudescenza di
un laicismo neoilluminista. Per neoillumi-
nismo si intende quella corrente culturale
che avrebbe contribuito al diffondersi in
Europa di una mentalita che esclude Dio
dalla coscienza pubblica. Cio vale per il
marxismo e per il liberalismo che da due
secoli presenta come verita indiscussa e
indiscutibile il seguente assunto: le fedi,
verso cui si compiace di esercitare la cri-
tica, sono fatti esclusivamente privati. E,
magari, € auspicabile che scompaiano an-
che dal piu riposto nucleo della coscienza
(Possenti, 2005). Questa cultura ha misco-
nosciuto il concetto di verita per proporsi
come assoluta, cercando di imporre la sua
verita a tutte le altre concezioni della vita e
del mondo. Ma, cosi facendo, & essa stessa
a divenire intollerante e ad estendere una
sorta di dubbio dogmatico come assioma
incontestabile: 'unica certezza rimane il
dubbio e il dubitare. Si sostiene cosi il re-
lativismo come ultima e assoluta verita.
Cio comporta una conseguenza come lo

14

( PROPOSTA EDUCATIVA 2/07 )

«svisamento» del problema della laicita. Di
fronte alla novita contenuta nell’insegna-
mento cristiano: «Rendete dunque a Cesa-
re cio che ¢ di Cesare e a Dio cio che ¢ di
Dio»,B il laicismo illuministico & come se
separasse la prima parte della frase dalla
seconda. La laicita viene cosi impoverita
e il laicismo piu estremista prevale (Pos-
senti, 1992). Ripetendo all’infinito soltan-
to «date a Cesare quello che ¢ di Cesare»
annulla il rendere a Dio, chiede ai cristiani
di stare nel mondo «come se Dio non ci
fosse». Inoltre ¢ come se il neoilluminismo
ritenesse che ¢ veramente degno di appar-
tenere al retaggio spirituale dell’Europa
solo cio che si conforma ai propri ristretti
canoni.

La scommessa vera dei cristiani invece
¢ — come ricorda ancora Enzo Bianchi
— stare nel mondo non come se Dio non
esistesse, ma in un mondo nel quale Dio
non informa piu la cultura, non ¢ pitt un
presupposto scontato. Una sfida aperta, in
particolare, sul piano culturale, una sfida
che riguarda democrazia e liberta (Toso,
2006) e che incrocia la questione assai si-
gnificativa della liberta religiosa.

Altro punto di conflitto riguarda la cosid-
detta «legge naturale». Da una parte si so-
stiene che quest’ultima, nella visione della
Chiesa, coincida con la morale e la dogma-
tica cattolica e che quindi vi sarebbe una
violazione della sovranita dello Stato, della
sua laicita: «’obbedienza a una legge ester-
na (la morale cattolica spacciata per «leg-
ge naturale») € esattamente "abrogazione
della sovranita autonoma, e dunque della
democrazia» (Flores d’Arcais-Zapatero,
2006, p. 3). Le cose stanno davvero cosi?
In realta la legge naturale e la ragione sono
irrinunciabili campi di dialogo tra credenti
e non credenti.'

Da parte della Chiesa vi ¢ la necessita di
riproporre la visione della legge natura-
le come legge gia di per sé scritta dentro
I'uomo, ma «evidenza» gia interna ad ogni

persona cui aderisce I'insegnamento della
Chiesa, «esperta in umanita», per accom-
pagnare I'uomo alla sua piena realizzazio-
ne e felicita.

E su questo terreno che la Chiesa racco-
glie la sfida esigente in ogni tempo: mostra-
re con lo stile di vita dei credenti la bonta
dell'insegnamento di cui si € detto.

Ma questo per-

Corso ¢ annun-

cio del Vangelo S| TRATTA DI
e pratica di
vita, e si regge CONCIUARE
su una libera
proposta; non CERTEZZA
puo certo es-
sere sollecitato RELIGIOSA E
0 garantito per
legge. RISPETTO DELLA
Qui ¢ il punto:
la Chiesa e i COSCIENZA
credenti  deb-
bono mostrare ALTRUI NEL

di avere chiara
la distinzione RICONOSCIMENTO

tra sfera reli-

giosa e civile DELLA VERITA
attraverso una
mediazione, DELLA FEDE, PER

una elabora-
zione culturale GARANTIRE FORME

che propone

dialogicamente DEGNE DELLA VITA
in un quadro
UMANA

pluralistico,
cercando  poi
il consenso de-
mocratico della maggioranza dei cittadi-
ni; e lo Stato dovra, nella sua laicita che
¢ aconfessionalita ma non neutralita va-
loriale (altrimenti come potrebbe essere
retto da una cultura politica fondata su va-
lori civili?), assicurare con leggi equanimi,
rivolte a tutti, la liberta dei cittadini della
quale ¢ parte anche la liberta del credente
di esprimere, non solo nella sfera privata

( PROPOSTA EDUCATIVA 2/07 )

15



ma anche in quella pubblica, il proprio
sentire. Per questo, non deve, per dialoga-
re con gli altri, rinunciare ad affermare la
propria identita né tantomeno rinunciare
ad appartenere ad una comunita che ela-
bora e propone cultura sociale e politica:
¢ evidente come oggi, lo smarrimento di
orizzonti, I'allontanamento dalle radici
possano portare ad una ricerca, che diven-
ta rifugio, di tipo identitario. E importante
saper ricondurre questa spinta in un signi-
ficato che non escluda I'alterita, che sappia
declinare I'identita, per via della ragione,
nelle forme della responsabilita. E anche
questa una responsabilita della politica ma
prima ancora della cultura, delle fedi, che
debbono in qualche modo gareggiare nel
dare un senso relazionale all’identita (Sen,
2006, pp. 20ss).

Non ¢ possibile esercitare una visione di
laicita che coincida con quella di neutralita
(Crepaldi, 2006).

Nel gennaio 1994, Giovanni Paolo II in-
dirizzava una lettera ai vescovi italiani in
cui ricordava tra I'altro come non fosse
venuto meno il dovere di «esprimere sul
piano sociale e politico la tradizione e la
cultura cristiana della societa italiana» (n.
5) mediante una «presenza unita e coeren-
te» (n. 6). Le chiavi di volta di un simile
impegno erano individuate in tre elementi
tra loro connessi: la presa d’atto del fatto
che le tendenze da cui I'Italia ¢ indeboli-
ta sono proprio quelle che «nascono sullo
sfondo della negazione del cristianesimo»
(n. 4), che non esiste «neutralita» sul piano
dei valori e, infine, che occorre opporsi ad
un «modello postilluministico di vita» (n. 4)
(Giovanni Paolo 11, 2004).

LLa Nota dottrinale della Congregazione
per la Dottrina della Fede del 2002 af-
fermava che «la fede in Gesu Ciristo [...]
chiede ai cristiani lo sforzo di inoltrarsi con
maggiore impegno nella costruzione di una
cultura che, ispirata al Vangelo, ripropon-
ga il patrimonio di valori e contenuti del-

la Tradizione cattolica» (Congr. Dottrina
della Fede, 2002, p. 23).

E questo per «evitare il rischio di una dia-
spora culturale dei cattolici» (ib.).

La democrazia consente e favorisce
I’espressivita di tutti ed ¢ in questo il mi-
gliore regime possibile; si regge su regole
fatte a maggioranza, e allo stesso tempo,
rispetta le convinzioni dei credenti di re-
stare del proprio parere anche quando la
maggioranza andasse in un’altra direzio-
ne. I credenti restano sottomessi alle leggi
— fatto salvo il caso in cui queste non con-
sentissero, ma obbligassero ad un com-
portamento contrario alle loro convin-
zioni, da cui la facolta opportunamente
prevista, in determinati casi, di obiezione
di coscienza.

Vi sono fasi storiche di maturazione della
civile convivenza favorite dalla democra-
zia e vi sono fasi in cuii credenti e la fede si
fanno interpellare dalla storia «aggiornan-
do» le proprie modalita di presenza (come
¢ accaduto con il Concilio Vaticano II).
Non ¢ un caso che, proprio nell’eta con-
temporanea, il confronto della Chiesa con
la modernita abbia avuto tra gli altri frutti
la crescita di un senso di laicita e la gra-
duale presa di coscienza e di responsabilita
deti laici all'interno della compagine eccle-
siale e nelle responsabilita verso le que-
stioni temporali. Un passaggio acquisito,
che talvolta puo registrare rallentamenti o
resistenze, ma che possiamo considerare
positivamente irreversibile.

4, La questione della «liberta religiosa»

Esiste un punto in cui la laicita, osservata
sotto il profilo del rapporto religioni-Sta-
to, pone il problema, oggi fondamentale,
della liberta religiosa (con tutto cio che
comporta come garanzia nei rispettivi or-
dinamenti statuali in termini di liberta di
culto, ecc.). Il Concilio ha insistito ampia-
mente sulla liberta religiosa, che dev’es-

16

( PROPOSTA EDUCATIVA 2/07 )

sere garantita ai singoli e alle comunita.'s
E questo insegnamento conciliare, dopo
quarant’anni, resta ancora di grande at-
tualita, perché la liberta religiosa € ben
lontana dall’essere ovunque effettivamen-
te assicurata: in alcuni casi essa € negata
per motivi religiosi o ideologici; altre vol-
te, anche se riconosciuta formalmente, ¢
ostacolata dal potere politico oppure da
una cultura agnostica e relativista.'¢
Nell’attuale societa multiculturale, non si
puo parlare di liberta religiosa senza par-
lare di dialogo e di dialogo tra le religioni:
tutto cio € gia realta oggi, anche in Italia,
in Europa, per la presenza crescente di
credenti di diverse fedi, dovuta soprat-
tutto all'immigrazione. E una realta che
probabilmente acquistera ancor maggior
rilievo in avvenire quando cio che ora si
intravede avra piu evidenza, con la pre-
senza di forme religiose non tradizionali,
ma anzi sincretistiche, nate per risponde-
re alla domanda di spiritualita e di interio-
rita dell’«<uomo globale».

Il tema della liberta religiosa suggerisce,
d’altro canto, il delicato aspetto della reci-
procita. Si tratta di una categoria discus-
sa e negata in molti casi. La reciprocita €
allo stesso tempo un punto di verifica del
rapporto laicita/democrazia ma anche di
un autentico approccio cristiano cosi dif-
ferente da talune strumentalita di parti po-
litiche.'” Non si puo ignorare che in alcu-
ni Paesi (tra cui alcuni Stati islamici) non
venga rispettata la liberta religiosa. Ma cio
non puo significare che i cittadini prove-
nienti da questi Paesi debbano subire la
violazione dei propri diritti umani. Questi,
infatti, devono essere, sempre € comun-
que, rispettati da uno Stato che vuol essere
autenticamente democratico. Anche per
questa strada si dimostra la superiorita, e
pitt ancora la validita, del sistema demo-
cratico. Con un paradosso, altrimenti, la
pena di morte sarebbe applicabile ad un
cittadino americano solo perché un italia-

no negli USA puo essere sottoposto alla
pena capitale. E, comunque, la recipro-
citd va considerata e costruita tra Stati,
non tra uno Stato e una religione, perché,
diversamente, graverebbe su tutti i musul-
mani (ivi compresi quelli che sono cittadini
italiani) la responsabilita per la violazione
della liberta religiosa perpetrata in alcuni
stati islamici.

E solo una esemplificazione, un’applica-
zione che rende l'idea di come, attraverso
la laicita, possa realizzarsi una collabora-
zione tra religione e Stati tale da favorire
la liberta dei popoli, la crescita civile e poli-
tica in una fase storica dove la democrazia
si estende e allo stesso tempo puo appari-
re superata (Crouch, 2003; Dahrendorf,
2001). Di qui passa la strada che consente
di aprire una nuova prospettiva democra-
tica e di aspirare al bene comune (Petrella,
1997). Riconosce, infatti, il citato rapporto
della commissione Stasi: «lLa costruzione
della societa dipende anche dalla qualita
dell'impegno dei fedeli verso i loro fratelli.
Infatti, le religioni promuovono valori con-
siderati essenziali e prioritari per lo svilup-
po dell'intera societa: la dimensione spi-
rituale dell’esistenza, la pace, la giustizia,
I'affermazione della dignita della persona,
la valorizzazione della famiglia come cel-
lula primaria della societa, la costruzione
di modelli di sviluppo cui possono parteci-
pare attivamente tutti i cittadini, la salva-
guardia della natura che il progresso deve
rispettare» (AA.VV,, 2004, p. 104).

In realta, anche questo aspetto € connes-
so con il recupero nel dibattito politico del
vero significato di bene comune, muovendo
innanzitutto dal dato che «dovunque esiste
un gruppo sociale & presente un bene co-
mune, in vista del quale quel gruppo si co-
stituisce» (Possenti, 1993, p. 32). Tale bene
comune non ¢ il bene condiviso dalla mag-
gioranza culturale o politica della societa
civile, non & neppure il bene ipotizzato dal-
la parte politica a cui si appartiene, ma non

( PROPOSTA EDUCATIVA 2/07 )

17



¢ neanche la somma dei beni individuali.
Tanto piu in un contesto in cui la medesi-
ma espressione «societa civile» chiede oggi
di essere profondamente riconsiderata nel-
la sua accezione, alla luce della crisi che
ha coinvolto allo stesso tempo le societa
nazionali € occidentali e I'individualismo
contemporaneo (Giaccardi-Magatti, 2003).
Tuttavia anche la legittima accezione di
bene comune come perfetta organizzazio-
ne della vita sociale regolata da un comples-

so legislativo

giusto e saggio

L'IMPEGNO PER ¢ incompleta:

esso, infatti,

IL BENE COMUNE «ha un signifi-

cato piu vasto,

SIGNIFICA pill ricco, piu

concretamente

PORRE IN ATTO umano, perché

per natura

GESTI CONCRETI la buona vita

umana della

VOLTI ALLA moltitudine

ed & comune

COSTRUZIONE DEL al tutto e alle

arti, ossia

«BENE DI TUTTI quelle a cui si

ridistribuisce

GLI UOMINI E DI e che debbono

trarne benefi-

TUTTO L'UOMO» cio» (Maritain,

1953, p. 14).

Limpegno per

il bene comune, a cui forze politiche-so-

ciali e comunita religiose reciprocamente

e continuamente si invitano,'® significa

porre in atto gesti concreti volti alla co-

struzione del «bene di tutti gli uomini e di

tutto 'uomo» (Christifideles laici, n. 42).

Concetto generale di per sé, ma non per

questo meno chiaro. Concetto che non

puo prescindere da una visione di socie-

ta civile «pensata come espressione del-

la qualita relazionale della vita umana»
(Magatti, 2005, pp. 84ss).

Anche nel dibattito su questa collaborazio-
ne tra forze politiche e comunita religiose,
non manca il riferimento a un modello
americano cui alludono spesso i resoconti
giornalistici. Negli USA si ¢ sviluppata in
un contesto pluralistico (anche sotto il pro-
filo religioso) una religione civile (Rusco-
ni, 1999; 2000; 2003; Ruggieri, 2004) con
una identita connotata in senso nazionale
senza caratteri confessionali esclusivi, e
che ¢ alla base del patto condiviso su cui si
fonda il Paese (Gentile, 2001).”° A giudizio
di Francesco Paolo Casavola, « cosiddetti
teocon o atei devoti sono tollerati per la pa-
lese strumentalita del loro fine politico, un
Occidente euro-americano cementato dal
Vaticano come baluardo contro gli assalti
del resto del mondo, nella misura in cui si
ristabilisce una societa ispirata a valori cri-
stiani anche se non implicanti 'accettazio-
ne della fede» (Casavola, 2005, p. 19). Non
sempre la religione civile deve essere vista
unicamente come un rischio. Di per sé in-
fatti puo essere considerato positivamente
la diffusione nella societa secolarizzata di
valori che hanno un fondamento cristiano;
il rischio invece ¢ del tutto evidente nella
strumentalita che da un lato porta a svuo-
tare i valori dal loro esplicito contenuto
di evangelizzazione facendoli coincidere
con quella che in passato veniva chiama-
ta la «civilta delle buone maniere», e uti-
lizzandoli come strumento di consenso. 11
cristianesimo ha vissuto in varie fasi sto-
riche questo rischio per tornare a percor-
rere strade che hanno indebolito la forza
trasformatrice che I'annuncio del vangelo
porta con sé.

Se si guardano i nuovi modelli che I'ine-
dito contesto multietnico € multiculturale
ha messo in movimento, ben oltre le sinte-
si tradizionali di carattere concordatario
tra Chiese e Stati, si puo cogliere la laicita
come sfida o occasione positiva per «for-
giare I'unita pur rispettando la diversita
della societa» (AA.VV,, 2004, pp. 28-29).

18

( PROPOSTA EDUCATIVA 2/07 )

Una risorsa politico-istituzionale per il
raggiungimento di tale obiettivo ¢ il prin-
cipio di sussidiarieta secondo il quale, in
primo luogo, quanto la persona e i grup-
pi sociali minori possono fare da sé, non
puo essere avocato al gruppo sociale su-
periore (Stato o istituzioni pubbliche); in
secondo luogo, tale principio esige che il
gruppo sociale superiore offra alla perso-
na e ai gruppi inferiori I'aiuto € i mezzi
necessari per adempiere alle loro funzioni
(Lorenzetti, 1993, p. 884).

Il richiamo al principio di sussidiarieta &
ancora un modo per dire la possibile colla-
borazione, nella distinzione, tra comunita
civile e comunita religiosa.

5. Considerazioni conclusive

I tempi che viviamo, l'incertezza, la fram-
mentarieta, la debolezza del pensiero e
della politica rendono difficile — sia nello
scenario europeo come in quello globale —
I'esercizio dell’autorita civile comunque in-
tesa, individuando la necessita di un nuovo
approccio, dopo la crisi dello Stato sociale
e 'obsolescenza delle utopie (Habermas,
1992; 1998; 2002). Ed ¢ possibile — come
scriveva Nicoletti — che Washington cerchi
Gerusalemme (Nicoletti, 2001), nel senso
che «non bastando la logica degli interes-
si, non bastando il terreno dell'imperante
liberalismo (che ¢ prevalentemente dottri-
na della limitazione del potere), si diffonde
la convinzione che la stessa democrazia e
la logica dei diritti della persona non sia-
no sostenibili nella loro forma ragionevole
(convinzione, per la verita, molto pericolo-
sa). E quindi, si cerca una legittimazione
religiosa» (Formigoni, 2005, pp. 20s).

Lattuale dibattito su tali questioni non puo
non constatare che la Chiesa cattolica ¢
spesso sollecitata a spiegare le vele della
sua dottrina in improbabili battaglie civi-
li, per far da diga all'islamismo montante.
Non credenti che si dichiarano e si manten-

gono tali, ma che vorrebbero che la Chiesa
si mobilitasse (Fallaci, 2004; Galli Della
Loggia, 2005; Pera-Ratzinger, 2005). Cio
che forse risulta piu curioso, € purtroppo
suadente alle orecchie di un cattolicesimo
stanco di «resistere» sulla difficile linea del-
la «scelta religiosa» e del «dialogo» (Acerbi,
2004), ¢ il «tentativo di accreditarsi come
posizioni politico-culturali che difendono
una cultura e una tradizione cristiana «eu-
ropea» od «occidentale», pur rimanendo
estranei alla fede. «Ciristianisti» senza es-
sere convertiti, li ha etichettati qualcuno,
con un’espressione evocativa» (Formigoni,
2005, p. 21). Non ¢ la prima volta che il
cattolicesimo nella sua storia bimillenaria
viene chiamato a raccolta sotto questa o
quella idea civile, a «copertura» di questa o
quella idea di mondo o di nazione che solo
apparentemente si possono identificare
con l'interezza e con il nucleo stesso della
religione cristiana.?

Vi ¢ una sorta di specularita di comporta-
menti. Notava in proposito Casavola, nel
novembre scorso, come «l'interlocuzione
inaspettata con quanti si dichiarano laici
perché non credenti o atei, ma alleati della
Chiesa in una comune difesa dell’identita
dell’Occidente contro 'aggressione del fon-
damentalismo islamico, si aggiunge all’al-
tra sollevata da laici credenti e non creden-
ti che difendono la societa e lo Stato dalle
ingerenze indebite della Chiesa nella sfera
pubblica» (Casavola, 2005).

Il tema della laicita in un contesto pluralisti-
co che promuove e garantisce la liberta re-
ligiosa ¢, al tempo stesso, una sfida per chi
si sente estraneo alle religioni e per quanti
credono. I primi sono chiamati ad un ri-
spetto che non ¢ solo tolleranza, ma anche
riconoscimento positivo del ruolo delle reli-
gioni in ordine alla costruzione della pacifi-
ca convivenza; ai secondi ¢ chiesto di ope-
rare una necessaria distinzione che sappia
mediare culturalmente 1 valori religiosi che
si propongono nel confronto civile.

( PROPOSTA EDUCATIVA 2/07 )

19



I credenti impegnati nelle istituzioni san-
no che la Chiesa non si confonde con la
comunita politica € non ¢ legata ad alcun
sistema politico. Essi pertanto hanno il
compito di vivere responsabilmente e au-
tonomamente il loro impegno: la laicita
chiede di perseverare nella scelta dell’es-
senziale della fede cristiana che, come tale,
non puo essere prestata come copertura
ad alcuna contingente operazione politica,
né di moderazione né di rivoluzione. Cio
chiede di riportare il dibattito all’interno
di un punto di condivisione che lasci fuori
dalla porta gli accenti soggetti a una peri-
colosa strumentalizzazione. Da qualun-
que parte avvenga.

Da un lato, va ribadito il principio basila-
re che, in un Paese — come I'ltalia — dove
vige la liberta religiosa (liberta non come
concessione dello «Stato laico», ma scelta
messa a fondamento della Carta Costitu-
zionale con il contributo di gran parte delle
forze politiche del Paese e, tra queste, con
il determinante apporto dei cattolici), la
Chiesa, le diverse religioni hanno la facol-
ta di esprimere pubblicamente le proprie
convinzioni, rivolgendosi non solo ai pro-
pri fedeli ma all’intera opinione pubblica,
anche nell’intento di offrire orientamenti
che abbiano la possibilita di incidere nel-
l'ordinamento e nella vita pubblica del
Paese. Nessuno deve pensare, fatta salva

I'esigenza di un grande equilibrio frutto di
una comune responsabilita nella pacifica
convivenza, che la Chiesa «invada» ’agen-
da politica dello Stato se si pronuncia su al-
cune tematiche come le questioni legate al
rispetto della vita e all'ingegneria genetica,
alla famiglia e al matrimonio, le questioni
etiche che investono I’economia. Non c¢’¢
una esclusivita, ad esempio dei partiti, nel
trattare e nel formulare proposte su que-
sti temi: la specificita riguarda ’aspetto
legislativo. Cosi come ¢ necessario che i
credenti abbiano un comportamento laico
nelle questioni secolari, con un approccio
antropologico che renda comprensibili e
accettabili le parole della fede in quel con-
testo. Ma qui si apre una questione inter-
na alle fedi, che riguarda ad esempio per il
cattolicesimo la maturazione e il ruolo dei
laici, perché proprio a loro ¢ affidata la pos-
sibilita di annunciare come il cristianesimo
sia, senza pretesa di reciprocita, al servizio
della dignita di ogni persona.

D’altra parte, per non prestare il fianco
alle accuse di ingerenza, ¢ essenziale che
predomini nei pronunciamenti della Chie-
sa uno stile prettamente pastorale, capace
di testimoniare una verita che non si pos-
siede in esclusiva, ma che le ¢ affidata in
custodia, non gia per sé ma per 'intero ge-
nere umano, come sollecitazione di tutte le
forze morali presenti nella societa.

A

~

1 L'evoluzione storica & ad esempio ripresa in breve sintesi da Naso, 2005, in particolare le pp. 22ss. Scrive Rousseau nel Coz-
tratto Sociale. «\li & dunque una professione di fede puramente civile, di cui il sovrano deve fissare gli articoli, non precisamente
come dogmi di religione, ma come sentimenti di socialita senza dei quali & impossibile essere un buon cittadino e suddito fedele.
Senza poter obbligare nessuno a credervi come insocievole, incapace di amare sinceramente le leggi, la giustizia e di immolare
all'occorrenza la sua vita per il dovere.

2 Ad esempio, nel primo messaggio di Benedetto XVI ai Cardinali elettori nell'aprile 2005 dal Papa € invocata «da Dio 'unita e
la pace per la famiglia umana» dichiarando «la disponibilita di tutti i cattolici a cooperare per un autentico sviluppo sociale, ri-

@ettoso della dignita d’ogni essere umano». Affermando che non risparmiera «sforzi e dedizione» per proseguire il promettente)

(- )

dialogo avviato dai suoi predecessori con le diverse civilta, «perché dalla reciproca comprensione scaturiscano le condizioni di
un futuro migliore per tutti» (Roma, Cappella Sistina, 20 aprile 2005).

3 Per un'analisi che, anziché limitarsi alla questione della #zominatio Dei, sottolinea la natura sostanziale delle radici cristiane
dei principi e diritti fondamentali dell'Unione Europea vd. Fumagalli Carulli, 2005, pp. 129-160.

4 Il Codice di Diritto canonico della Chiesa cattolica riconosce ad esempio che «é diritto dei fedeli laici che venga loro riconosciu-
ta nella realta della citta terrena quella liberta che compete ad ogni cittadino» (Codex juris canonici, canone 227).

5 Questo contributo — cosi come Papa Wojtyla scriveva ai vescovi italiani nel 1994 — «& molto piti grande di quanto si ritiene
generalmente. Essa [la Chiesa] & una grande forza sociale che unisce gli abitanti dell'ltalia, dal nord al sud. Una forza che ha
superato la prova della storia» (Le responsabilita dei cattolici di fronte alle sfide dell’attuale momento storico, 6.1.1994, n.
8, in Iusegnamenti di Giovanni Paolo 11, XVII11, 1994, Citta del Vaticano 1995, p. 51).

6 Colpisce la risposta data dal Zzader spagnolo Zapatero a Flores d’Arcais, in una recente intervista. Alla domanda se non fosse
da ritenersi un'autocensura per la liberta di espressione considerare, come aveva fatto Chirac, una «provocazione» ripubblicare
le famose vignette che irridevano I'lslam, Zapatero mostrava di non condividere la posizione di d’Arcais secondo il quale era
necessario riaffermare «in modo radicale il diritto anche di irridere i sentimenti religiosi». Zapatero proponeva, accanto alla
condanna dellintolleranza e della violenza esercitata in nome della religione, il diritto dei credenti «ad essere rispettati». Specie
«quando sono in minoranza e possono sentirsi aggrediti o umiliati dalla maggioranza. La laicita e la liberta d'espressione sono
conquiste storiche delle nostre societd, ma il rispetto per gli altri dovrebbe essere un principio universale» (Flores d'Arcais-
Zapatero, 2006, p. 2).

7 Si pensi ad es. a Prodi, 1992, in cui si vede «il problema dei diritti soggettivi entro il dualismo Dio e Cesare, Chiesa e Stato, e
non cerca i segni del contributo della Chiesa all'affermazione dei diritti soggettivi in piccoli gruppi minoritari o di dissenso, ma, al
contrario, nel ruolo svolto dall'istituzione ecclesiale nel suo complesson.

& Debbo alle lezioni svolte dal prof. Giacchi in Universita Cattolica nell'anno accademico 1975-1976 una prima fondamentale
impostazione del tema.

9 Si pone in proposito I'esigenza dell'applicazione della legge morale nella societa pluralista e quindi dell'individuazione di una
«legge imperfettan, e qui si veda Joblin, 1996, pp. 19ss. Da parte sua Giovanni Paolo Il riprende la tesi della Dignitatis humanae
sul rapporto verita e liberta, ma «reinterpreta e riorganizza tali dati per fondare la possibilita di una salvezza per le persone e le
societa minacciate o intaccate nei loro diritti fondamentali» (Dufour, 1995, p. 105).

10 Alivello europeo si veda I'art. 9 della Convenzione europea dei diritti dell uomo poi, sostanzialmente, ripreso dalla Carta di
Nizza. La liberta religiosa istituzionale trova ora menzione a livello europeo con I'art. 1-52 del Trattato costituzionale. Una partico-
lare attenzione alla liberta religiosa & stata data dal’OSCE (gia CSCE) sin dall’Atto Finale di Helsinki. In Francia una posizione
diversa, ma perdente, & presentata da Sarkozy, 2004.

11 Ne € un esempio la sentenza della Corte costituzionale, n. 203 del 1989: «lI principio di laicita, quale fissato dalla nostra
Costituzione, implica non indifferenza dello Stato dinanzi alle religioni, ma garanzia dello Stato per la salvaguardia delle liberta
di religione in regime di pluralismo confessionale e culturale. [... Tale laicita] risponde non a postulati ideologizzati e astratti di
estraneita e di ostilita rispetto alla religione o a un particolare credo, ma si pone a servizio di concrete istanze della coscienza
religiosa e civile dei cittadini».

12 Tale sarebbe ad esempio — e mi limito ad esemplificazioni - un cedimento verso quella che abbiamo chiamato «religione
civile», una riaggregazione del mondo cattolico, o comunque delle varie forme di aggregazioni, sotto la spinta prevalente di
occasioni o obiettivi di «unita civile», a cui invece preferire senz'altro un piu corretto percorso di unita ecclesiale e di adeguato,
libero confronto culturale; lo stesso discorso vale sul piano delle intese occasionali a livello istituzionale tra Chiesa e Stato che
privilegiassero risultati contingenti e consentissero un'interpretazione incapace di evitare contraccolpi e pericolosi ritorni laicistici
che nessuno si augura. Un'analisi in tal senso & in Formigoni, 2004, ora con integrazioni in Formigoni, 2005.

13 L'espressione & significativa fin dagli inizi della civilta cristiana dell'approccio tra Chiesa e Stato in termini di laicita. Si veda in

20

( PROPOSTA EDUCATIVA 2/07 )

Qoposito il saggio di Fumagalli Carulli, 2006. J
( PROPOSTA EDUCATIVA 2/07 ) 21




-

14 Significativo quanto gia Leone XIIl ebbe ad affermare nellEnciclica Libertas praestantissimum: «Sovrana su tutto: tale &
la legge naturale, scritta e scolpita nellanima di ogni uomo, poiché essa non & altro che 'umana ragione che ci ordina di agire
direttamente e ci vieta di peccare [...] Dunque ne consegue che la legge di natura sia la stessa legge eterna, insita in coloro che
hanno uso di ragione, e che per essa inclinano all'azione e al fine dovuto. Essa € la medesima eterna ragione di Dio creatore e
reggitore dell'intero universo».

15 Come ha ricordato Benedetto XVI nell’Ange/us di domenica 4 dicembre 2005.

16 Sul tema della multiculturalita esiste un ricco magistero che, partendo dal Concilio Vaticano II, arriva fino a quel-
lo attuale. Da parte di tanti si va osservando, tuttavia, come non sia il caso di parlare di multiculturalismo che si limi-
ta a rendere atto delle molteplici diversita, ma vada invece promosso il dialogo dellinterculturalismo che invece mette in
relazione, promuove nuova sintesi. Per una rassegna vd. Centro di ricerche per lo studio della dottrina sociale della Chiesa, 2001.
17 Siveda in proposito quanto dichiarato da Giovanni Lajolo segretario vaticano per i rapporti con gli Stati, in Accattoli, 2006, p. 8.
18 Si veda il singolare dialogo tra il filosofo Jurgen Habermas e il cardinale Joseph Ratzinger dove si apre la prospettiva di una
societa post-secolare in cui laici e credenti, ragione e religione trovano la via del dialogo (Ratzinger-Habermas, 2005).

19 Nel saggio I'autore con «religioni della politica» definisce una particolare forma di sacralizzazione presente in epoca moderna,
quando la politica, dopo aver conquistato la sua autonomia nei confronti della religione tradizionale, avanza la pretesa di definire
il significato dell'esistenza umana su questa terra.

20 In tal senso si veda la polemica suscitata dalla puntualizzazione di Scoppola che paragonava alcune attuali tendenze all'Ac-
tion frangaise di Charles Maurras (Scoppola, 2004) e la replica di Boffo (Boffo, 2004). Sul tema si veda anche Scoppola, 2005.

\_

- Lincontro del Papa con il Presidente, in «L'Osservatore Romano, 25 giugno 2005.

AANNL, Laicita: problemi e prospettive. Atti del XLVII Corso di aggiornamento dell’Universita Cattolica, \ita € Pen-
siero, Milano 1977.

ID., Europa quale laicita, San Paolo, Cinisello Balsamo 2003.

D., Rapporto sulla laicita. 1] testo della commissione francese Stasi, tr. it., Scheiwiller Libri, Milano 2004.

ACERBI A., La Chiesa italiana dalla conclusione del Concilio alla fine della Democrazia Cristiana, \lita e Pensiero,
Milano 2004.

ACCATTOLI L., La Chiesa non crede nella legge del taglione. Intervista a mons. Giovanni Lajolo, in «Corriere della Seray,
22 febbraio 2006.

BEIN RICCO E., Democrazia e laicita, in D. (a cura di), Libera Chiesa in libero Stato, Claudiana, Torino 2005.

BETORI G., Estroversi perché coesi alla radice, in «Avvenirex, 14 agosto 2005.

BIANCHI E., La differenza cristiana, Einaudi, Torino 2006.

ID., Postfazione,in AANV., Rapporto sulla laicita. ..

BOFFO D., Idee acute e immaginari complotti, in «Avvenire, 11 novembre 2004.

CASAVOLAF.P,, Ripensare la laicita. Intervento al convegno promosso dal Movimento Ecclesiale di Impegno Culturale
(Roma, 12 novembre 2005), in «Coscienzay, 6(2005).

CENTRO DI RICERCHE PER LO STUDIO DELLA DOTTRINA SOCIALE DELLA CHIESA, 1/ magistero della Chiesa sulla
multiculturalira, Universita Cattolica del Sacro Cuore, Quaderno n. 8, Vita e Pensiero, Milano 2001.

\_

) ("

J

~

J \_

~

CONGREGAZIONE PER LA DOTTRINA DELLA FEDE, Noza Dottrinale circa alcune questioni riguardanti 'impegno e il
comportamento dei cattolici nella vita politica (24 novembre 2002), n. 6, Libreria Editrice Vaticana, Citta del Vaticano 2002.
CREPALDI G., Brevi note sulla laicita, secondo Joseph Ratzinger-Benedetto XVI, in «Bollettino di Dottrina sociale della
Chiesan, 11(2006)1, pp. 3-16.

CROUCH C., Postdemocrazia, Laterza, Roma-Bari 2003.

DAHRENDORF R., Dopo la democrazia. Intervista a cura di Antonio Polito, Laterza, Roma-Bari 2001.

DALLA TORRE G. (a cura di), Ripensare la laicita. Il problema della laicita nell’esperienza giuridica contemporanea,
Giappichelli, Torino 1993.

DUFOUR B., La déclaration «Dignitatis humanae» trente ans apres sa promulgation. Glissement e renversement, in
«Communio, ed. francese, XX(1995)6, pp. 89-109.

FALLACI O., La forza della ragione, Rizzoli, Milano 2004.

FLORES D’ARCAIS P-ZAPATERO J.LR., Dialogo sulla laicita, la coerenza della sinistra, la guerra di Bush, il matrimo-
nio omosessuale, la televisione senza i partiti, e altri piccoli problemi di buon governo, in «MicroMegay, 1(2006).
FORMIGONI G., Europa ¢ Stati Uniti: la religione torna in politica, in «Appunti di cultura e di politica », XXVII(gennaio-
febbraio 2005)1.

D., La lunga stagione di Ruini, in «ll Mulinoy, 5(2005) pp. 834-844.

D., Una nuova strategia pastorale per la Chiesa italiana, in «Appunti di cultura e di politican, XXVI1(2004)5, pp. 10-15.
FUMAGALLI CARULLI O., <A Cesare cio che ¢ di Cesare, a Dio cio che ¢ di Dio». Laicita dello Stato e liberta delle Chiese,
Vita e Pensiero, Milano 2006.

D., Costituzione europea, radici cristiane e Ghiese, in «Jusy, Lll(gennaio-agosto 2005) pp. 129-160.

GALLI DELLALOGGIAE., I/ papa, I'attacco a Baghdad, gli altri conflitti, in «ll Corriere della Sera», 7 gennaio 2005.
GALLIN. (a cura di), Quali valori nella scuola di Stato, La Scuola, Brescia 1989.

D., Pedagogia della famiglia ed educazione degli adulti, Vita e Pensiero, Milano 2000.

GENTILE E., Le religioni della politica. Fra democrazia e totalitarismi, Laterza, Roma-Bari 2001, pp. VII-XI.

GIACCARDI C.-MAGATTI M., Lio globale. Dinamiche della socialita contemporanea, Laterza, Roma- Bari 2003.

GIACCHI O., Lo stato laico, Viita e Pensiero, Milano 1975.

GIOVANNI PAOLO I, Discorso al Corpo Diplomatico (12 gennaio 2004), in «'Osservatore Romano», 12-13 gennaio 2004.
D., Lettera ai Vescovi Italiani. «Le responsabilita dei cattolici di fronte alle sfide dell’attuale momento storico. Appello ad
una grande preghiera del popolo italiano» (6 gennaio 2004), Supplemento a «L'Osservatore Romanon, 13 gennaio 2004.
HABERMAS J., La costellazione postnazionale. Mercato globale, nazioni e democrazia, Feltrinelli, Milano 2002.

D., Dopo l'utopia. 11 pensiero critico e il mondo d’oggi, Marsilio, Padova 1992.

ID., La nuova oscurita. Crisi dello Stato sociale ed esaurimento delle utopie, Lavoro, Roma 1998.

HUNTINGTON S. P., TJe Clash of Civilizations and the Remaking of World Order, Simon & Schuster, New York 1996; trad.
it. di S. Minucci, Lo scontro delle civilta e il nuovo ordine mondiale, Garzanti, Milano 1997.

JENKINS P., The Next Christendom. The Coming of Global Christianity, trad. it. di P. Meneghelli, La Terza Chiesa. 1/
cristianesimo nel XXI Secolo, Fazi, Roma 2004.

JOBLIN J., 7 cattolici nella societa pluralista. Attualita del problema, in ANV, [ cattolici e la societa pluralista. Il caso
delle «leggi imperfette», ESD, Roma 1996.

KEPEL G., La rivincita di Dio. Cristiani, ebrei, musulmani alla conquista del mondo, Rizzoli, Milano 1991.
LORENZETTI L., Sussidiarieta, in BERTI E.-CAMPANINI G. (a cura di), Dizionario delle idee politiche, AVE, Roma 1993, p.
883-888.

MAGATTI M., 1/ potere istituente della societa civile, Laterza, Roma-Bari 2005.

MANZONE G., Invito alla dottrina sociale della Chiesa, Borla, Roma 2004.

_J

22

( PROPOSTA EDUCATIVA 2/07 ) ( PROPOSTA EDUCATIVA 2/07 )

23



a )

MARITAIN J., Luomo e lo staro, Vita ¢ Pensiero, Milano 1953.

NASO P., Laicita, EMI, Bologna 2005.

NICOLETTIM., Da Washington a Gerusalemme, in «ll Margine», 1(2001) pp. 3-9.

PERAM.-RATZINGER J., Senza radici: Europa, relativismo, cristianesimo, islam, Mondadori, Torino 2005
PETRELLAR., 17 bene comune. Elogio della solidariera, Diabasis, Reggio Emilia 1997.

POMBENI P., Lo strano ritorno della questione cattolica, in « Mulinoy, 5(2004) pp. 813-822.

PONTIFICIO CONSIGLIO DELLA GIUSTIZIA E DELLA PACE, Compendio della dottrina sociale della Chiesa, n. 572, Libre-
ria Editrice Vaticana, Citta del Vaticano 2004.

POSSENTI V., 68, il secondo Illuminismo, in «Avvenire», 17 agosto 2005.

ID., Bene comune, in BERTI E.-CAMPANINI G. (a cura di), Dizionario delle idee politiche, AVE, Roma 1993, pp. 32-42.

D., Oltre lilluminismo. Il messaggio sociale cristiano, San Paolo, Cinisello Balsamo 1992.

PRODI P, 1/ sacramento del potere. 11 giuramento politico nella storia costituzionale dell’Occidente, || Mulino, Bologna 1992.
D., La sovranita divisa: uno sguardo storico sulla genesi dello «jus publicum europaeum»,in «Ricerche di storia politican,
2(2003), pp. 191-202.

RATZINGER J., I’ Europa di Benedetto nella crisi delle culture, Cantagalli, Siena 2005.

D., Fede Verita Tolleranza, Cantagalli, Siena 2003.

RATZINGER J.-HABERMAS J., Etica, religione e Stato liberale, Morcelliana, Brescia 2005.

RAWLS J., Una teoria della giustizia, Feltrinelli, Milano 2002.

RHONHEIMER M., La legge morale naturale: conoscenza morale ¢ coscienza. La struttura cognitiva della legge naturale
¢ la verita della soggettivita, in AANV., Natura e dignita della persona umana a fondamento del diritto alla vita. Atti
dell’ Ottava assemblea generale della Pontificia Accademia per la vita, 25-27 febbraio 2002, Libreria editrice Vaticana,
Citta del Vaticano 2003, pp. 125-158.

ROMANATO G., La Chiesa ¢ lo Stato laico,in AANV., Religione e potere, Marietti, Torino 1981, pp. 9-86.

ROMANO S., Prefazione, in AANV., Rapporto sulla laicita. ..

ROVEDAP., Progetto esistenziale e ricerca di significato, \ita e Pensiero, Milano 2005.

RUGGIERI G., Una religione civile europea, in «Conciliumy, 2(2004) pp. 118-128.

RUSCONI G.E., Come se Dio non ci fosse. I laici, i cattolici ¢ la democrazia, Einaudi, Torino 2000.

ID., Un’etica per tutti, in «La Stampay, 25 giugno 2005.

ID., Religione civile e identita italiana, in «ll Mulinoy, 5(2003) pp. 832-838.

D., Possiamo fare a meno di una religione civile?, Laterza, Roma-Bari 1999.

SCOPPOLA P., La democrazia dei cristiani. Il cattolicesimo politico nell’Italia unita. Intervista a cura di Giuseppe
Tognon, Laterza, Roma-Bari 2005.

D., 1/ ritorno della religione ¢ il pericolo del conflitto, in «La Repubblica», 10 novembre 2004.

SARKOZY N., La Republique, les religions, I'ésperance, Cerf, Paris 2004.

SENA., La democrazia degli altri. Perché la liberta non é un’invenzione dell’Occidente, Mondadori, Milano 2004.

ID., Identita e violenza, Laterza. Roma-Bari 2006.

STARK R.-INTROVIGNE M., Do ¢ tornaro, Piemme, Casale Monferrato 2003.

TOSO M., Democrazia e liberta. Laicita oltre il neoilluminismo postmoderno, Libreria Ateneo Salesiano, Roma 2006.

ID., Per una laicita aperta. Laicita dello Stato e legge naturale, Lussografica, Caltanissetta 2002.

\_ J

24 ( PROPOSTA EDUCATIVA 2/07 )




