ZOOM

Antonio Vigilante

ED EDUCAZIONE

1, Premessa

a nonviolenza ¢, tra le teorie poli-

tiche, quella che ha una relazione

piu stretta con I'educazione. Tutti 1
suoi piu grandi rappresentanti sono stati
anche teorici dell’educazione ed educa-
tori essi stessi. Gandhi non ¢ stato solo il
leader della lotta nonviolenta per I'indi-
pendenza indiana, ma anche il teorico del
Nai Talim, il progetto di educazione na-
zionale fondato sul lavoro manuale. Fin
dai tempi del Sudafrica, ¢ stato uno speri-
mentatore di pratiche educative, non tutte
ugualmente valide e riuscite. Di educazio-
ne si € occupato anche il suo principale
discepolo e continuatore, Vinoba Bhave.
Pedagogista e filosofo dell’educazione ¢
Aldo Capitini, colui che ha introdotto in
Italia la teoria e la prassi nonviolenta fin
dagli anni trenta del secolo scorso (i suoi
Elementi di un’esperienza religiosa sono
del 1937). Ed uno straordinario educato-
re ¢ anche il suo amico-discepolo Danilo
Dolci, che dal 1952 ha lavorato al riscatto
sociale, politico ed economico di una delle
zone piu depresse della Sicilia attraver-
so la lotta nonviolenta e quella singolare
prassi di educazione collettiva che chiama

PROPOSTA EDUCATIVA 3/12

maieutica reciproca. Lelenco potrebbe
continuare.

Ma la nonviolenza ha a che fare con l'e-
ducazione anche in altri due sensi. A dif-
ferenza delle altre teorie politiche, la non-
violenza richiede una precisa formazione
interiore, la maturazione di alcune quali-
ta quali la capacita di sacrificio e I’asso-
luta onesta, la ricerca disinteressata della
verita, il rispetto dell’avversario. Questo
vuol dire che I’'attivista nonviolento deve
lavorare su sé stesso, avviare un proces-
so di autoformazione e di purificazione
dalla tentazione della violenza, che ¢ al
fondo di tutti. Quello della nonviolenza
¢ dunque sempre un percorso educativo.
Inoltre, chi si impegna in una lotta non-
violenta non intende sconfiggere I'avver-
sario, umiliarlo o ridurlo all'impotenza,
ma aiutarlo ad aprirsi alla verita. Ogni
lotta nonviolenta €, in altri termini, una
impresa educativa, nella quale si cerca di
portare I'avversario nella ricerca comune
della verita e del bene.

Non ¢ possibile, qui, analizzare questi
ultimi due aspetti del rapporto tra non-
violenza ed educazione (quello della for-
mazione dell’attivista nonviolento e quel-
lo della lotta nonviolenta come impresa

25



educativa). Intendo invece tentare una
breve riflessione sul rapporto tra educa-
zione € violenza, e sulla possibilita di una
pedagogia nonviolenta. Desidero subito
precisare che con l'espressione «pedago-
gia nonviolenta» non mi riferisco ad una
particolare teoria, corrente o prassi edu-
cativa, distinta dalle altre. LLa convinzione
che guida questa ricerca ¢ che I’educazio-
ne, quando ¢ autentica, ¢ intrinsecamente
nonviolenta, e che '’educazione violenta
¢ educazione inautentica, pervertimento
dell’educazione. E dunque non si tratta,
qui, di interrogarsi su un modo di fare
educazione, ma sull’educazione simplici-
ter. Leducazione nonviolenta non ¢ che
I’educazione cosi come dev’essere.

2, Cos’e la violenza?

Preliminarmente occorre chiarire cos’e la
violenza. Mi pare che essa si possa consi-
derare una degenerazione della forza, di
cui do questa definizione: la virta di cio
che non si lascia schiacciare né schiaccia,
ma cresce accanto. La caratteristica della
forza ¢ la coesistenza: 'uomo e la donna
forti hanno piacere di esistere insieme
ad altri, di cui favoriscono attivamente
la crescita, I'incremento, il successo. La
violenza, come degenerazione della forza,
consiste nel tentativo di crescere-sopra,
di sopraffare, di incrementare sé stessi
a danno dell’altro (cf. Vigilante, 2004, p.
32).

Questa degenerazione si declina in forme
diverse. Una sua prima forma ¢ la violen-
za fisica, I'atto con il quale si cerca di pre-
valere sull’altro danneggiandone il corpo.
Lespressione piu grave di violenza fisica
¢ 'omicidio, che nega I'altro riducendolo
a cosa. Una seconda forma ¢ la violenza
psicologica, che umilia, mortifica, riduce
a cosa pietrificando psicologicamente. C’¢
poi la violenza strutturale, che & la violen-
za dei sistemi iniqui, che non consentono

26

a tutti di realizzare le proprie possibilita.
Nelle situazioni di violenza strutturale
sembra che nessuno pratichi apertamen-
te violenza, eppure vi sono persone che
sono costrette a vivere una vita di stenti,
nella impossibilita di realizzare i propri
scopi vitali. C’¢ infine la violenza cultu-
rale: la violenza di cui sono impregnati i
sistemi culturali, ossia filosofici, giuridici,
religiosi e cosi via. E una violenza che in
genere riusciamo ad identificare facil-
mente nelle culture altre, molto meno
nella nostra. Denunciamo la violenza cui
sono sottoposte le donne in alcune societa
musulmane, ma ci sfugge la violenza della
degradazione costante del corpo femmini-
le nelle societa occidentali, che fa da sfon-
do al dramma del femminicidio: per non
fare che un esempio.

Queste dunque le forme di violenza.! Ora
dobbiamo chiederci: queste violenze han-
no a che fare con ’educazione? C’¢ della
violenza nell’educazione?

3. La violenza nell’edvcazione

La risposta alla domanda a mio avviso
non puo che essere affermativa. C’¢ del-
la violenza nell’educazione. Anzi, non ¢
probabilmente azzardato dire che I'edu-
cazione, cosi come € comunemente inte-
sa, ¢ intrinsecamente violenta.

C’¢ nell’educazione della violenza fisi-
ca. Il pensiero va, in primo luogo, a tut-
te quelle forme di aggressione fisica che
per molto tempo sono state considerate
parte integrante dell’educazione, e che
ancora oggi, nel nostro paese piu che al-
trove, hanno il consenso di una parte non
trascurabile dell’opinione pubblica e sono
apertamente tollerate dalle autorita. Mol-
ti genitori pensano ancora che gli schiaffi
siano un espediente educativo non solo

Ai fini del presente discorso non ritengo necessario soffermar-
mi sulla violenza naturale, di cui parlo nel mio 7/ pensiero non-
violento (Vigilante, 2004).

PROPOSTA EDUCATIVA 3/12

tollerabile, ma indispensabile. E singolare
che gli stessi genitori tuttavia reagiscano
con sdegno quando scoprono che a ricor-
rere a quell’espediente sono stati gli inse-
gnanti. Essi si attribuiscono come diritto
o addirittura dovere cid che considerano
abuso se compiuto dai maestri.

Ma lo schiaffo non & I'unica forma di vio-
lenza fisica. B violenza anche, e forse
anche di piu, costringere bambini dai sei
anni in poi a stare seduti per diverse ore
al giorno in un banco, chiuso in un’aula,
chini su un libro. Il banco, questo assur-
do pedagogico, ¢ il simbolo stesso della
violenza pedagogica della scuola. Non
risponde a bisogni educativi, quanto piut-
tosto alla necessita di bloccare il corpo, di
fissarlo, di immobilizzarlo costringendolo
all’ascolto. R

C’¢ poi violenza psicologica. E sempre
difficile distinguere la violenza fisica dalla
violenza psicologica. E chiaro che picchia-
re qualcuno vuol dire anche offenderlo,
umiliarlo, mortificarlo: ossia violentarlo
psicologicamente. In molti casi, le con-
seguenze psicologiche sono anche piu
gravi di quelle fisiche. Uno schiaffo puo
lasciare segni molto deboli sul colpo, ma
segnare profondamente la personalita. Se
si analizzassero gli scambi comunicativi
correnti tra educatori — un genitore o un
docente — ed educandi (metteremo poi in
discussione questo termine), si scoprireb-
be la massiccia presenza, in essi, di cose
come la minaccia e il ricatto. Frequente
¢ la logica del «se... allora»: «Se farai il
bravo, la mamma ti comprera un regalo»,
«Se non fai silenzio, ti metto la nota sul
registro», ecc. Si tratta, con ogni eviden-
za, di una forma di violenza, che diventa
particolarmente evidente quando il ricat-
to riguarda l'affetto: «Se non la smetti,
mamma non ti vuole piu bene». Si trat-
ta di un messaggio che, cosi formulato,
puo sembrare raro e proprio di persone
prive di qualsiasi consapevolezza peda-

PROPOSTA EDUCATIVA 3/12

gogica; in realta un simile ricatto affetti-
vo ¢ tutt’altro che infrequente, anche se
espresso non sempre in forma cosi espli-
cita.

Cio che rende gli scambi tra educatori
ed educandi particolarmente esposti alla
violenza psicologica ed a quell’abuso ver-
bale che ¢ il mezzo della violenza psicolo-
gica (molto spesso il rimprovero sconfina
nell’insulto e nell’'umiliazione) & la con-
vinzione diffusa che la relazione educati-
va debba essere una relazione asimmetri-
ca, dall’alto al basso, in cui ci sono uno
che conduce ed uno che viene condotto,
uno che giudica ed uno che viene giudica-
to, uno che comanda ed uno che obbedi-
sce. Ora, qualsiasi relazione asimmetrica
¢ intrinsecamente violenta ed esposta ad
ogni forma di degenerazione. Dove c¢’¢
asimmetria ¢’¢ dominio di uno sull’altro.
E una logica paradossale quella che vuole
che la nascita di persone autonome e libe-
re richieda necessariamente di subire per
anni ed anni una forma di dominio e di
privazione della liberta.

C’¢ da chiedersi se non sia la pretesa stes-
sa di educare, cosi come viene comune-
mente intesa, una pretesa violenta.

4, La pretesa di edvcare

Cosa vuol dire educare? Letimologia ci
dice che si tratta di e-ducere, trarre qual-
cuno fuori da uno stato in cui si trova per
fargli raggiungere un altro stato. Perché
vi possa essere educazione, cosi intesa,
occorre dunque che lo stato dell’educan-
do venga percepito come uno stato prov-
visorio, una condizione umana negativa,
dalla quale bisogna liberarsi. Lleducando
per eccellenza ¢ il bambino: ed il bambino
¢, in quest’ottica, un non-adulto, uno che
deve crescere per diventare altro da quello
che é. Non ¢ difficile scorgere la violenza
in questo modo di pensare l'infanzia. Ela
violenza del disconoscimento. Ogni esse-

27



re umano ha un bisogno essenziale di es-
sere riconosciuto ed accettato per quello
che &. E un bisogno, ma ¢ anche un diritto
— e cosa sono i diritti, se non la traduzio-
ne dei nostri bisogni pit veri? Il bambino
ha diritto al riconoscimento, cosi come ne
hanno diritto gli adulti, quale che sia la
loro maturita personale o la loro condizio-
ne personale. Paulo Freire ha compreso,
ad esempio, che ¢ violenza alfabetizzare
delle persone analfabete, se non lo si fa
partendo dalla loro cultura e rispettando
la loro iden-
tita. In caso
contrario,  si
tratta di vio-
lenza cultura-
le, una violen-
za anch’essa
tutt’altro che
infrequente
nelle prassi
educative. E
violenza cultu-
rale imporre,
attraverso il
sistema  sco-
lastico, una
determinata
cultura, legata
generalmente
al gruppi so-
ciali dominan-
ti, come unica valida, squalificando tutte
le culture che non rientrano nei program-
mi scolastici. LLa scuola esalta alcune cul-
ture e ne squalifica altre, fino al punto di
negare il fatto stesso che esse siano cultu-
re. E con esse squalifica le persone che in
quelle culture si riconoscono.
Educare vuol dire intervenire affinché
una persona diventi altro da quello che
¢. Questo significa non soltanto squalifi-
care quello che la persona & attualmen-
te, ma avere la pretesa di sapere cosa ¢
bene diventare nella vita: avere un ideale

28

umano. Chi educa, lo fa secondo un mo-
dello. Questo modello non puo che essere
arbitrario, risente del particolare modo di
vedere ed essere dell’educatore, della sua
appartenenza culturale e sociale, perfino
dei suoi pregiudizi. Ordinariamente, I'e-
ducatore propone sé stesso come model-
lo umano. Dunque I'educazione diventa
I'operazione con la quale un educatore
cerca di far si che I’educando gli assomi-
gli. Danilo Dolci parlava, al riguardo, di
clonazione, ed ¢ un termine non inappro-
priato. Chi puo essere sicuro di incarnare
un ideale umano? Linsegnante cerca di
far si che i suoi studenti diventino degli in-
tellettuali. Ma siamo sicuri che essere de-
gli intellettuali sia una cosa buona? Non
bisognerebbe, piuttosto, essere anche dei
manuali? Non abbiamo forse delle mani,
oltre all'intelletto? E che dire dell’educa-
zione del cuore, che Pestalozzi e Gandhi
consideravano essenziale, e che le nostre
scuole ignorano del tutto?

Educare, nel senso di far si che una per-
sona si sviluppi secondo un modello pen-
sato dall’educatore, ¢ una impresa violen-
ta che non ¢ possibile se non tenendo per
anni ’educatore in rapporti asimmetrici.
E possibile una alternativa? Per rispon-
dere a questa domanda dobbiamo interro-
garci sul contrario della violenza.

5. Cos’e la nonviolenza

Nonviolenza ¢ il rovesciamento della
violenza. Poiché la violenza ¢ degenera-
zione della forza, la nonviolenza ¢ for-
za, sanita, salute. Essa si sostanzia di
rapporti. C’¢ nonviolenza e pace dove i
rapporti sono simmetrici, vitali, recipro-
camente fecondanti ed al tempo stesso
intimi, profondamente comunicanti. C’¢
violenza ogni volta che un io schiaccia
un tu (anche quando si tratta di quell’io
collettivo che ¢ la nazione); ma, pure, ¢’¢
qualcosa di simile alla violenza ogni volta

PROPOSTA EDUCATIVA 3/12

che un io misura la distanza dal tu e la
fortifica con i formalismi, con le regole
sociali, con le convenzioni prossemiche.
C’¢ un certo anticonformismo insito nel-
la nonviolenza, nella misura in cui esige
rapporti nuovi, una inedita familiarita e
fraternita, un dire tu (Capitini) che ¢ esi-
genza di coralita, di intesa profonda, di
resa reciproca.

Politicamente, mi sembra che la nonvio-
lenza si possa interpretare alla luce del
terzo principio del motto della Rivolu-
zione francese: la fraternita. Nel corso
dell’Ottocento e del Novecento si sono
realizzate storicamente idee politiche
che sono lo sviluppo dei primi due prin-
cipi del motto rivoluzionario. Il comuni-
smo persegue l'ideale dell’'uguaglianza,
il liberalismo quello della liberta, benché
il comunismo storicamente realizza-
to sia la negazione della giustizia, cosi
come il liberalismo in atto € la negazio-
ne della liberta.

La nonviolenza cerca una societa frater-
na, che non ¢ una societa priva di giusti-
zia e di liberta, ma una societa che rea-
lizza la liberta e la giustizia attraverso un
ripensamento profondo della sostanza
dei rapporti umani. Perché nessuna rivo-
luzione € reale, se non ¢ una rivoluzio-
ne relazionale. B questo che € mancato
al comunismo: un tentativo grandioso,
ma che non ha intaccato il principio di
gerarchia, che ¢ il cancro delle societa.
Ed ¢ questo che manca al neoliberismo
imperante, che con il suo portato di indi-
vidualismo, di egoismo, di consumismo,
di competizione erode le radici stesse del
vivere sociale.

Anche in questo senso la nonviolenza ha
un rapporto essenziale con I’educazio-
ne. Perché, come cerchero di mostrare,
educare vuol dire mostrare in atto, qui
ed ora, la possibilita di un diverso modo
di essere insieme, di vivere la relazione,
di aprirsi e di comunicare.

PROPOSTA EDUCATIVA 3/12

6. Prime linee di una educazione nonviolenta

Educazione non ¢ ’azione con cui un sog-
getto conduce un altro soggetto verso una
meta chiara a lui solo. C’¢ educazione
ogni volta che un soggetto, da solo o in-
sieme (e grazie) ad altri, fa esperienze si-
gnificative. Cosa vuol dire fare una espe-
rienza significativa? Mi pare che si possa
rispondere a questa domanda cruciale in-
dicando tre direzioni dell’esperienza. La
prima ¢ quella verso I'interno. Facciamo
esperienze significative ogni volta che ri-
usciamo a penetrare in quel che siamo, a
comprendereci ed interrogarci, a toccare le
nostre emozioni, a saggiare i nostri sogni,
in modo da essere sempre meno estranei
a noi stessi. La seconda direzione ¢ quella
verso l’'altro. Siamo vivi, attivi, perfino fe-
lici tutte le volte che riusciamo a comuni-
care in modo pieno con gli altri, ad entra-
re in armonia con loro, a comprenderli ed
a farci comprendere. La terza direzione
¢ verso il mondo, verso le cose ¢ le idee.
E l'esperienza conoscitiva, quella che ci
porta a conoscere il mondo, a giudicarlo, a
riflettere sulla sua direzione, sulle sue leg-
gi, sui suoi esiti possibili. Verso sé stessi,
verso l'altro, verso il mondo: queste sono
le tre direzioni dell’atto educativo. Possia-
mo dire che la prima direzione & spiritua-
le, la seconda ¢ etica, la terza ¢ estatica,
intendendo con estasi non solo 'uscire da
sé stessi per andare verso il mondo, ma
la ricerca di spiragli nel mondo stesso, di
aperture oltre il ciclo chiuso (e violento)
del mondo naturale. Nell’atto estatico il
mondo appare come possibilita, non ne-
cessitd; non una alterita da contemplare
e cui adeguarsi, ma un campo sul quale
intervenire operando cambiamenti — non
solo tecnicamente, ma avanzando anche
urgenze etiche.

Leducazione corrente, considerata alla
luce di questa visione dell’atto educativo,
appare fortemente difettosa. Ci si preoc-

29



cupa di preparare il bambino per il futu-
ro, mentre si trascura di fare in mo@o che
la sua vita sia ora sensata e viva. E cosi
che i luoghi dell’educazione diventano,
per un dolorosissimo paradosso, luoghi
di tortura per molti. Se si facesse educa-
zione, ogni scuola sarebbe il luogo della
gioia, perché fare esperienze significati-
ve da gioia. Essi sono invece luoghi della
noia, della privazione della liberta, della
costrizione. Condizioni che generano
un malessere che di per sé ¢ diseducati-
vo. Un malessere che i docenti tendono
a mettere sul conto degli studenti, quale
segno della loro inadeguatezza. Ma ¢ pos-
sibile considerare inadeguati gli studenti,
se la maggior parte di loro stanno male a
scuola? Non ¢ inadeguata, piuttosto, la
scuola? Perché non si riesce a star bene
a scuola? Le ragioni, a mio avviso, vanno

30

. {.‘;. »';l;“?

W i,_-.-\ 1-“1*1-1

AN
wh

"

ricercate da un lato nell’asimmetria rela-
zionale e nell’inautenticita che caratteriz-
zano la relazione educativa, nel fatto cioe
che le relazioni educative sono relazioni
di dominio, € non relazioni autenticamen-
te umane; dall’altro, nel fatto che non ci
si preoccupa del qui e dell’ora, ma del
futuro: in nome del domani si sacrifica,
si nega, si spreca il presente. E questo lo
spreco, la violenza piu grave perpetrata in
nome dell’educazione.

Leducazione ¢ pace tutte le volte che del-
le persone si incontrano per guardarsi
dentro, o per comunicare profondamente,
o per guardare il mondo con occhi freschi
€ mani sensibili alla verita.

Leducazione corrente ¢ un’educazione
teleologica: tende verso un fine. Educare
vuol dire condurre un essere provvisorio
— l'educando - verso il proprio compi-

PROPOSTA EDUCATIVA 3/12

mento, pensato e teorizzato dall’educa-
tore. Leducazione qui proposta ¢ invece
un’educazione in situazione. Educare &,
in questa prospettiva, creare situazioni
educative, ossia situazioni in cui sia per-
messo alla persone di percorrere le tre
direttrici indicate in un clima di rispet-
to profondo, di creativita, di scambio, di
ascolto. Non conta quello che 'educando
dovra diventare. Anzi, I’educando non
esiste. Per una pedagogia in situazione
ognuno ¢ completo qui ed ora, cosi come
ognuno ¢ aperto al cambiamento. Si ¢
tutti educandi, cosi come si ¢ tutti educa-
tori. Colui che tradizionalmente ¢ indi-
cato come educatore & anch’egli preso in
un processo di crescita, di cambiamento;
¢ anch’egli un essere in divenire. In una
situazione educativa vi sono dunque di-
verse persone che crescono insieme. In
questo senso I'’educazione in situazione ¢
concreta: poiché consente il cum-crescere
delle persone. Llazione educativa — ma
meglio sarebbe dire: co-educativa — ¢
incarnata nel momento e caratterizzata
dall’attenzione. La conoscenza che si
apre nello spazio nonviolento della si-
tuazione educativa non € la conoscenza

spenta, mnemonica, esteriore e superfi-
ciale della scuola, qualcosa come il cono-
sciuto di cui parla Krishnamurti (1973),
ma contatto profondo, intenso, perfino
meditativo. Essa cerca l'intelligenza, in-
tesa come andare al fondo delle cose - lo
sguardo che si fissa a lungo su un ogget-
to, l'interrogare inesausto, il discutere
appassionato.

La situazione educativa, se ¢ reale, € una
situazione nella quale si sperimenta il
valore. All’essenza del valore appartiene
la generativita: il valore € quel piu-che-
essere che conduce ognuno al essere pit-
che-sé. Il mondo conosciuto attraverso il
valore si presenta nella sua fattualita ed
al tempo stesso si apre al possibile. Nel
valore, quale si sperimenta nella situa-
zione educativa, si superano tre degra-
dazioni: I'alienazione, degradazione del
rapporto con sé stesso, situazione nella
quale declina la spiritualita; la compe-
tizione, degradazione del rapporto con
I’altro, nella quale declinano I'amore, la
solidarieta, la giustizia; il dominare, de-
gradazione del rapporto con la natura e
col mondo delle cose, nel quale I'estasi
declina, facendosi tecnica.

KRisHNAMURTI J. (1973), Liberta dal conosciuto, Astrolabio Ubaldini, Roma.
ViGiLante A. (2004), 1/ pensiero nonviolento, Edizioni del Rosone, Foggia.

PROPOSTA EDUCATIVA 3/12

31





