
2524

Antonio Vigilante

1. Premessa

a nonviolenza è, tra le teorie poli-
tiche, quella che ha una relazione 
più stretta con l’educazione. Tutti i 

suoi più grandi rappresentanti sono stati 
anche teorici dell’educazione ed educa-
tori essi stessi. Gandhi non è stato solo il 
leader della lotta nonviolenta per l’indi-
pendenza indiana, ma anche il teorico del 
Nai Talim, il progetto di educazione na-
zionale fondato sul lavoro manuale. Fin 
dai tempi del Sudafrica, è stato uno speri-
mentatore di pratiche educative, non tutte 
ugualmente valide e riuscite. Di educazio-
ne si è occupato anche il suo principale 
discepolo e continuatore, Vinoba Bhave. 
Pedagogista e filosofo dell’educazione è 
Aldo Capitini, colui che ha introdotto in 
Italia la teoria e la prassi nonviolenta fin 
dagli anni trenta del secolo scorso (i suoi 
Elementi di un’esperienza religiosa sono 
del 1937). Ed uno straordinario educato-
re è anche il suo amico-discepolo Danilo 
Dolci, che dal 1952 ha lavorato al riscatto 
sociale, politico ed economico di una delle 
zone più depresse della Sicilia attraver-
so la lotta nonviolenta e quella singolare 
prassi di educazione collettiva che chiama 

maieutica reciproca. L’elenco potrebbe 
continuare. 
Ma la nonviolenza ha a che fare con l’e-
ducazione anche in altri due sensi. A dif-
ferenza delle altre teorie politiche, la non-
violenza richiede una precisa formazione 
interiore, la maturazione di alcune quali-
tà quali la capacità di sacrificio e l’asso-
luta onestà, la ricerca disinteressata della 
verità, il rispetto dell’avversario. Questo 
vuol dire che l’attivista nonviolento deve 
lavorare su sé stesso, avviare un proces-
so di autoformazione e di purificazione 
dalla tentazione della violenza, che è al 
fondo di tutti. Quello della nonviolenza 
è dunque sempre un percorso educativo. 
Inoltre, chi si impegna in una lotta non-
violenta non intende sconfiggere l’avver-
sario, umiliarlo o ridurlo all’impotenza, 
ma aiutarlo ad aprirsi alla verità. Ogni 
lotta nonviolenta è, in altri termini, una 
impresa educativa, nella quale si cerca di 
portare l’avversario nella ricerca comune 
della verità e del bene.
Non è possibile, qui, analizzare questi 
ultimi due aspetti del rapporto tra non-
violenza ed educazione (quello della for-
mazione dell’attivista nonviolento e quel-
lo della lotta nonviolenta come impresa 

Nonviolenza ED EDUCAZIONE

L

PROPOSTA EDUCATIVA 3/12

ZOOM

PROPOSTA EDUCATIVA 3/12

tale (Buddhismo, Taoismo, ecc.): non-fare 
danno a chiunque, né alla natura. Ma è 
ancor più vero, che la vera «non violen-
za» non si limita ad dar vita ad un atteg-
giamento passivo, ma richiede uno sforzo 
attivo. Non casualmente Gandhi preferiva 
parlare della non violenza come di una 
«resistenza attiva» contro il male: Satya-
graha o forza della verità (Satya, «Verità»; 
graha, «forza»). Si tratta della non violen-
za del forte: di chi può usare la violenza, 
ma preferisce ricorrere alla forza dell’a-
more. A questo punto, forse è preferibile 
un’altra a privativa, e quindi un’altra paro-
la sanscrita: a-mryto, la «non morte», l’«a-
more». Dunque, non violenza e amore sono 
due facce della stessa medaglia.
Nel corso della storia, personalità molto 
diverse per contesto geografico, razza e 
cultura hanno intuito la straordinaria for-
za della «non violenza» – o, se si preferisce, 
più semplicemente – dell’amore: il Mahat-
ma Gandhi, Leone Tolstoj, Aldo Capiti-
ni, Simone Weil, Martin Luther King, Nel-
son Mandela, ecc.
La storia ci dice pure un’altra cosa, per 
molti forse sorprendente: i capovolgimenti 
di regime, le rivoluzioni, i cambiamenti di 
assetto sociale e politico non violenti sono 
proprio quelli che riescono meglio e sono 
destinati a durare. 

Al di là della liberazione dal dominio co-
loniale dell’India, i casi riusciti di non 
violenza collettiva, ossia di risoluzione di 
micro e macro-conflitti sociali attraverso 
mutamenti epocali ed extrasistemici non 
traumatici (non violenti), sono molti e in 
crescita. Per esempio: la Danimarca che 
resiste con tecniche non violente ai nazi-
sti (1940), la Spagna che cambia regime 
senza spargimento di sangue (Juan Car-
los, 1975), la Polonia che abbandona la 
dittatura comunista senza violenze (Lec 
Walesa, scioperi 1980 – elezioni 1989), le 
Filippine che riescono a liberarsi del dit-
tatore Marcos (Corazon Aquino, pacifica 
People Power Revolution 1986), il SudAfri-
ca che supera l’Apartheid senza violenze e 
vendette (Nelson Mandela, 1991), ecc. Ma 
basta pensare anche, almeno per certi ver-
si, alle cosiddette e recenti «rivoluzioni del 
gelsomino» del Nord Africa: Tunisia, Egit-
to (2011). Ma purtroppo proprio l’assenza 
di strategie non violente non ha portato 
agli stessi sviluppi in Libia, Yemen e Siria.
In conclusione, la «non violenza» è (non 
una delle, ma) la via per risolvere i conflitti 
sociali: la via migliore, perché la più evan-
gelica e, per quanto sembri strano, la più 
efficace. Andrebbe dunque approfondita e 
valorizzata la sua conoscenza nel quadro 
della dottrina sociale della Chiesa.



26 27

tollerabile, ma indispensabile. È singolare 
che gli stessi genitori tuttavia reagiscano 
con sdegno quando scoprono che a ricor-
rere a quell’espediente sono stati gli inse-
gnanti. Essi si attribuiscono come diritto 
o addirittura dovere ciò che considerano 
abuso se compiuto dai maestri.
Ma lo schiaffo non è l’unica forma di vio-
lenza fisica. È violenza anche, e forse 
anche di più, costringere bambini dai sei 
anni in poi a stare seduti per diverse ore 
al giorno in un banco, chiuso in un’aula, 
chini su un libro. Il banco, questo assur-
do pedagogico, è il simbolo stesso della 
violenza pedagogica della scuola. Non 
risponde a bisogni educativi, quanto piut-
tosto alla necessità di bloccare il corpo, di 
fissarlo, di immobilizzarlo costringendolo 
all’ascolto. 
C’è poi violenza psicologica. È sempre 
difficile distinguere la violenza fisica dalla 
violenza psicologica. È chiaro che picchia-
re qualcuno vuol dire anche offenderlo, 
umiliarlo, mortificarlo: ossia violentarlo 
psicologicamente. In molti casi, le con-
seguenze psicologiche sono anche più 
gravi di quelle fisiche. Uno schiaffo può 
lasciare segni molto deboli sul colpo, ma 
segnare profondamente la personalità. Se 
si analizzassero gli scambi comunicativi 
correnti tra educatori – un genitore o un 
docente – ed educandi (metteremo poi in 
discussione questo termine), si scoprireb-
be la massiccia presenza, in essi, di cose 
come la minaccia e il ricatto. Frequente 
è la logica del «se… allora»: «Se farai il 
bravo, la mamma ti comprerà un regalo», 
«Se non fai silenzio, ti metto la nota sul 
registro», ecc. Si tratta, con ogni eviden-
za, di una forma di violenza, che diventa 
particolarmente evidente quando il ricat-
to riguarda l’affetto: «Se non la smetti, 
mamma non ti vuole più bene». Si trat-
ta di un messaggio che, così formulato, 
può sembrare raro e proprio di persone 
prive di qualsiasi consapevolezza peda-

gogica; in realtà un simile ricatto affetti-
vo è tutt’altro che infrequente, anche se 
espresso non sempre in forma così espli-
cita. 
Ciò che rende gli scambi tra educatori 
ed educandi particolarmente esposti alla 
violenza psicologica ed a quell’abuso ver-
bale che è il mezzo della violenza psicolo-
gica (molto spesso il rimprovero sconfina 
nell’insulto e nell’umiliazione) è la con-
vinzione diffusa che la relazione educati-
va debba essere una relazione asimmetri-
ca, dall’alto al basso, in cui ci sono uno 
che conduce ed uno che viene condotto, 
uno che giudica ed uno che viene giudica-
to, uno che comanda ed uno che obbedi-
sce. Ora, qualsiasi relazione asimmetrica 
è intrinsecamente violenta ed esposta ad 
ogni forma di degenerazione. Dove c’è 
asimmetria c’è dominio di uno sull’altro. 
È una logica paradossale quella che vuole 
che la nascita di persone autonome e libe-
re richieda necessariamente di subire per 
anni ed anni una forma di dominio e di 
privazione della libertà.
C’è da chiedersi se non sia la pretesa stes-
sa di educare, così come viene comune-
mente intesa, una pretesa violenta.

4. La pretesa di educare

Cosa vuol dire educare? L’etimologia ci 
dice che si tratta di e-ducere, trarre qual-
cuno fuori da uno stato in cui si trova per 
fargli raggiungere un altro stato. Perché 
vi possa essere educazione, così intesa, 
occorre dunque che lo stato dell’educan-
do venga percepito come uno stato prov-
visorio, una condizione umana negativa, 
dalla quale bisogna liberarsi. L’educando 
per eccellenza è il bambino: ed il bambino 
è, in quest’ottica, un non-adulto, uno che 
deve crescere per diventare altro da quello 
che è. Non è difficile scorgere la violenza 
in questo modo di pensare l’infanzia. È la 
violenza del disconoscimento. Ogni esse-

educativa). Intendo invece tentare una 
breve riflessione sul rapporto tra educa-
zione e violenza, e sulla possibilità di una 
pedagogia nonviolenta. Desidero subito 
precisare che con l’espressione «pedago-
gia nonviolenta» non mi riferisco ad una 
particolare teoria, corrente o prassi edu-
cativa, distinta dalle altre. La convinzione 
che guida questa ricerca è che l’educazio-
ne, quando è autentica, è intrinsecamente 
nonviolenta, e che l’educazione violenta 
è educazione inautentica, pervertimento 
dell’educazione. E dunque non si tratta, 
qui, di interrogarsi su un modo di fare 
educazione, ma sull’educazione simplici-
ter. L’educazione nonviolenta non è che 
l’educazione così come dev’essere.

2. Cos’è la violenza?

Preliminarmente occorre chiarire cos’è la 
violenza. Mi pare che essa si possa consi-
derare una degenerazione della forza, di 
cui do questa definizione: la virtù di ciò 
che non si lascia schiacciare né schiaccia, 
ma cresce accanto. La caratteristica della 
forza è la coesistenza: l’uomo e la donna 
forti hanno piacere di esistere insieme 
ad altri, di cui favoriscono attivamente 
la crescita, l’incremento, il successo. La 
violenza, come degenerazione della forza, 
consiste nel tentativo di crescere-sopra, 
di sopraffare, di incrementare sé stessi 
a danno dell’altro (cf. Vigilante, 2004, p. 
32).
Questa degenerazione si declina in forme 
diverse. Una sua prima forma è la violen-
za fisica, l’atto con il quale si cerca di pre-
valere sull’altro danneggiandone il corpo. 
L’espressione più grave di violenza fisica 
è l’omicidio, che nega l’altro riducendolo 
a cosa. Una seconda forma è la violenza 
psicologica, che umilia, mortifica, riduce 
a cosa pietrificando psicologicamente. C’è 
poi la violenza strutturale, che è la violen-
za dei sistemi iniqui, che non consentono 

a tutti di realizzare le proprie possibilità. 
Nelle situazioni di violenza strutturale 
sembra che nessuno pratichi apertamen-
te violenza, eppure vi sono persone che 
sono costrette a vivere una vita di stenti, 
nella impossibilità di realizzare i propri 
scopi vitali. C’è infine la violenza cultu-
rale: la violenza di cui sono impregnati i 
sistemi culturali, ossia filosofici, giuridici, 
religiosi e così via. È una violenza che in 
genere riusciamo ad identificare facil-
mente nelle culture altre, molto meno 
nella nostra. Denunciamo la violenza cui 
sono sottoposte le donne in alcune società 
musulmane, ma ci sfugge la violenza della 
degradazione costante del corpo femmini-
le nelle società occidentali, che fa da sfon-
do al dramma del femminicidio: per non 
fare che un esempio.
Queste dunque le forme di violenza.1 Ora 
dobbiamo chiederci: queste violenze han-
no a che fare con l’educazione? C’è della 
violenza nell’educazione? 

3. La violenza nell’educazione

La risposta alla domanda a mio avviso 
non può che essere affermativa. C’è del-
la violenza nell’educazione. Anzi, non è 
probabilmente azzardato dire che l’edu-
cazione, così come è comunemente inte-
sa, è intrinsecamente violenta.
C’è nell’educazione della violenza fisi-
ca. Il pensiero va, in primo luogo, a tut-
te quelle forme di aggressione fisica che 
per molto tempo sono state considerate 
parte integrante dell’educazione, e che 
ancora oggi, nel nostro paese più che al-
trove, hanno il consenso di una parte non 
trascurabile dell’opinione pubblica e sono 
apertamente tollerate dalle autorità. Mol-
ti genitori pensano ancora che gli schiaffi 
siano un espediente educativo non solo 

1 Ai fini del presente discorso non ritengo necessario soffermar-
mi sulla violenza naturale, di cui parlo nel mio Il pensiero non-
violento (Vigilante, 2004).

PROPOSTA EDUCATIVA 3/12PROPOSTA EDUCATIVA 3/12



2928

che un io misura la distanza dal tu e la 
fortifica con i formalismi, con le regole 
sociali, con le convenzioni prossemiche. 
C’è un certo anticonformismo insito nel-
la nonviolenza, nella misura in cui esige 
rapporti nuovi, una inedita familiarità e 
fraternità, un dire tu (Capitini) che è esi-
genza di coralità, di intesa profonda, di 
resa reciproca.
Politicamente, mi sembra che la nonvio-
lenza si possa interpretare alla luce del 
terzo principio del motto della Rivolu-
zione francese: la fraternità. Nel corso 
dell’Ottocento e del Novecento si sono 
realizzate storicamente idee politiche 
che sono lo sviluppo dei primi due prin-
cipi del motto rivoluzionario. Il comuni-
smo persegue l’ideale dell’uguaglianza, 
il liberalismo quello della libertà, benché 
il comunismo storicamente realizza-
to sia la negazione della giustizia, così 
come il liberalismo in atto è la negazio-
ne della libertà.
La nonviolenza cerca una società frater-
na, che non è una società priva di giusti-
zia e di libertà, ma una società che rea-
lizza la libertà e la giustizia attraverso un 
ripensamento profondo della sostanza 
dei rapporti umani. Perché nessuna rivo-
luzione è reale, se non è una rivoluzio-
ne relazionale. È questo che è mancato 
al comunismo: un tentativo grandioso, 
ma che non ha intaccato il principio di 
gerarchia, che è il cancro delle società. 
Ed è questo che manca al neoliberismo 
imperante, che con il suo portato di indi-
vidualismo, di egoismo, di consumismo, 
di competizione erode le radici stesse del 
vivere sociale.
Anche in questo senso la nonviolenza ha 
un rapporto essenziale con l’educazio-
ne. Perché, come cercherò di mostrare, 
educare vuol dire mostrare in atto, qui 
ed ora, la possibilità di un diverso modo 
di essere insieme, di vivere la relazione, 
di aprirsi e di comunicare.

6. Prime linee di una educazione nonviolenta

Educazione non è l’azione con cui un sog-
getto conduce un altro soggetto verso una 
meta chiara a lui solo. C’è educazione 
ogni volta che un soggetto, da solo o in-
sieme (e grazie) ad altri, fa esperienze si-
gnificative. Cosa vuol dire fare una espe-
rienza significativa? Mi pare che si possa 
rispondere a questa domanda cruciale in-
dicando tre direzioni dell’esperienza. La 
prima è quella verso l’interno. Facciamo 
esperienze significative ogni volta che ri-
usciamo a penetrare in quel che siamo, a 
comprenderci ed interrogarci, a toccare le 
nostre emozioni, a saggiare i nostri sogni, 
in modo da essere sempre meno estranei 
a noi stessi. La seconda direzione è quella 
verso l’altro. Siamo vivi, attivi, perfino fe-
lici tutte le volte che riusciamo a comuni-
care in modo pieno con gli altri, ad entra-
re in armonia con loro, a comprenderli ed 
a farci comprendere. La terza direzione 
è verso il mondo, verso le cose e le idee. 
È l’esperienza conoscitiva, quella che ci 
porta a conoscere il mondo, a giudicarlo, a 
riflettere sulla sua direzione, sulle sue leg-
gi, sui suoi esiti possibili. Verso sé stessi, 
verso l’altro, verso il mondo: queste sono 
le tre direzioni dell’atto educativo. Possia-
mo dire che la prima direzione è spiritua-
le, la seconda è etica, la terza è estatica, 
intendendo con estasi non solo l’uscire da 
sé stessi per andare verso il mondo, ma 
la ricerca di spiragli nel mondo stesso, di 
aperture oltre il ciclo chiuso (e violento) 
del mondo naturale. Nell’atto estatico il 
mondo appare come possibilità, non ne-
cessità; non una alterità da contemplare 
e cui adeguarsi, ma un campo sul quale 
intervenire operando cambiamenti – non 
solo tecnicamente, ma avanzando anche 
urgenze etiche.
L’educazione corrente, considerata alla 
luce di questa visione dell’atto educativo, 
appare fortemente difettosa. Ci si preoc-

re umano ha un bisogno essenziale di es-
sere riconosciuto ed accettato per quello 
che è. È un bisogno, ma è anche un diritto 
– e cosa sono i diritti, se non la traduzio-
ne dei nostri bisogni più veri? Il bambino 
ha diritto al riconoscimento, così come ne 
hanno diritto gli adulti, quale che sia la 
loro maturità personale o la loro condizio-
ne personale. Paulo Freire ha compreso, 
ad esempio, che è violenza alfabetizzare 
delle persone analfabete, se non lo si fa 
partendo dalla loro cultura e rispettando 

la loro iden-
tità. In caso 
contrario, si 
tratta di vio-
lenza cultura-
le, una violen-
za anch’essa 
tutt’altro che 
i n f r e q u e n t e 
nelle prassi 
educative. È 
violenza cultu-
rale imporre, 
attraverso il 
sistema sco-
lastico, una 
determinata 
cultura, legata 
generalmente 
ai gruppi so-
ciali dominan-

ti, come unica valida, squalificando tutte 
le culture che non rientrano nei program-
mi scolastici. La scuola esalta alcune cul-
ture e ne squalifica altre, fino al punto di 
negare il fatto stesso che esse siano cultu-
re. E con esse squalifica le persone che in 
quelle culture si riconoscono.
Educare vuol dire intervenire affinché 
una persona diventi altro da quello che 
è. Questo significa non soltanto squalifi-
care quello che la persona è attualmen-
te, ma avere la pretesa di sapere cosa è 
bene diventare nella vita: avere un ideale 

umano. Chi educa, lo fa secondo un mo-
dello. Questo modello non può che essere 
arbitrario, risente del particolare modo di 
vedere ed essere dell’educatore, della sua 
appartenenza culturale e sociale, perfino 
dei suoi pregiudizi. Ordinariamente, l’e-
ducatore propone sé stesso come model-
lo umano. Dunque l’educazione diventa 
l’operazione con la quale un educatore 
cerca di far sì che l’educando gli assomi-
gli. Danilo Dolci parlava, al riguardo, di 
clonazione, ed è un termine non inappro-
priato. Chi può essere sicuro di incarnare 
un ideale umano? L’insegnante cerca di 
far sì che i suoi studenti diventino degli in-
tellettuali. Ma siamo sicuri che essere de-
gli intellettuali sia una cosa buona? Non 
bisognerebbe, piuttosto, essere anche dei 
manuali? Non abbiamo forse delle mani, 
oltre all’intelletto? E che dire dell’educa-
zione del cuore, che Pestalozzi e Gandhi 
consideravano essenziale, e che le nostre 
scuole ignorano del tutto?
Educare, nel senso di far sì che una per-
sona si sviluppi secondo un modello pen-
sato dall’educatore, è una impresa violen-
ta che non è possibile se non tenendo per 
anni l’educatore in rapporti asimmetrici. 
È possibile una alternativa? Per rispon-
dere a questa domanda dobbiamo interro-
garci sul contrario della violenza.

5. Cos’è la nonviolenza

Nonviolenza è il rovesciamento della 
violenza. Poiché la violenza è degenera-
zione della forza, la nonviolenza è for-
za, sanità, salute. Essa si sostanzia di 
rapporti. C’è nonviolenza e pace dove i 
rapporti sono simmetrici, vitali, recipro-
camente fecondanti ed al tempo stesso 
intimi, profondamente comunicanti. C’è 
violenza ogni volta che un io schiaccia 
un tu (anche quando si tratta di quell’io 
collettivo che è la nazione); ma, pure, c’è 
qualcosa di simile alla violenza ogni volta 

Ci si preoccupa 

di preparare il 

bambino per il 

futuro, mentre 

si trascura di 

fare in modo 

che la sua vita 

sia ora sensata 

e viva

PROPOSTA EDUCATIVA 3/12PROPOSTA EDUCATIVA 3/12



30 31

mento, pensato e teorizzato dall’educa-
tore. L’educazione qui proposta è invece 
un’educazione in situazione. Educare è, 
in questa prospettiva, creare situazioni 
educative, ossia situazioni in cui sia per-
messo alla persone di percorrere le tre 
direttrici indicate in un clima di rispet-
to profondo, di creatività, di scambio, di 
ascolto. Non conta quello che l’educando 
dovrà diventare. Anzi, l’educando non 
esiste. Per una pedagogia in situazione 
ognuno è completo qui ed ora, così come 
ognuno è aperto al cambiamento. Si è 
tutti educandi, così come si è tutti educa-
tori. Colui che tradizionalmente è indi-
cato come educatore è anch’egli preso in 
un processo di crescita, di cambiamento; 
è anch’egli un essere in divenire. In una 
situazione educativa vi sono dunque di-
verse persone che crescono insieme. In 
questo senso l’educazione in situazione è 
concreta: poiché consente il cum-crescere 
delle persone. L’azione educativa – ma 
meglio sarebbe dire: co-educativa – è 
incarnata nel momento e caratterizzata 
dall’attenzione. La conoscenza che si 
apre nello spazio nonviolento della si-
tuazione educativa non è la conoscenza 

spenta, mnemonica, esteriore e superfi-
ciale della scuola, qualcosa come il cono-
sciuto di cui parla Krishnamurti (1973), 
ma contatto profondo, intenso, perfino 
meditativo. Essa cerca l’intelligenza, in-
tesa come andare al fondo delle cose – lo 
sguardo che si fissa a lungo su un ogget-
to, l’interrogare inesausto, il discutere 
appassionato. 
La situazione educativa, se è reale, è una 
situazione nella quale si sperimenta il 
valore. All’essenza del valore appartiene 
la generatività: il valore è quel più-che-
essere che conduce ognuno al essere più-
che-sé. Il mondo conosciuto attraverso il 
valore si presenta nella sua fattualità ed 
al tempo stesso si apre al possibile. Nel 
valore, quale si sperimenta nella situa-
zione educativa, si superano tre degra-
dazioni: l’alienazione, degradazione del 
rapporto con sé stesso, situazione nella 
quale declina la spiritualità; la compe-
tizione, degradazione del rapporto con 
l’altro, nella quale declinano l’amore, la 
solidarietà, la giustizia; il dominare, de-
gradazione del rapporto con la natura e 
col mondo delle cose, nel quale l’estasi 
declina, facendosi tecnica.

Krishnamurti J. (1973), Libertà dal conosciuto, Astrolabio Ubaldini, Roma.
Vigilante A. (2004), Il pensiero nonviolento, Edizioni del Rosone, Foggia.

Bibliografia

cupa di preparare il bambino per il futu-
ro, mentre si trascura di fare in modo che 
la sua vita sia ora sensata e viva. È così 
che i luoghi dell’educazione diventano, 
per un dolorosissimo paradosso, luoghi 
di tortura per molti. Se si facesse educa-
zione, ogni scuola sarebbe il luogo della 
gioia, perché fare esperienze significati-
ve dà gioia. Essi sono invece luoghi della 
noia, della privazione della libertà, della 
costrizione. Condizioni che generano 
un malessere che di per sé è diseducati-
vo. Un malessere che i docenti tendono 
a mettere sul conto degli studenti, quale 
segno della loro inadeguatezza. Ma è pos-
sibile considerare inadeguati gli studenti, 
se la maggior parte di loro stanno male a 
scuola? Non è inadeguata, piuttosto, la 
scuola? Perché non si riesce a star bene 
a scuola? Le ragioni, a mio avviso, vanno 

ricercate da un lato nell’asimmetria rela-
zionale e nell’inautenticità che caratteriz-
zano la relazione educativa, nel fatto cioè 
che le relazioni educative sono relazioni 
di dominio, e non relazioni autenticamen-
te umane; dall’altro, nel fatto che non ci 
si preoccupa del qui e dell’ora, ma del 
futuro: in nome del domani si sacrifica, 
si nega, si spreca il presente. È questo lo 
spreco, la violenza più grave perpetrata in 
nome dell’educazione.
L’educazione è pace tutte le volte che del-
le persone si incontrano per guardarsi 
dentro, o per comunicare profondamente, 
o per guardare il mondo con occhi freschi 
e mani sensibili alla verità. 
L’educazione corrente è un’educazione 
teleologica: tende verso un fine. Educare 
vuol dire condurre un essere provvisorio 
– l’educando – verso il proprio compi-

PROPOSTA EDUCATIVA 3/12PROPOSTA EDUCATIVA 3/12




