
PROPOSTA EDUCATIVA 1/06 31

BENE COMUNE

n questi paragrafi del Compendio
si riesce a definire con esattezza
il concetto  di bene comune in

quanto bene sociale ma non si affronta
ancora un punto nodale che ci sta parti-
colarmente a cuore: il vincolo della
comunità ad operare, contribuire, pre-

servare, garantire, promuovere il bene
comune. Ci viene in qualche modo incon-
tro il paragrafo successivo: «Le esigenze
del bene comune derivano dalle condi-
zioni sociali di ogni epoca e sono stret-
tamente connesse al rispetto e alla pro-
mozione integrale della persona e dei
suoi diritti fondamentali. Tali esigenze
riguardano anzitutto l’impegno per la
pace, l’organizzazione dei poteri dello
Stato, un solido ordinamento giuridico,
la salvaguardia dell’ambiente, la presta-
zione di quei servizi essenziali delle per-
sone, alcuni dei quali sono al tempo stes-
so diritti dell’uomo: alimentazione, abita-
zione, lavoro, educazione e accesso alla
cultura, trasporti, salute, libera circola-
zione delle informazioni e tutela della
libertà religiosa. Non va dimenticato l’ap-
porto che ogni Nazione è in dovere di
dare per una vera cooperazione interna-
zionale in vista del bene comune dell’in-
tera umanità, anche per le generazioni
future».1 Il bene comune pertanto «impe-
gna tutti i membri delle società: nessuno
è esentato dal collaborare a seconda delle
proprie capacità al suo raggiungimento e
al suo sviluppo».2 Quale modello più
autorevolmente proposto di democrazia
partecipativa? In tema di bene comune
non sono ammesse deleghe! Perché il
bene comune ha la medesima preziosità e
valore dei diritti umani universali, inale-
niabili e indivisibili. Anzi, proprio perché

Tonio Dell’Olio

I

Secondo una prima e più vasta accezione, per
bene comune si intende ‘l’insieme di quelle condi-

zioni della vita sociale che permettono sia alla
collettività, sia ai singoli membri di raggiungere
la propria perfezione più pienamente e più celer-
mente’. Il bene comune non consiste nella sempli-
ce somma dei beni particolari di ciascun soggetto
del corpo sociale. Essendo di tutti e di ciascuno, è

e rimane comune, perché è indivisibile e perché
soltanto insieme è possibile raggiungerlo, accre-

scerlo e custodirlo, anche in vista del futuro.
Come l’agire morale del singolo si realizza nel

compiere il bene, così l’agire sociale giunge
a pienezza realizzando il bene comune.

Il bene comune, infatti, può essere inteso come
dimensione sociale e comunitaria del bene morale. 

Una società che, a tutti i livelli, vuole intenzional-
mente rimanere al servizio dell’essere umano è
quella che si propone come meta prioritaria il

bene comune, in quanto bene di tutti gli uomini e
di tutto l’uomo. La persona non può trovare

compimento solo in se stessa,
a prescindere cioè dal suo essere

‘con’ e ‘per’ gli altri.

Pontificio Consiglio della Giustizia e della Pace,
Compendio della dottrina sociale della chiesa,

Libreria Editrice Vaticana,
2004, pag. 164 - 5.

ALFABETO



comune esso non può essere asservito,
piegato o ridotto da visioni particolaristi-
che, strumentalizzato in vista di vantaggi
e/o interessi personali o del proprio
gruppo di appartenenza, «ma in base ad
una logica che tende alla più larga assun-
zione di responsabilità».3

È per questo allora che non può esserci
comunità cristiana che, così come prende
posizione e delinea addirittura strategie a
difesa della sacralità della vita umana, sia
altrettanto attenta ai beni e diritti dell’a-
limentazione, dell’acqua, della sanità,
dell’istruzione. Una comunità in grado di
denunciare ogni tentativo di sottrazione
di tali beni comuni, ogni progetto di
riduzione del bene comune a interesse
privato, ogni strategia di manipolazione
in senso personalistico del bene comune. 
La pace è – a mio avviso – l’altro nome
del bene comune. Tutto trova compimen-
to e fonte nella pace. Ogni sforzo di par-
tecipazione e collaborazione responsabi-
le per la costruzione e il consolidamento
del bene comune, di fatti, è un contribu-
to alla costruzione della pace, intesa
come sommo bene comune. In questo
senso ciascuna persona che abiti il piane-
ta, indipendentemente dalle proprie
appartenenze etniche, convinzioni politi-
che, inclinazioni etiche e credo religio-
so… deve considerarsi operaio del can-
tiere sempre aperto della pace. Perché la
pace è interesse di tutti, bene comune
appunto. È la meta e il percorso comune
dell’umanità, lo sfondo eticamente accol-
to da tutte le culture che onestamente
vogliono abitare questo mondo e contri-
buire al suo bene.  In questo senso don
Tonino Bello, indimenticato vescovo e
profeta, amava ripetere che la pace più
che un vocabolo è un vocabolario. La sal-
vaguardia dell’ambiente ha piena cittadi-
nanza nella pace, la giustizia economica è
sicuramente un’altra pagina di questo
vocabolario della pace, il disarmo è una
pagina preziosa, importante e imprescin-

dibile; il rispetto dei diritti umani… Il
bene comune allora è l’altro nome della
pace.
Don Tonino Bello in occasione del
Natale, aveva preso l’abitudine di convo-
care gli amministratori delle città della
sua diocesi di Molfetta per rivolgere loro
un pensiero. Naturalmente non era mai
un augurio formale, nel quale esprimere
auspici di benessere per le comunità affi-
date alla loro sapienza amministrativa e
di governo, al contrario erano sempre
“auguri scomodi” (così li definiva!) che in
qualche modo mettevano in crisi, segna-
vano, provocavano. A me sembra perti-
nente avvertire alcuni richiami che quel
vescovo rivolgeva agli amministratori,
come rivolti a ciascuno di noi. La respon-
sabilità del bene comune e della pace –
ricordiamolo – è di tutti! D’altra parte
Tonino Bello, mutuando una bellissima
espressione del Concilio Vaticano II, defi-
niva la politica come “arte nobile e diffi-
cile”. In questo contesto afferma: «Ecco –
diceva – i politici saranno politici a pieno
titolo nel momento in cui potranno esse-
re degni di essere chiamati operatori di
pace». E proseguiva: «Si chiede qui: ‘Che
cosa è la pace?’ La pace è un cumulo di
beni, è la somma delle ricchezze più
grandi di cui un popolo o un individuo
possa godere. Pace è giustizia, libertà,
dialogo, crescita, uguaglianza. Pace è
riconoscimento reciproco della dignità
umana, rispetto, accettazione dell’alterità
come dono. Pace è rifiuto di tutte quelle
posizioni filosofiche del catastrofismo
degli ultimi anni, secondo le quali l’uomo
non è più di moda e va disormeggiato con
tutta la sua storia. Pace è temperie di
solidarietà, solidarietà, che non è uno dei
tanti imperativi morali, ma è l’unico
imperativo morale che noi credenti chia-
miamo anche comunione. Pace è il frutto
di quella che oggi viene indicata come
etica del volto: un volto da riscoprire, da
contemplare, da provocare con la parola,

PROPOSTA EDUCATIVA 1/0632



da accarezzare. Pace è vivere radicalmen-
te il faccia a faccia con l’altro, non il
teschio a teschio (…) Pace perciò è
deporre l’io dalla sua sovranità per far
posto all’altro e al suo indistruttibile
volto, instaurare relazioni di parola,
comunicazione, insegnamento; quello
che categorie mistiche che possono
essere lette in senso etico, esprimevano
con la parola abbandono e svuotamen-
to. Prima ancora che fatto politico la
deposizione è un fatto di giustizia, anzi,
di alta moralità»4. A questo punto don
Tonino adotta una metafora, quella del-
l’acqua che è bene comune per eccellen-
za insieme all’aria. Un’acqua – quella
della pace – che viene da lontano, l’unica
in grado di dissetare la terra, l’unica
capace di placare l’incoercibile bisogno
di felicità sepolto nel nostro inquieto
cuore di uomini e di donne. Quest’acqua
che, in larga parte discende dal cielo, e in
minima parte almeno deriva da risorse
idriche della terra, si trova in un acque-
dotto. Ora, si tratta di portare questa
pace – bene comune – a tutti. Ed ecco il
ruolo degli operatori di pace, dei politici
secondo il vescovo di Molfetta. Noi
aggiungeremmo: ecco il ruolo della
comunità. «Chi sono gli operatori di
pace? Sono i tecnici di queste conduttu-

re, gli impiantisti delle reti idrauliche; gli
esperti delle rubinetterie. Sono coloro
che, servendosi pure di tecniche diversi-
ficate, si studiano di portare l’acqua dei
beni comuni nella fitta trama dello spazio
e del tempo, in tutte le case degli uomini,
nel tessuto sociale delle città, nei luoghi
dove la gente si aggrega e fioriscono le
convivenze. Qui è bene sottolineare una
cosa. L’acqua è una, quella della pace, dei
beni comuni. Le tecniche di conduzione
invece, cioè le mediazioni politiche, sono
diverse. E diverse sono anche le ditte
appaltatrici delle condutture. Ed è giusto
che sia così. L’importante è che queste
tecniche siano serie, intendano cioè ser-
vire l’uomo, facciano giungere l’acqua
agli utenti»5. 
E qui quasi don Tonino, in una sorta di
decalogo, fornisce alcune preziose indi-
cazioni: «… facciano giungere l’acqua
agli utenti. Senza inquinarla. Se lungo il
percorso si introduce del veleno, non si
serve la causa della pace. Senza manipo-
larla. Se nell’acqua si inseriscono additivi
chimici, magari a fin di bene, ma deri-
vanti dalle proprie impostazioni ideologi-
che, non si serve la causa della pace (del
bene comune, n.d.a.). Senza disperderla.
Se lungo le tubature si aprono falle, per
imperizia o per superficialità o per man-
canza di studio o per difetti tecnici di
fondo, non si serve la causa della pace.
Senza trattenerla. Se nei tecnici prevale il
calcolo, e si costruiscono le condutture
in modo tale che vengano favoriti inte-
ressi di parte, e l’acqua invece che diven-
tare bene di tutti viene fatta ristagnare
per l’irrigazione dei propri appezzamen-
ti, non si serve la causa della pace. Senza
accaparrarsela. Se gli esperti delle con-
dutture si ritengono loro i padroni del-
l’acqua e non i ministri, i depositari
incensurabili di questo bene di cui devo-
no sentirsi solo i canalizzatori, non si
serve la causa della pace. Senza farsela
pagare. Se i titolari della rete idrica si

PROPOSTA EDUCATIVA 1/06 33



servono delle loro strumentazioni per
razionare astutamente le dosi e schiaviz-
zare la gente prendendola per sete, non si
serve la causa della pace. Si serve la causa
della pace (del bene comune, n.d.a.)
quando l’impegno appassionato dei poli-
tici (e delle comunità, n.d.a.) sarà final-
mente rivolto a che le città vengano alla-
gate di giustizia, le case siano sommerse
da fiumi di rettitudine e le strade cedano
sotto un’alluvione di solidarietà, secondo
quello splendido versetto del profeta
Amos che dice: “Fate in modo che il dirit-
to scorra come acqua di sorgente, e la
giustizia come un torrente sempre in
piena (5,24)”.6

Alla luce della provocazione di don Tonino
Bello mi pare di poter desumere qualche

or ientamento
per la riflessione
comune.
I n n a n z i t u t t o
che non si può
porre al centro
il bene comune
se prima non si
dà centralità
alla persona
umana. È l’etica
del volto.
Secondo è che il
ruolo insostitui-
bile della politi-
ca in questa
azione deve
essere ripropo-

sto e rilanciato con forza. Certo si tratta
di una politica nuova, partecipativa, in
grado di raccogliere e rilanciare le esi-
genze, i beni di cui la gente ha sete. Una
politica che riparta dai bisogni e, quindi,
dagli ultimi, dai più poveri. Non la politi-
ca dei due terzi, dei ceti medi, la politica
che soccorre e favorisce le fasce che pro-
ducono consenso e potere, quanto quelli
che abitano le ultime carrozze del treno
sociale, civile e politico. Infine mi pare

che non si possa prescindere dal servizio
alla pace che non può essere riservato
solo ad alcune categorie di persone ma
che deve diventare imperativo e prassi
per tutti. In questo senso ci incalza un
compito educativo che tenga conto delle
grandi tematiche e dei valori correlati al
senso del bene comune. L’educazione alla
pace e alla mondialità, l’educazione alla
legalità e alla democrazia, l’educazione
all’uso del denaro e della proprietà priva-
ta che, nella tradizione della Chiesa ha
sempre una destinazione universale. È
sempre ordinata al bene comune.

PROPOSTA EDUCATIVA 1/0634

1Pontificio Consiglio della Giustizia e della Pace, Compendio della
dottrina sociale della chiesa, Libreria Editrice Vaticana, 2004, pag.
166.
2Giovanni XXIII, Lett. Enc. Mater et magistra: AAS 53 (1961) 417;
Paolo VI, Lett. Ap. Octogesima adveniens, 46: AAS 63 (1971) 433-
435; Catechismo della Chiesa Cattolica, 1913.
3Pontificio Consiglio della Giustizia e della Pace, Compendio della
dottrina sociale della chiesa, Libreria Editrice Vaticana, 2004, pag.
167
4Cfr. Antonio BELLO, Sui sentieri di Isaia, Molfetta 1989, pp. 141-
142.
5Ibidem, 143-144
6Ibidem, 144-145

note

NON SI PUÒ

PORRE AL

CENTRO IL BENE

COMUNE SE

PRIMA NON SI

DÀ CENTRALITÀ

ALLA PERSONA

UMANA


