
17

Franco Cambi

UN COMPITO ANCORA APERTO

La complessità e i suoi volti 

a complessità è «esplosa» come 
nuovo paradigma culturale, come 
modello trasversale tra e nei sa-

peri, come innovativa frontiera episte-
mologica alla metà degli anni Ottanta, 
sotto la spinta sia di una revisione della 
logica della scienza (resasi più problema-
tica e sofisticata e interattiva) sia di una 
trasformazione della società (complica-
ta dalle tecniche; riarticolata nei gruppi 
e nei ceti; variegata negli obiettivi; e poi 
plurale, flessibile, aperta, interconnessa, 
ecc.). Eventi entrambi radicali che han-
no postulato una nuova visione del reale 
e una, parallela, visione dei saperi come 
vettori (cognitivi e non solo) di un tempo 
nuovo, che era però fatalmente e cogen-
temente già in cammino. Vent’anni dopo 
possiamo dire che tale interpretazione 
è stata via via acclarata e confermata. 
Anzi, si è ulteriormente sofisticata e ar-
ticolata.Tale paradigma governa ormai 
tutti i fronti dell’esperienza: del pensiero 
e della cultura, della società e del sogget-
to, della comunicazione e, in particolare 
e sempre più, del futuro. Futuro che si fa, 
ad un tempo, sempre più luminoso e ca-

rico d’ombre, orientato alla «speranza» e 
avvolto nei «rischi» e nelle «paure». La 
stessa tecnologia (che è il nostro Moloch, 
alla fine) ha in sé sempre più intrecciati 
questi due volti: essa produce l’imbroglio 
ecologico e le attese di un suo supera-
mento, produce il post-human e la rico-
struzione della soggettività anche dentro 
la tecnica più avanzata (e si pensi ai blog 
di Internet), produce un Mondo Ammi-
nistrato, che dà spazio anche alla Resi-
stenza, con una cultura che si diffonde, 
si personalizza (e si pensi alle pratiche di 
scrittura di sé, alla pedagogia della cura 
sui, alle tecniche di autocoscienza: tutte 
vie per dar forza e voce e identità proprie 
ai soggetti, se pure catturati, omologati, 
prigionieri o quasi del Mercato e delle 
sue Ideologie). La complessità è cresciu-
ta, si è arricchita, ha sempre più un volto 
plurale: anzi, ha molti volti. C’è il vol-
to epistemologico. C’è il volto cognitivo. 
C’è quello sociale. E quello intercultura-
le. Quello tecnologico e quello formativo. 
Sono un corpus di volti ora asimmetrici 
ora concentrici, ma che hanno dato, ap-
punto, forza e voce, sempre di più, a una 
categoria veramente epocale ed epocale 
per il presente e per il futuro. A cui è affi-

Educare nella e per la complessità:

STUDIO/2

L

PROPOSTA EDUCATIVA 1/07



18

data la metacognizione del tempo storico 
presente.
Tale consapevolezza si è diffusa sempre di 
più. Gli stessi autori che l’hanno declinata 
l’hanno – nei vent’anni ultimi – ulterior-
mente arricchita, variata, resa pregnante. 
Si pensi a Morin e al suo andare oltre l’ot-
tica epistemica e cognitiva (di revisione del 
metodo e di sviluppo di una scienza-con-
coscienza) per inoltrarsi dentro una com-
plessità come sfida educativa (si veda la 
trilogia del 1999) e di coscienza planetaria 
(etica e antropologica). Lì, la complessità 
è cresciuta a Paradigma d’Epoca. Con ef-
ficacia diagnostica e terapeutica insieme. 
Operando una sfida anche in relazione a 
se stessa. Ed è un solo esempio. Autori 
come Bauman e Sen potrebbero essere, 
anche, chiamati all’appello, in sociologia 
e in economia, con esiti abbastanza con-
simili.

Formare la mente

Certo il primo quesito e il primo compi-
to della complessità è cognitivo: come si 
pensa la complessità stessa? Senza sem-
plificarla, dice Morin. Sì, ma come? Se-
condo logiche e tecniche logiche. Secondo 
modelli cognitivi trasversali e aperti/inno-
vativi, che sfidano il consueto e l’ordina-

to secondo criteri ne varientur. Secondo 
itinera metacognitivi non solo strutturali, 
epistemici, ma anche critici e metacritici. 
Su questo terreno assistiamo a una com-
plicazione/sofisticazione delle procedure 
cognitive che sta ben in sintonia con la 
crescita dei saperi attuali e la loro conti-
nua re-visione epistemica.
Primo: si tratta di formare le menti, le di-
verse formae mentis, i diversi stili cognitivi. 
E già questa è una sfida complessa. Ma 
che è in atto. Legata al modello del com-
prendere come modello-guida, che recla-
ma pluralismo, dislocazione, adesione, di 
stanziamento, ecc., in un gioco sottile di 
rimandi, di distinzioni, di integrazioni.
Secondo: formare le menti al meta-cogni-
tivo, alla riflessività non solo autocorretti-
va, autointerpretativa, bensì anche auto-
critica, sviluppando un gioco complesso, 
anche qui, di distinzioni, di superamenti, 
di ottiche da «un altro luogo».
Terzo: formare le menti alla trasversalità, 
al veder operare concetti e categorie den-
tro i vari saperi, unificandoli e differen-
ziandoli al tempo stesso. Si pensi alla nar-
razione. Si pensi all’uso della metafora. Si 
pensi al lavoro epistemico e interpretativo 
che si è svolto su queste due frontiere co-
gnitive, epistemiche, metacognitive.
Tutto l’universo logico-epistemologico e 

degli stili cognitivi è oggi – e 
non da oggi – in movimento. 
Reclama uno spirito nuovo 
nel conoscere: che renda 
plurale, dismorfico, proble-
matico il dominio sempre 
più centrale e sempre più 
articolato della conoscenza. 
A cui le tecniche stesse han-
no dato un’ulteriore spinta: 
e nei mezzi a disposizione 
e nella loro interpretazione 
e uso e nella loro compren-
sione critica. E si pensi, 
ad esempio, al computer e 

PROPOSTA EDUCATIVA 1/07



19

alla sua logica «informatica» così come 
è stata variamente interpretata da Mal-
donado, da Simone, da Longo, ecc. Su 
questo fronte è poi proprio l’idea di mente 
(la mente-mente e la mente-apparati-tec-
nologici) che entra dentro un processo 
di trasformazione e di rilettura radicale, 
che ne postula anche un uso più compli-
cato/articolato/sofisticato. E che si tratta 
ormai di «rendere pubblico», di portare a 
diffusione, di far maturare nella società. E 
il compito è pedagogico, legato a una edu-
cazione della mente che è sempre più una 
sfida aperta e un orizzonte problematico 
e difficile. Prima di tutto da ben definire, 
poi da organizzare. A partire da là dove 
si fa formazione. Dalla scuola, in primis. 
Ed è questa una sfida nella sfida, poiché 
la scuola (come l’abbiamo conosciuta fin 
qui) è un’agenzia rivolta più al passato 
che al presente/futuro, che trasmette i co-
dici dei saperi (acclarati e sistemati), che 
produce convergenza, ripetizione, ripro-
duzione (come ebbero a sottolineare i so-
ciologi francesi e non solo già negli anni 
Sessanta, da Bourdieu in poi). Una sfida 
aperta, complicata, radicale.

Formazione, etica e laicità

Ma la complessità è cresciuta dal cogni-
tivo all’etico e al sociale. Ha investito le 
identità, i comportamenti, i valori. An-
che le axiologie si sono fatte plurali. Le 
appartenenze stanno oggi insieme al dia-
logo, all’incontro, alla sfida delle diffe-
renze come alterità positive (e non come 
«margini», «devianze», «tradimenti»). 
I sistemi etici si sono fatti relativi a…, 
si sono articolati e anche gerarchizzati, 
poi si sono correlati a un vettore comune 
generale: i diritti umani. Sì, ma soprat-
tutto hanno imposto di pensarsi secondo 
laicità: dentro uno spazio sociale e idea-
le di pluralismo e quindi di confronto, di 
riconoscimento reciproco, di tolleranza 

sì, ma soprattutto di dialogo: di ascolto 
e di avvicinamento empatico. Pur recla-
mando un orizzonte ultimo comune che 
regoli le differenze valoriali e culturali, 
vincolandole a un limite riconosciuto. 
Tali sono sempre più e con più forza, 
appunto, i diritti umani. Attorno ai quali 
si fa ricerca, si aprono dibattiti, si agisce 
anche nella pedagogia e per via educa-
tiva.
L’etica del Terzo Millennio o sarà incar-
dinata sulla laicità e sarà capace di ali-
mentare la/le 
culture, tutte, 
o si risolverà 
in già presenti 
«prese di po-
sizione» ideo-
logiche, cultu-
rali, religiose, 
dove le reli-
gioni vengono 
usate come 
l’arma prin-
cipe, come lo 
strumento di 
difesa che si 
fa di offesa e 
di contrasto. 
L’aut-aut non 
è astratto: no, 
è in re. E già 
in noi e con 
noi. È già così 
è un tradimen-
to della laicità, del suo spirito complesso, 
della sua identità problematica, del suo 
percorso difficile. Ed è un ritorno alle lo-
giche del Nemico, dello Straniero, del 
Bellum che si sperava di non vedere più 
attive, dopo tutte le turpitudini, le chiu-
sure, le distruzioni che hanno prodotto 
ieri e l’altro ieri, e un ieri/l’altro ieri che 
ha ricevuto anche solenni e radicali con-
danne. E si pensi, solo per esemplicare, 
al mea culpa fatto dalla Chiesa cattolica 

Le appartenenze 

stanno oggi 

insieme al 

Dialogo, 

all’incontro, 

alla sfida delle 

differenze come 

alterità positive 

e non come 

«margini» o 

«tradimenti»

PROPOSTA EDUCATIVA 1/07



20

nell’anno santo del 2000, in modo ufficia-
le, rituale e pubblico.
Certo, l’ethos laico è in sé difficile. Ma 
l’Europa lo conosce. Lo coltiva da secoli. 
Ha nutrito con esso minoranze. Oggi può 
ri-prenderlo, ri-diffonderlo, ri-calibrarlo 
nel presente. E poi può mostrare come ad 
esso ci si forma attraverso il pluralismo, il 
dialogo, l’incontro, e la libera discussione 
razionale aperta, e aperta in quanto criti-
ca: che non significa negativa, bensì pro-
blematica. Stare nell’ethos come problema 
non è semplice, ma non è impossibile. Si 
tratta di far propri i codici, appunto, della 
tolleranza e del dialogo. E lì far prevalere 
i volti degli uomini rispetto alle idee/ideo-
logie. Fissando anche il valore-dei-valori 
che non possiamo, pur nel dialogo, mai 
perdere di vista: l’uomo e i suoi diritti, 
l’uomo-persona, unica irripetibile «asso-
luta». 

Formare l’immagine della cultura

Altro fronte della complessità è quello 
delle culture che, oggi, si trovano sempre 
più a convivere nello stesso luogo e sol-
levano, pertanto, problemi di accoglien-
za, di comunicazione, di dialogo.Che im-
plicano tutti ottiche di complessità: uno 
stare-nel-pluralismo (di fedi, di etnie, di 
identità, di tradizioni) e stabilire regole 
di convivenza, un leggere-come-risorsa 
il pluralismo stesso, un gioco complesso 
che della multiculturalità fa inter-cultura-
lità. E quell’«inter» reclama formae mentis 
specifiche, dispositivi mentali fin qui ine-
diti (dentro la vita sociale, ma propri so-
prattutto di operatori specifici: gli antro-
pologi, gli operatori di pace, ecc.), un ethos 
fondato sulla tolleranza e, ancora, sulla 
libertà. Siamo davanti a una complessità 
che non è più solo cognitiva o etica, ma 
si fa antropologica e culturale e ruota at-
torno al principio-differenza. Ma proprio 
su questo principio le antropologie e le fi-

losofie hanno lavorato a lungo nel corso 
del Novecento ed è – quindi – un princi-
pio che possiamo oggi meglio maneggiare, 
oltre la tradizione occidentale stessa che 
è stata contrassegnata, soprattutto, dal-
l’identità. Tanto l’antropologia (e si pensi 
a Lévi-Strauss tanto per fare un esempio 
altissimo, al suo messaggio di Tristi tropici 
e La vita familiare e sociale degli indiani 
Nambikwara fino a Uno sguardo da lon-
tano e Antropologia strutturale due, che ci 
ha sollecitati a pensare le diversità cultu-
rali nelle loro strutture e attraverso una 
comparazione aperta, senza gerarchie, 
valorizzando proprio le alterità rispetto a 
noi stessi: e si veda soltanto il ruolo degli 
affetti vissuto dai Nambikwara) quanto la 
filosofia (e si pensi a Derrida e ai suoi testi 
su La differenza, su Margini della filosofia, 
su La disseminazione che ben illustrano il 
pensiero-della-differenza che sta aperto 
sull’inedito e valorizza il proliferare delle 
forme che, appunto, sfidano il pensiero, 
spingendolo fino a pensare i suoi stessi 
«impensati», sociali o logici che siano), 
fino alle sfide del femminismo (e si pen-
si alla Irigaray e al suo «pensiero duale», 
capace di oltrepassare ogni «fallogocentri-
smo» e ridefinire tutta l’esperienza e del 
vivere-etico, ad esempio, e del pensare sul 
principio della non-identità contenuto nei 
suoi testi).
Per stare nell’inter-cultura bisogna at-
trezzarsi a leggere l’esperienza in questo 
modo complesso, giocando sul non-identi-
co, sul pluralismo, sul differente, assunti e 
come principi e come valori. Da lì si può 
aprire lo «spazio dell’incontro» che si fa 
dialogo: confronto, intesa, con-vivenza. 
Certo, si tratta di un cammino in salita. 
Difficile anche per l’Occidente e la sua 
tradizione. Ancora più, forse, per le altre 
culture. Ma è un orizzonte già in marcia, 
fatalmente e necessariamente. Sarà nel 
futuro sempre più cogente. Allora è ne-
cessario attrezzarsi a viverlo. Se no darà 

PROPOSTA EDUCATIVA 1/07



21

luogo solo a conflitti, duri e permanenti. 
Ma tale «soluzione» non è oggi più legit-
timata. In senso storico, antropologico, 
etico. 

Il ruolo della scuola

Dalla compresenza di questi diversi fronti 
della complessità e dal suo emergere come 
compito-per-il-tempo-presente e compito 
urgente, sì difficile ma necessario, si impo-
ne anche un ruolo specifico della e per la 
scuola: formare a comprendere e ad abi-
tare (= vivere e gestire) la complessità. 
Si tratta di un compito-sfida, che reclama 
dalla scuola ottiche nuove e relative alla 
relazione, alla logica, alla visione della cul-
tura. Compito-sfida che si fissa su alcuni 
punti-chiave.
a) Oltrepassare l’etnocentrismo e entra-
re in una storia/cultura plurale/globale: 

planetaria e carica di differenza. E qui il 
ruolo di materie come la storia e la lette-
ratura (nutrita di differenza, ma anche di 
unità nelle differenze: e si pensi alla poesia 
lirica, al romanzo, alla fiaba per la lettera-
tura), come la scienza (che si colloca ol-
tre le culture sociali e antropologiche, con 
paradigmi trasversali identici, anche se si 
declina in pratiche diverse: si pensi alla 
medicina e alle sue pratiche in Oriente e in 
Occidente) come le stesse religioni (rilette 
in funzione del sacro e dell’esperienza-di-
fede, oltre che di religio, di confessione, di 
testimonianza e come vengono sempre più 
sentite nel dialogo inter-religioso, già in atto 
in Occidente e non solo) diviene scolastica-
mente determinante, per sviluppare menti 
e volontà capaci di stare-nella-complessità 
e viverla come risorsa.
b) Allenarsi alle logiche della complessità 
e del confronto e del dialogo, come ci ha 

PROPOSTA EDUCATIVA 1/07



22

ben insegnato lo stesso Morin o il filoso-
fo ermeneutico Ricoeur, sollecitandoci a 
pensare un io che è me e altro al tempo 
stesso e, quindi, già disposto all’incontro/
dialogo. Logiche che si possono studia-
re in sé, (dall’ologramma al sistema, alla 
rete, al rizoma, al labirinto) e che possono 
vedersi applicate e nel loro ruolo trasver-
sale rispetto ai saperi, a molti, a tutti, ren-
dendole operative. 
c) Far conoscere le culture piuttosto che 
la cultura. Far percepire il valore del 
pluralismo dei punti-di-vista secondo cui 
leggere il mondo e attraversarlo, cogni-
tivamente e non solo: anche axiologica-
mente e antropologicamente. Anche qui 
si tratta di una «rivoluzione curricolare» 
che oltrepassa il paradigma etnocentrico, 
fondato sulle «origini»: nostre e solo no-
stre e già là semplificate sul paradigma 
ellenistico-romano (e non mediterraneo) 
quale radice dell’Occidente in cui noi pur 
siamo, ma che – di fatto – e oggi lo sap-
piamo meglio di ieri, nacque da un incro-
cio, da un’ibridazione, da un collage dia-
lettico di esperienze culturali complesse 
e dismorfiche, di cui la «grecità» fu sì la 
sintesi, ma parziale, soprattutto nel suo 
paradigma «apollineo» (come ben vide 
Nietzsche).
Camminare su questo crinale sottile e 
nuovo per la scuola è difficile. Si tratta 
di decostruire abitudini e paradigmi ben 
consolidati. Di mettersi in «sperimenta-
zione» Ma il compito è – a conti fatti – 
oggi, inaggirabile. Là sta il nostro futuro. 
Allora: hic Rhodus, hic salta.

….e sulla scuola dell’autonomia

Va detto però che perfino in Italia, terra 
in cui la cultura occidentale greco-elle-
nistico-romana e cristiano-borghese ha 
ricevuto e la sua legittimazione antica 
e moderna e si è posta alla base stessa 
del sistema scolastico (fino a Gentile e 

oltre), c’è la possibilità di attivare que-
sto nuovo. C’è in via di diritto e in via 
di fatto.
Di diritto: la scuola dell’autonomia è sì 
scuola di competenze certificate, ma è 
anche scuola di progettazione curricola-
re responsabile, di professionalità docente 
più creativa, di interventi post-curricolari 
(il POF, in particolare), di sperimentazio-
ne sempre in atto. Tale carattere le è ri-
conosciuto per legge e emerge dalle stesse 
letture pedagogiche più acute e radicali 
dei nuovi statuti della scuola italiana. Ciò 
significa che la stessa complessità sta, or-
mai, nel suo nuovo DNA.
Di fatto: la scuola italiana già da tempo 
lavora con questo paradigma nuovo e nel-
l’inter-cultura e nella formazione metaco-
gnitiva e nello studio trans-disciplinare.
E se ne hanno testimonianze esplicite, 
consegnate ad esperienze diverse e relati-
ve a tutti i gradi di scuola, fino alla secon-
daria superiore (che pure appare come la 
più ferma, ma non in toto: affatto).
È, allora, dall’incrocio del «di fatto» e del 
«di diritto», reso sempre più consapevole, 
più diffuso, più aperto alla sperimentazio-
ne-partendo-da-un-modello (ad esempio: 
la coltivazione delle «buone pratiche» riat-
tivate con sostegno di incontri seminariali 
e di verifiche in itinere; come realmente 
si fa da più parti) si delinea una precisa 
possibilità di far entrare nel mondo scola-
stico questa grande sfida della Complessi-
tà. E di farla entrare con piena dignità e 
in tutta la sua pregnanza. Sapendo, però, 
che essa resta in sé e per noi una grande 
sfida. Ma che è quella del nostro tempo, se 
fissata in tutto il suo spessore e se accolta 
in tutta la sua densità e la sua radicalità. 
Di svolta culturale appunto. E culturale 
in senso squisitamente antropologico.

PROPOSTA EDUCATIVA 1/07



23

BALDUCCI E., L’uomo planetario, Edizioni cultura della pace, Fiesole 1991.
BAUMAN Z., Modernità liquida, Laterza, Roma-Bari 2007.
BOCCHI G.-CERUTI M. (a cura di), La sfida della complessità, Feltrinelli, Milano 1985.
CALLARI GALLI M.-CAMBI F.-CERUTI M., Formare alla complessità, Carocci, Roma 2006.
CAMBI F., La sfida della differenza, Clueb, Bologna 1987.
ID., Incontro e dialogo, Carocci, Roma 2006.
CAMBI F.-CIVES P.-FORNACA R., Complessità, pedagogia critica, educazione democratica, La Nuova Italia, Firenze 1990.
CAMBI F.-PISCITELLI M. (a cura di), Complessità e narrazione, Armando, Roma 2005.
CAPITINI A., Le tecniche della non violenza, Feltrinelli, Milano 1967.
CERUTI M., La danza che crea, Feltrinelli, Milano 1996.
DERRIDA J., La scrittura e la differenza, Einaudi, Torino 1971.
ID., Margini della filosofia, Einaudi, Torino 1997.
FRABBONI F., Emergenza educativa, UTET, Torino 2003.
IRIGARAY L., Il tempo della differenza: diritti e doveri civili per i due sessi, Editori Riuniti, Roma 1989.
LÉVI-STRAUSS C., Tristi tropici, Il Saggiatore, Milano 1960.
ID., La vita familiare e sociale degli indiani Nambikwara, Einaudi, Torino 1970.
ID., Antropologia strutturale due, Il Saggiatore, Milano 1978.
ID., Lo sguardo da lontano, Einaudi, Torino 1984.
MORIN E., Il metodo, 5 vv., Feltrinelli, Milano 1983.
ID., Scienza con coscienza, Angeli, Milano 1989.
ID., Relier les connaissances, Le Seuil, Paris 1999.
ID., La testa ben fatta, Cortina, Milano 2000.
ID., I sette saperi necessari all’educazione del futuro, Cortina, Milano 2001.
MORIN E.-KERN A., Terra-patria, Cortina, Milano 1994.
RICOEUR P., Sé come un altro, Jaka Book, Milano 1993.
SEN A., Etica ed economia, Laterza, Roma-Bari 2001.

Bibliografia

PROPOSTA EDUCATIVA 1/07


