ALFABETO

RESPONSABILITA

Antonio Mastantuono

L'altro mi guarda e... mi rigsuarda

ritrovano spesso — negli ultimi

F ilosofi, sociologi, economisti si
anni — a radiografare impietosa-

mente l'attuale societa, connotata dal kan-
tiano «la mia liberta finisce dove comincia
quella dell’altro», finendo per doversi
chiedere se, in tale contesto, esista ancora
la solidarieta. Non a caso, questo tipo di
realta sociale & stato definito da autorevoli
voci come una societa di eterni adolescen-
ti, che non riescono a superare lo stadio
dell’egocentrismo per divenire adulti. In
effetti, come rilevato dal sociologo Pierre
Moscovici, «nella nostra societa occiden-
tale, fondata sul primato dell’interesse e
dell’individuo, il rischio non ¢ che la gente
sia troppo egoista, ma che non sia altrui-
sta a sufficienza».

Fin qui la diagnosi. Ma cosa, concreta-
mente, si pud fare? Si tratta, forse, di
«dare alla luce noi stessi»; € noi possiamo
trovare noi stessi, e percio divenire uomi-
ni nuovi, solo con gli altri. «Diviene vera-
mente adulto — sono parole di Emmanuel
Levinas — solo colui che ha imparato ad
onorare il “volto dell’altro”, il volto di
colui che mi sfiora nell’attimo presente».
C’¢ una parola che definisce, 0oggi, 'uvomo
adulto: essa & responsabilita. E forse in
questo senso che Victor Frankl ha affer-
mato che, accanto alla statua della liberta,
sarebbe necessario, ai nostri giorni,
costruire la statua della responsabilita,

PROPOSTA EDUCATIVA 1/06

mentre Paul Ricoeur diceva che € giunta
I'ora di «assumersi la responsabilita di
colui che ¢ fragile». Poiché & I'altro che mi
fa responsabile, la mia responsabilita fini-
sce solo quando I'altro smette di doman-
darmela.

Soltanto cosi si esce dall’individualismo
imperante e ci si riscopre persone, cioe,
fondamentalmente, esseri umani in rap-
porto gli uni con gli altri.

Ma cosa si intende realmente quando si
parla di “responsabilita”?

Siamo di fronte a un termine del linguag-
gio corrente, usuale nella descrizione dei
fenomeni morali e umani in generale.
L’ovvieta della parola e I'immediatezza
dell’esperienza offuscano la problematici-
ta da esse stesse sollevata. Cosi, porre il
problema della responsabilita puo appa-
rire pleonastico perché esso non sembra
corrispondere ad un problema reale, ma
essere il senso generale dei problemi
morali, talmente generale da divenire eva-
nescente quando si affronti tematicamen-
te come problema particolare a sé. Eppu-
re il tema mai come in questi ultimi anni
ha attirato 'attenzione di tanti pensatori,
da M.Weber a K. Jaspers, da M. Merleau-
Ponty a M. Buber, da H. Jonas a E. Lévi-
nas a P. Ricoeur.

L’approccio positivo alla definizione della
responsabilita etica e alla determinazione
dei suoi significati puo partire dalla con-

35



36

notazione comune del termine. Il concet-
to di responsabilita ha infatti uno spettro
esteso di significati, che risultano evidenti
dalla stessa analisi della sua radice etimo-
logica: responsabilita viene dal verbo lati-
no respondere (rispondere), che puo
essere declinato in un ventaglio di figure:
rispondere a qualcuno, rispondere di se
stessi, rispondere di qualcosa.

1. Responsabilitd é rispondere a qualcuno

Primario ¢ il significato di risposta relati-
va ad una parola rivolta: uno risponde in
quanto ¢ interpellato, in quanto gli ¢
rivolta una parola. Ora questa parola non
¢ indifferente, né indifferente ¢& il destina-
tario; di per sé essa esige una contro-
parola, una risposta; per il destinatario
essa ¢ quindi un appello, un’interpellan-
za, un’evocazione che lo pone in condi-
zione di essere rispondente, o meglio di
poter-rispondere, cioe, esattamente,
responsabile (nel duplice senso: colui

che puo rispondere, colui che deve
rispondere). La parola quindi, esigendo
la risposta, fa rispondere colui che ¢é il
destinatario: fra parola e risposta ¢’¢ cor-
relazione reciproca. Questa analisi mette
in evidenza che la responsabilita ¢ la
forma attiva, I'esercizio di un dialogo esi-
stenziale. Responsabilita, in questa prima
determinazione, ¢ dialogicita, ¢ responsa-
bilita verso qualcuno, relativa a qualcuno.
La situazione contemporanea, soprattut-
to in conseguenza del processo di globa-
lizzazione, conferisce a questo tipo di
fondazione nuovi connotati. L'altro al
quale la relazione si riferisce non ¢& pii
soltanto — come voleva il personalismo
classico - il vicino, ma ogni uomo, anche
colui con cui non sara mai possibile entra-
re in un rapporto diretto, e¢ che &, nondi-
meno, oggetto della nostra responsabili-
ta; & — per usare un’espressione cara a P.
Ricoeur - il «terzo», che ha un nome e un
volto preciso (anche se non lo conoscia-
mo e non lo conosceremo in futuro) e che
possiamo (e dobbiamo) raggiun-

gere impegnandoci a creare
strutture giuste capaci di sal-
vaguardarne i diritti; Ualtro
sono anche - come ci ricor-
da H. Jonas - le generazioni
future alle quali dobbiamo
consegnare un mondo abi-
tabile. La prospettiva uni-
versalistica qui delineata
provoca anche il passag-
gio — ¢ questo il secondo
aspetto di novita della
responsabilita oggi — a
una concezione del rap-
porto non piut fondata
sulla reciprocita o sulla
bilateralita delle presta-
zioni, ma sulla gratuita e sul
dono, sul riconoscimento —
secondo E. Lévinas — che I'impera-
tivo morale prende corpo a partire
dall’esistenza dell’altro che ci interpella

PROPOSTA EDUCATIVA 1/06



ed esige la nostra risposta incondizionata.
Il metro di misura della responsabilita,
quello con cui siamo chiamati a valutare le
nostre scelte personali e sociali, ¢ dunque
la ricerca del bene di ogni uomo e di tutti
gli uomini (non esclusi quelli che verran-
no) con un atteggiamento di dedizione
assoluta che rende attuale il messaggio
evangelico della carita. Non a caso nel
definire la solidarieta, la Sollicitudo Rei
Socialis parla di «sentirsi responsabili di
tutti verso tutti».

2, Responsabilitd é rispondere di se stessi

Allo stesso modo in cui la parola appellan-
te parte da un’interiorita personale, la
risposta dialogica viene evocata da una
interiorita personale, anzi ¢ I'atto di que-
sta interiorita in quanto accoglie la parola
e si sperimenta legata ad essa, da essa sol-
lecitata ad una decisione. La responsabili-
ta verso qualcuno comporta un impegno
della persona rispondente: non si puo
allacciare il dialogo se non in e mediante
questo impegno che investe la profondita
personale. Proprio il carattere dialogico
della responsabilita implica che, nello
stesso momento e nella stessa misura in
cui essa dice relazione a qualcuno, coin-
volga anche l'io interpellato. In quanto ¢
rivolta a me, esige che io risponda rispon-
dendo di me stesso: la responsabilita, in
questa seconda determinazione, & respon-
sabilita di me stesso. Di qui il senso pro-
fondo del vincolo assunto con la risposta
data: la risposta positiva all’appello rivol-
to suona come impegno di sé, come coin-
volgimento consapevole della propria
persona in una scelta di cui si accettano le
conseguenze. Non & senza significato che
il concetto di responsabilita si sia svilup-
pato in Occidente anzitutto sul terreno
giuridico, in stretta connessione con il
concetto di imputabilita, che implica
necessariamente il riferimento alla liber-
ta: mi puod essere imputato soltanto cio

PROPOSTA EDUCATIVA 1/06

che ¢ espressione della mia liberta. La
responsabilita ha, pertanto, il suo fonda-
mento nella liberta e si dispiega concreta-
mente come esercizio di liberta; in questo
senso si identifica con I'agire morale che &
essenzialmente agire libero. Essa ha quin-
di le sue radici nel nucleo profondo della
persona, dove essa si costituisce sul piano
etico e motiva in positivo il senso della
decisione morale.

3. Responsabilitd é rispondere di qualcosa

Ma la parola non & un vuoto e formale esse-
re-rivolto-a-qualcuno e una altrettanto
vuota e formale esigenza di risposta dall’al-
tro, semplicemente come essere risponden-
te. Non ¢ sufficiente rispondere: occorre
rispondere in

relazione al con-

tenuto della |L METRO DI

parola rivolta. In

altri termini, ¢ MISURA DELLA
una parola che N
invita a misurarsi RESPONSABILITA
con la concretez- <

za delle situazio- £ LA RICERCA DEL
ni, percio con la

ricerca dell’effi- BENE DI OGN
cacia e del risul-

tato. La respon- UOMO E DI TUTTI
sabilita non puo

limitarsi alla ret- GLI UOMIN|
titudine delle

intenzioni soggettive o al rispetto dei valori
(o dei principi); ¢ rispondere di qualcosa,
nel senso che essa deve tradursi in azioni
con effetti positivi sulla vita degli uvomini.
L’etica della responsabilita teorizzata da
Weber aveva soprattutto questo obiettivo:
la differenza (che non implica separazio-
ne) dall’etica della convinzione (o della
coscienza) consiste nell’attenzione al
peso oggettivo delle azioni. 11 politico (o il
professionista) non puo ridurre il proprio
compito a rendere testimonianza ai valori
0 a proclamarli con forza, “accada quello

37



38

i puo”; deve
" preoccuparsi di
¢io che accade, pun-
tando sul perseguimento del

bene possibile in situazione e acconten-
tandosi talora del male minore; deve, in
altre parole, valutare, di volta in volta, le
conseguenze positive e negative delle
azioni, optando per la soluzione pit vici-
na al rispetto dei valori nella concretezza
della situazione. L'etica della responsabi-
lita € pertanto un’etica teleologica, che
non giudica a priori intrinsecamente catti-
va un’azione (ritenendola assolutamente
improponibile), ma che si interroga sul
fine che attraverso di essa si persegue
(teleologia viene da telos, fine) e sul rap-
porto che sussiste tra quest’ultimo e il
mezzo usato; in altri termini, sulla pro-
porzionalita che si da tra la bonta dell’o-
biettivo perseguito, al quale va assegnato
il primato, e le ricadute negative derivanti

dal mezzo usato per perseguirlo. Questo
modo di procedere riveste un grande valo-
re di fronte alla complessita delle questio-
ni sul tappeto e alla rapidita con la quale si
evolvono, in quanto consente di esprime-
re con prontezza giudizi sui processi in
corso, senza pregiudiziali negative nei
confronti del progresso e nel pieno rispet-
to dell’autonomia delle discipline in
gioco, e di ricondurre, nel contempo, la
valutazione ultima al dato valoriale e,
piu radicalmente, al paradigma della
liberazione umana e dell’'umanizzazio-
ne del mondo. A tale proposito da
pitl parti si invoca il superamento di
quella «<miopia temporale» che
caratterizza la nostra epoca che
si traduce «da un lato nell’amne-
sia nei confronti del passato, anche
prossimo, e dall’altro nell’incapacita
di proiettarci in un futuro sensato» (J.
Bindé). La nostra responsabilita investe
anche un futuro lontano. Come ha detto
Ricoeur, «ci ¢ stato affidato qualcosa di
essenzialmente fragile» e perituro: la vita,
il pianeta, la coesione sociale. La polis ¢
peritura: la sua sopravvivenza dipende da
noi (H. Arendt). In effetti, nessun sistema
istituzionale puo sopravvivere «se non €
sostenuto da una volonta di vivere insie-
me... Quando questa volonta viene meno,
ogni organizzazione politica si sfascia
molto rapidamente» (P. Ricoeur).

Conseguenze

Sotto questo profilo, il discorso sulla
responsabilita assume, nel contesto attua-
le, significati densi di conseguenze. La dif-
ficolta, sempre maggiore, di valutare gli
esiti reali delle azioni rende, oggi, proble-
matica la sua praticabilita. Lo stato di
complessita, dovuto al passaggio da siste-
mi naturali a sistemi artificiali, comporta
infatti che risulti prevedibile solo una
parte limitata dei processi innescati (spes-
so neppure la pitt importante), quella

PROPOSTA EDUCATIVA 1/06



legata agli effetti direttamente scaturenti
dal processo avviato, e si ignorino invece
quelli derivanti dal suo intrecciarsi con
altri processi precedentemente attivati.
Cio che sembra sfuggire oggi all’'uomo &
dunque il controllo del sistema, e questo,
paradossalmente, proprio nel momento in
cui egli ha raggiunto il livello pit alto del
dominio sul mondo esterno e su se stesso.

Di qui la necessita di adottare comporta-
menti responsabili, ispirati alla prudenza
ed alla vigilanza, tendenti cioé a non inne-
scare processi che possono avere conse-
guenze gravi (specialmente se irreversibi-
li) e a tenere costantemente sotto control-
lo ogni processo, anche quelli avviati con
le migliori intenzioni e con un serio discer-
nimento, per arrestarne il corso nel caso in
cui emergano successivamente conseguen-
ze negative non previste, che capovolgono
il giudizio iniziale. In quest’ottica sono da
leggere gli inviti che da piu parte e con
insistenza vengono rivolti oggi alla scien-

za, perché nel percorrere sempre nuove e
— talora — impensabili vie, sappia imporre a
se stessa proprio i limiti che inevitabil-
mente discendono da un’etica della
responsabilita accettata e condivisa, a
fronte degli oggi indeterminabili ed impre-
vedibili sbocchi del suo cammino. E’ cio
che sostiene Francois Ewald, con il «para-
digma della precauzione», che «testimonia
dello sconvolgimento profondo del rap-
porto con una scienza cui ci rivolgiamo
non tanto per i saperi che propone, quanto
per i dubbi che insinua. Gli obblighi mora-
li assumono qui la forma dell’etica».

La costruzione di un’etica del XXI secolo
esige quella «riforma del pensiero» di cui
parla Edgar Morin. La quale presuppone
altresi una riforma del collegamento tra
pensiero e azione, fondata, ad esempio,
sull’evoluzione verso un «diritto comune»
dell'umanita (Mireille Delmas-Marty) che
puo trovare nel concetto di responsabilita
il suo fondamento.

www.impegnoeducativo.it
PE€Foee
meltersi in rete con altri educatori
condividere idee, esperienze, progetti
sfogliare I'archivio di Proposta Educativa
conoascere le attivita, 1| documenti e la vita del MIEAC

PROPOSTA EDUCATIVA 1/06

39



