
ilosofi, sociologi, economisti si
ritrovano spesso –  negli ultimi
anni – a radiografare  impietosa-

mente l’attuale società, connotata dal kan-
tiano «la mia libertà finisce dove comincia
quella dell’altro»,  finendo per doversi
chiedere se, in tale contesto, esista ancora
la solidarietà. Non a caso, questo tipo di
realtà sociale è stato definito da autorevoli
voci come una società di eterni adolescen-
ti, che non riescono a superare lo stadio
dell’egocentrismo per divenire adulti. In
effetti, come rilevato dal sociologo Pierre
Moscovici, «nella nostra società occiden-
tale, fondata sul primato dell’interesse e
dell’individuo, il rischio non è che la gente
sia troppo egoista, ma che non sia altrui-
sta a sufficienza».
Fin qui la diagnosi. Ma cosa, concreta-
mente, si può fare? Si tratta, forse, di
«dare alla luce noi stessi»; e noi possiamo
trovare noi stessi, e perciò divenire uomi-
ni nuovi, solo con gli altri. «Diviene vera-
mente adulto – sono parole di Emmanuel
Levinas –  solo colui che ha imparato ad
onorare il “volto dell’altro”, il volto di
colui che mi sfiora nell’attimo presente».
C’è una parola che definisce, oggi, l’uomo
adulto: essa è responsabilità. È forse in
questo senso che Victor Frankl ha affer-
mato che, accanto alla statua della libertà,
sarebbe necessario, ai nostri giorni,
costruire la statua della responsabilità,

mentre Paul Ricoeur diceva che è giunta
l’ora di «assumersi la responsabilità di
colui che è fragile». Poiché è l’altro che mi
fa responsabile, la mia responsabilità fini-
sce solo quando l’altro smette di doman-
darmela.
Soltanto così si esce dall’individualismo
imperante e ci si riscopre persone, cioè,
fondamentalmente, esseri umani in rap-
porto gli uni con gli altri.
Ma cosa si intende realmente quando si
parla di “responsabilità”?
Siamo di fronte a un termine del linguag-
gio corrente, usuale nella descrizione dei
fenomeni morali e umani in generale.
L’ovvietà della parola e l’immediatezza
dell’esperienza offuscano la problematici-
tà da esse stesse sollevata. Così, porre il
problema della responsabilità può appa-
rire pleonastico perché esso non sembra
corrispondere ad un problema reale, ma
essere il senso generale dei problemi
morali, talmente generale da divenire eva-
nescente quando si affronti tematicamen-
te come problema particolare a sé. Eppu-
re il tema mai come in questi ultimi anni
ha attirato l’attenzione di tanti pensatori,
da M.Weber a K. Jaspers, da M. Merleau-
Ponty a M. Buber,  da H. Jonas a E. Lévi-
nas a P. Ricoeur.
L’approccio positivo alla definizione della
responsabilità etica e alla determinazione
dei suoi significati può partire dalla con-

PROPOSTA EDUCATIVA 1/06 35

Antonio Mastantuono

RESPONSABILITÀ 
L’altro mi guarda e... mi riguarda

F

ALFABETO



notazione comune del termine. Il concet-
to di responsabilità ha infatti uno spettro
esteso di significati, che risultano evidenti
dalla stessa analisi della sua radice etimo-
logica: responsabilità viene dal verbo lati-
no respondere (rispondere), che può
essere declinato in un ventaglio di figure:
rispondere a qualcuno,  rispondere di se
stessi, rispondere di qualcosa.

1. Responsabilità è rispondere a qualcuno
Primario è il significato di risposta relati-
va ad una parola rivolta: uno risponde in
quanto è interpellato, in quanto gli è
rivolta una parola. Ora questa parola non
è indifferente, né indifferente è il destina-
tario; di per sé essa esige una contro-
parola, una risposta; per il destinatario
essa è quindi un appello, un’interpellan-
za, un’evocazione che lo pone in condi-
zione di essere rispondente, o meglio di
poter-rispondere, cioè, esattamente,
responsabile (nel duplice senso: colui

che può rispondere, colui che deve
rispondere). La parola quindi, esigendo
la risposta, fa rispondere colui che è il
destinatario: fra parola e risposta c’è cor-
relazione reciproca. Questa analisi mette
in evidenza che la responsabilità è la
forma attiva, l’esercizio di un dialogo esi-
stenziale. Responsabilità, in questa prima
determinazione, è dialogicità, è responsa-
bilità verso qualcuno, relativa a qualcuno.
La situazione contemporanea, soprattut-
to in conseguenza del processo di globa-
lizzazione, conferisce a questo tipo di
fondazione nuovi connotati. L’altro al
quale la relazione si riferisce non è più
soltanto – come voleva il personalismo
classico – il vicino, ma ogni uomo, anche
colui con cui non sarà mai possibile entra-
re in un rapporto diretto, e che è, nondi-
meno, oggetto della nostra responsabili-
tà; è – per usare un’espressione cara a P.
Ricoeur – il «terzo», che ha un nome e un
volto preciso (anche se non lo conoscia-
mo e non lo conosceremo in futuro) e che

possiamo (e dobbiamo) raggiun-
gere impegnandoci a creare

strutture giuste capaci di sal-
vaguardarne i diritti; l’altro
sono anche – come ci ricor-
da H. Jonas – le generazioni
future alle quali dobbiamo
consegnare un mondo abi-
tabile. La prospettiva uni-
versalistica qui delineata
provoca anche il passag-
gio – è questo il secondo
aspetto di novità della
responsabilità oggi – a
una concezione del rap-
porto non più fondata
sulla reciprocità o sulla

bilateralità delle presta-
zioni, ma sulla gratuità e sul

dono, sul riconoscimento –
secondo E. Lévinas – che l’impera-

tivo morale prende corpo a partire
dall’esistenza dell’altro che ci interpella

PROPOSTA EDUCATIVA 1/0636



ed esige la nostra risposta incondizionata.
Il metro di misura della responsabilità,
quello con cui siamo chiamati a valutare le
nostre scelte personali e sociali, è dunque
la ricerca del bene di ogni uomo e di tutti
gli uomini (non esclusi quelli che verran-
no) con un atteggiamento di dedizione
assoluta che rende attuale il messaggio
evangelico della carità. Non a caso nel
definire la solidarietà, la Sollicitudo Rei
Socialis parla di «sentirsi responsabili di
tutti verso tutti».

2. Responsabilità è rispondere di se stessi
Allo stesso modo in cui la parola appellan-
te parte da un’interiorità personale, la
risposta dialogica viene evocata da una
interiorità personale, anzi è l’atto di que-
sta interiorità in quanto accoglie la parola
e si sperimenta legata ad essa, da essa sol-
lecitata ad una decisione. La responsabili-
tà verso qualcuno comporta un impegno
della persona rispondente: non si può
allacciare il dialogo se non in e mediante
questo impegno che investe la profondità
personale. Proprio il carattere dialogico
della responsabilità implica che, nello
stesso momento e nella stessa misura in
cui essa dice relazione a qualcuno, coin-
volga anche l’io interpellato. In quanto è
rivolta a me, esige che io risponda rispon-
dendo di me stesso: la responsabilità, in
questa seconda determinazione, è respon-
sabilità di me stesso. Di qui il senso pro-
fondo del vincolo assunto con la risposta
data: la risposta positiva all’appello rivol-
to suona come impegno di sé, come coin-
volgimento consapevole della propria
persona in una scelta di cui si accettano le
conseguenze. Non è senza significato che
il concetto di responsabilità si sia svilup-
pato in Occidente anzitutto sul terreno
giuridico, in stretta connessione con il
concetto di imputabilità, che implica
necessariamente il riferimento alla liber-
tà: mi può essere imputato soltanto ciò

che è espressione della mia libertà. La
responsabilità ha, pertanto, il suo fonda-
mento nella libertà e si dispiega concreta-
mente come esercizio di libertà; in questo
senso si identifica con l’agire morale che è
essenzialmente agire libero. Essa ha quin-
di le sue radici nel nucleo profondo della
persona, dove essa si costituisce sul piano
etico e motiva in positivo il senso della
decisione morale.

3. Responsabilità è rispondere di qualcosa
Ma la parola non è un vuoto e formale esse-
re-rivolto-a-qualcuno e una altrettanto
vuota e formale esigenza di risposta dall’al-
tro, semplicemente come essere risponden-
te. Non è sufficiente rispondere: occorre
rispondere  in
relazione al con-
tenuto della
parola rivolta. In
altri termini, è
una parola che
invita a misurarsi
con la concretez-
za delle situazio-
ni, perciò con la
ricerca dell’effi-
cacia e del risul-
tato. La respon-
sabilità non può
limitarsi alla ret-
titudine delle
intenzioni soggettive o al rispetto dei valori
(o dei principi); è rispondere di qualcosa,
nel senso che essa deve tradursi in azioni
con effetti positivi sulla vita degli uomini.
L’etica della responsabilità teorizzata da
Weber aveva soprattutto questo obiettivo:
la differenza (che non implica separazio-
ne) dall’etica della convinzione (o della
coscienza) consiste nell’attenzione al
peso oggettivo delle azioni. Il politico (o il
professionista) non può ridurre il proprio
compito a rendere testimonianza ai valori
o a proclamarli con forza, “accada quello

PROPOSTA EDUCATIVA 1/06 37

IL METRO DI

MISURA DELLA

RESPONSABILITÀ

È LA RICERCA DEL

BENE DI OGNI

UOMO E DI TUTTI

GLI UOMINI



PROPOSTA EDUCATIVA 1/0638

c h e
può”; deve

preoccuparsi di
ciò che accade, pun-

tando sul perseguimento del
bene possibile in situazione e acconten-
tandosi talora del male minore; deve, in
altre parole, valutare, di volta in volta, le
conseguenze positive e negative delle
azioni, optando per la soluzione più vici-
na al rispetto dei valori nella concretezza
della situazione. L’etica della responsabi-
lità è pertanto un’etica teleologica, che
non giudica a priori intrinsecamente catti-
va un’azione (ritenendola assolutamente
improponibile), ma che si interroga sul
fine che attraverso di essa si persegue
(teleologia viene da telos, fine) e sul rap-
porto che sussiste tra quest’ultimo e il
mezzo usato; in altri termini, sulla pro-
porzionalità che si dà tra la bontà dell’o-
biettivo perseguito, al quale va assegnato
il primato, e le ricadute negative derivanti

dal mezzo usato per perseguirlo. Questo
modo di procedere riveste un grande valo-
re di fronte alla complessità delle questio-
ni sul tappeto e alla rapidità con la quale si
evolvono, in quanto consente di esprime-
re con prontezza giudizi sui processi in
corso, senza pregiudiziali negative nei
confronti del progresso e nel pieno rispet-
to dell’autonomia delle discipline in
gioco, e di ricondurre, nel contempo, la
valutazione ultima al dato valoriale e,
più radicalmente, al paradigma della

liberazione umana e dell’umanizzazio-
ne del mondo. A tale proposito da

più parti si invoca il superamento di
quella «miopia temporale» che

caratterizza la nostra epoca che
si traduce «da un lato nell’amne-

sia nei confronti del passato, anche
prossimo, e dall’altro nell’incapacità

di proiettarci in un futuro sensato» (J.
Bindé). La nostra responsabilità investe
anche un futuro lontano. Come ha detto
Ricoeur, «ci è stato affidato qualcosa di
essenzialmente fragile» e perituro: la vita,
il pianeta, la coesione sociale. La polis è
peritura: la sua sopravvivenza dipende da
noi (H. Arendt). In effetti, nessun sistema
istituzionale può sopravvivere «se non è
sostenuto da una volontà di vivere insie-
me… Quando questa volontà viene meno,
ogni organizzazione politica si sfascia
molto rapidamente» (P. Ricoeur).

Conseguenze

Sotto questo profilo, il discorso sulla
responsabilità assume, nel contesto attua-
le, significati densi di conseguenze. La dif-
ficoltà, sempre maggiore, di valutare gli
esiti reali delle azioni rende, oggi, proble-
matica la sua praticabilità. Lo stato di
complessità, dovuto al passaggio da siste-
mi naturali a sistemi artificiali, comporta
infatti che risulti prevedibile solo una
parte limitata dei processi innescati (spes-
so neppure la più importante), quella



legata agli effetti direttamente scaturenti
dal processo avviato, e si ignorino invece
quelli derivanti dal suo intrecciarsi con
altri processi precedentemente attivati.
Ciò che sembra sfuggire oggi all’uomo è
dunque il controllo del sistema, e questo,
paradossalmente, proprio nel momento in
cui egli ha raggiunto il livello più alto del
dominio sul mondo esterno e su se stesso.
Di qui la necessità di adottare comporta-
menti responsabili, ispirati  alla prudenza
ed alla vigilanza, tendenti cioè a non inne-
scare processi che possono avere conse-
guenze gravi (specialmente se irreversibi-
li) e a tenere costantemente sotto control-
lo ogni processo, anche quelli avviati con
le migliori intenzioni e con un serio discer-
nimento, per arrestarne il corso nel caso in
cui emergano successivamente conseguen-
ze negative non previste, che capovolgono
il giudizio iniziale. In quest’ottica sono da
leggere gli inviti che da più parte e con
insistenza vengono rivolti oggi alla scien-

za, perché nel percorrere sempre nuove e
– talora – impensabili vie, sappia imporre a
se stessa  proprio i limiti che inevitabil-
mente discendono da un’etica della
responsabilità accettata e condivisa, a
fronte degli oggi indeterminabili ed impre-
vedibili sbocchi del suo cammino. E’ ciò
che sostiene François Ewald, con il «para-
digma della precauzione», che «testimonia
dello sconvolgimento profondo del rap-
porto con una scienza cui ci rivolgiamo
non tanto per i saperi che propone, quanto
per i dubbi che insinua. Gli obblighi mora-
li assumono qui la forma dell’etica».
La costruzione di un’etica del XXI secolo
esige quella «riforma del pensiero» di cui
parla Edgar Morin. La quale presuppone
altresì una riforma del collegamento tra
pensiero e azione, fondata, ad esempio,
sull’evoluzione verso un «diritto comune»
dell’umanità (Mireille Delmas-Marty) che
può trovare nel concetto di responsabilità
il suo fondamento.

PROPOSTA EDUCATIVA 1/06 39


