
PROPOSTA EDUCATIVA 1/05 1

E D I T O R I A L E

Franco Venturella

percorsi che, quest’anno, Proposta
Educativa intende offrire ai lettori
si presentano articolati e rinviano

necessariamente ad ulteriori momenti di
approfondimento: si tratta, infatti, di inol-
trarsi, anche grazie al contributo scientifi-
co di studiosi ed esperti, nel territorio com-
plesso del nostro tempo per mettere a
fuoco temi emergenti, accogliendone le
provocazioni e verificarne l’incidenza a
livello educativo. E’ questo sguardo che ci
conduce nella ricerca, consapevoli che
l’attuale stagione “postmoderna”, caratte-
rizzata dalla “liquefazione universale
delle identità, la dispersione dell’autorità,
la polifonia dei messaggi valoriali e la con-
seguente frammentarietà della vita”,
rende sempre più impegnativa qualsiasi
opera di mediazione e di analisi. 
Nutriamo, tuttavia, il convincimento che
una maggiore comprensione dei diversi
fattori in gioco possa facilitare l’individua-

zione di strade praticabili e creare le condi-
zioni per favorire il dialogo e nuovi rapporti
intergenerazionali, non sempre facilitati da
un contesto socio-culturale oggi troppo
appiattito sull’attimo fuggente e generatore di
identità fragili. Le difficoltà sono sotto gli
occhi di tutti. Ma, oltre il disorientamento e
il disagio presenti nell’esperienza quotidia-
na, l’educatore deve saper trovare segni di
speranza: anzi, la stessa crisi può rappre-
sentare un possibile varco per ridefinire
identità che sappiano aprirsi, nel rispetto
della memoria storica, ad un nuovo proget-
to di futuro. 

1. Il tempo accelerato: tra sociotemporalità e
nootemporalità

Il primo percorso è dedicato al tema del
tempo.
Una questione che ci interpella direttamen-
te, perché attraversa la vita di ognuno.

Memoria, identità, Progetto

I



PROPOSTA EDUCATIVA 1/052

Viviamo un’accelerazione mai sperimenta-
ta in passato: la difficoltà di ritrovare una
“durata”, che consenta di interiorizzare gli
eventi per renderli significativi a noi stessi,
è un’esperienza diffusa. Il rapporto con il
tempo, che nelle società contadine era lega-
to all’alternarsi lento delle stagioni e della
vita, in un rapporto di continuità tra gene-
razioni, diventa tutt’a un tratto problemati-
co: è come inoltrarsi in un labirinto nel
quale è difficile districarsi. 
Ogni giorno la “tirannia” del tempo
ci costringe a vivere “di corsa”,
quasi in fuga (in fuga vivimus,
Seneca) e ci espropria delle cose
più care, persino dei sentimenti e
delle relazioni. Anche se il tempo
è l’unica cosa che ci appartiene,
finiamo per lasciarcelo sottrarre
da mille urgenze e impegni, che
paradossalmente non risultano
spesso compresi nell’agenda delle
nostre priorità. Oggi, dunque, sperimen-
tiamo una sociotemporalità scandita dai
ritmi esigenti della produzione e del mer-
cato, che tendono a omologare il calenda-
rio individuale e collettivo, fissandolo in
un presente grigio e routinario, salvo
appiattirsi casomai su riti consumistici,
che testimoniano, ancora una volta, il
predominio dell’ordine economico sulla
totalità dell’esperienza umana. Il mercato
annulla il tempo: le transazioni avvengo-
no senza soluzione di continuità lungo
l’arco delle 24 ore, grazie al tempo globa-
lizzato e virtuale, che abbatte la dimen-
sione spazio-temporale e realizza l’eterno
presente “funzionale”, nella sincronia
universale della “rete”.
La conseguente perdita della nootempo-
ralità, della capacità, cioè, di attribuire un
senso al patrimonio di memorie, di narra-
zioni e di storie collettive, rende difficile
persino la valorizzazione dello stesso pre-
sente e la progettazione del futuro, facen-
do sperimentare la sensazione di radicale
incertezza, deprivata di qualsiasi inten-

zionalità: il presente finisce per diventa-
re una specie di “trappola”,  unica
dimensione esistenziale nella vita delle
persone.
Appare evidente come, in tale contesto,
l’educazione incontri serie difficoltà:
senza la capacità di ricostruire la memo-
ria, di recuperare un rapporto autentico
con le proprie radici culturali, la prefigu-
razione del futuro appare incerta, come

difficile si presenta ogni
progettualità e ogni

tentativo di formare
personalità autenti-

che, in cui lo svi-

luppo di una coscienza consapevole, l’a-
pertura al dialogo e all’interazione pos-
sono trovare vie di sintesi. Prendersi
cura delle generazioni future richiede il
superamento del modello mercantilistico
del dare e dell’avere a vantaggio della
dimensione del dono e della gratuità:
altrimenti sarà difficile intessere relazio-
ni significative, gettare un ponte, stabili-



re le condizioni di un patto educativo
proiettato verso il domani. Senza la
capacità di percepire il presente in rap-
porto al passato e al futuro, senza la rico-
struzione di un tempo noetico, non è pos-
sibile educare: perché il tempo della
coscienza sta proprio tra storia e proget-
to. Nel tempo “spazializzato” i vari
istanti non si connettono insieme in un
intreccio, ma vivono accanto senza
costruire una storia. Questa trama com-
plessa di relazioni di qualità simboliche
ed esistenziali differenti “è, di fatto, l’or-
dito sul quale il telaio della mente delle
persone costruisce il mondo” (M.Pollo).
La storia è il luogo dove il tessuto cultu-
rale si ricompone e la trama ci permette
di trovare percorsi di memoria e identità,
in un progetto di futuro. Senza l’interio-
rizzazione del passato non riusciremo a
trovare la cifra del presente. Senza
memoria anche l’avvenire risulta incer-
to. La semplice coesistenza di eventi,
spesso tra loro incoerenti, non riesce a
far ritrovare un senso unitario. Ogni per-
sona deve essere messa in grado di pos-
sedere la capacità di governo e di orien-
tamento della vita individuale e colletti-
va, sulla base di una nuova visione etica
e culturale non dominata da un atteggia-
mento utilitaristico, ma sostenuta da un
impegno a lungo termine per la crescita
della comunità sociale. Nello stesso
tempo, emerge la necessità di recuperare
il valore delle diverse età della vita e dei
processi di sviluppo, come componenti
essenziali di un percorso umano vera-
mente integrale, valorizzado, nello stesso
tempo, la dimensione progettuale. Ma
come ridare alle istituzioni educative,
alla famiglia e alla scuola, innanzitutto,
la capacità di vivere i processi della
transizione e quali strumenti e percorsi
proporre a livello culturale,  filosofico,
pedagogico per ricostruire la mappa dei
saperi, sviluppare il senso storico,  per la
costruzione di un’identità aperta al pro-

getto, oltre il rischio della frammentazio-
ne? In che modo costruire un processo di
umanizzazione del tempo come spazio di
relazioni e di incontro?

2. Il senso del limite

Il secondo percorso, collegato al prece-
dente, è dedicato al senso del limite.
Si tratta di vedere in che modo il fatto di
essere “creature” permette di ricompren-
dere se stessi, l’esistenza, il rapporto con
il mondo, a partire dal sentimento di fini-
tudine, ridimensionando le nostre false
pretese. Mentre per il non credente tale
dimensione si collega all’evidenza della
mortalità, per il credente la consapevo-
lezza di essere “contingente” diventa
apertura al mistero e a un destino di
immortalità. Infatti, il Verbo che si fa
carne rompe il cerchio del tempo per tra-
sformarlo in tempo aperto alla promessa
futura, al non ancora, riscattandoci da un
destino di insignificanza. Ma, sia che si
ascolti il richiamo di Nietzsche di rima-
nere “fedeli alla terra”, per una scelta
etica laica, sia che si condivida una visio-
ne religiosa, che carica la visione etica di
una speranza trascendente, la dimensio-
ne del limite e della precarietà accompa-
gna la persona nella sua circoscritta
esperienza terrena, in un percorso di
graduale consapevolezza.
Oltrepassare il limite costituiva per l’uo-
mo greco una forma di trasgressione:
incorrendo nella hybris divina, che abbat-
te la superba tracotanza, l’uomo perde se
stesso, ma, attraverso l’esperienza del
dolore, ristabilito l’ordine delle cose,
acquisisce la saggezza che risiede nella
raggiunta consapevolezza della condi-
zione umana. Oltrepassare il limite, la
giusta misura, è un atto irragionevole
perché mette in pericolo non solo  l’equi-
librio individuale, ma anche l’ordine
cosmico.
L’interiorizzazione del limite, come con-

PROPOSTA EDUCATIVA 1/05 3



dizione ontologica, consente di ridefinire
l’esistenza e di attribuirle il suo valore
plenario: è la condizione per vivere
intensamente il tempo, valorizzandone
anche i piccoli frammenti nel contesto di
una storia più ampia che collega insieme
passato e futuro.
Ma parlare della dimensione del limite ci
conduce anche ad un’altra prospettiva:
quella del rapporto con l’ecosistema, per
comprendere le implicazioni presenti
nell’idea di sviluppo. 
Si tratta di individuare quale governance
possa essere posta a garanzia di uno svi-
luppo sostenibile. L’idea, infatti, di uno
sviluppo lineare e illimitato garantito dal

progresso scien-
tifico tecnologico
cede gradual-
mente il passo
all’idea di uno
sviluppo in
accordo con la
c o m p a t i b i l i t à
delle risorse.
Tale processo si
inscrive indisso-
lubilmente con
quell’etica della
responsabil i tà
che, secondo

Jonas, costituisce l’unico possibile discer-
nimento per garantire una consapevole
valutazione dei rischi e delle conseguen-
ze che le nostre scelte di oggi determina-
no sugli scenari futuri. In tale contesto,
anche la libertà è chiamata ad un per-
corso di autolimitazione, per garantire la
sopravvivenza dell’ecosistema, come
patrimonio comune inalienabile.
Appare evidente che l’esigenza di “farsi
carico” delle generazioni future e del
destino delle cose deve trovare spazi nel-
l’educazione delle coscienze. Qui si pone
il problema se  possa essere lasciata solo
alla coscienza individuale la responsabi-
lità del rispetto dei limiti, oppure occorra

prevedere il ricorso a norme vincolanti a
garanzia del futuro, esplicitando un
nuovo patto democratico di cittadinanza
planetaria, che si concretizzi in precise
regole e in stili di vita coerenti con uno
sviluppo “a misura d’uomo”.
La necessità di una governance ci rinvia
ad approfondire aspetti non solo econo-
mici, ma anche filosofico-antropologici e
politico-sociali, colti nel loro divenire sto-
rico, in modo da liberare dall’idea e dalla
falsa pretesa che si tratti di un processo –
quello dello sviluppo –  vincolato da leggi
interne, non modificabili, indissolubil-
mente legate alle esigenze dell’economia,
del profitto e del mercato. 
Sappiamo bene che senza il rispetto dei
limiti, non potrà essere garantito il futu-
ro. Se tutti gli abitanti della terra deci-
dessero di consumare quanto un ameri-
cano medio, le risorse della terra non
sarebbero sufficienti.
La “decrescita”, pertanto, appare un
intervento urgente e decisivo. La lotta
allo spreco per il recupero della sobrietà
come forma capace di restituirci alla
libertà interiore e ad un nuovo rapporto
con le cose, passa anche attraverso l’im-
pegno di  “decolonizzare l’immaginario”
(S. Latouche).
La proposta di nuovi stili di vita, di orien-
tamenti culturali ed educativi segnati
appunto dal riconoscimento del limite –
ma anche dalla collaborazione, dall’a-
scolto e dalla condivisione –   può diventa-
re un nuovo modello di sviluppo persona-
le e comunitario. Attraverso l’accoglienza
del limite, è possibile riproporre il senso di
una escatologia che ci apre al mistero, all’i-
natteso, alla sorpresa di un senso ultimo, in
cui ricomprendere il valore e il significato
dell’esistenza.

3.  Il rapporto tra identità e culture

Il terzo percorso è dedicato al tema del-
l’identità, nel contesto di un processo di

PROPOSTA EDUCATIVA 1/054

L’ESIGENZA DI
“FARSI CARICO”
DELLE GENERA-
ZIONI FUTURE E
DEL DESTINO
DELLE COSE
DEVE TROVARE
SPAZI NELL’EDU-
CAZIONE DELLE
COSCIENZE.



PROPOSTA EDUCATIVA 1/05 5

secolarizzazione, contrassegnato da plu-
ralità di orientamenti e tradizioni cultu-
rali. La svolta antropologica di oggi appa-
re segnata dal passaggio dal paradigma
dell’identità a quello della differenza, in
cui l’identità si riscopre “plurale”, in una
forma di contaminazione reciproca favo-
rita dal dialogo, dal confronto e dall’in-
contro tra culture.
Se per Edgar Morin la “riforma del pen-
siero” passa proprio attraverso l’elabora-
zione di una “pedagogia dell’incertezza”
– in quanto “l’avvenire è assolutamente
incerto e quindi bisogna pensare con e
attraverso l’incertezza”– , la posta in
gioco è quella di non lasciarsi imprigiona-
re dal senso di spaesamento, ma di assu-
mere pienamente la transizione e il cam-
biamento come cifra esi-
stenziale e via ordinaria
per la costruzione del
futuro. Oggi, in una
situazione disgre-
gante, in cui non
esiste come nel
passato una socie-
tà vincolata da un
comune sentimen-
to di appartenen-
za,  i valori vanno
riscoperti attraver-
so il recupero del
senso profondo di
ciò che è veramente
umano, in cui posso-
no trovarsi insieme
credenti,  appartenen-
ti a diverse ispirazioni
religiose, e non credenti.
Si tratta di sviluppare un
processo virtuoso di incultu-
razione/socializzazione di modelli inter-
pretativi e di valori, capaci di generare la
cultura del dialogo e del confronto, la
valorizzazione delle diversità, senza
smarrire il riferimento ad un’identità, vis-
suta come identità “plurima”, debitrice

della propria soggettività ad una comples-
sa contaminazione tra culture e ad una
pluralità di esperienze, rielaborate, rivis-
sute e interiorizzate, attraverso il vaglio
della coscienza e della riflessione critica.   
L’eccessiva centratura sulla soggettività
può aprire la strada ad un individualismo
esasperato,  che, in un contesto di globa-
lizzazione, si carica di una forte dose di
competitività, a tutto svantaggio dei pro-
cessi educativi che vedono nella relazio-
ne e nella cooperazione la via ordinaria
per la crescita umanizzante della perso-
na come realtà ontologicamente aperta
all’interazione sociale, secondo un positi-
vo interscambio di saperi e di esperienze. 
Per questo, l’educazione va ripensata
alla luce delle nuove implicazioni, come

risorsa indispensabile per creare i pre-
supposti per uno sviluppo umano

sostenibile. La formazione di un
“Io globale”, aperto alla

dimensione planetaria, non
annulla l’esigenza di identi-
tà, ma superando la tenta-
zione sempre in agguato di
chiudersi in sé per difendersi
dall’assalto del “diverso”,
apre la persona alla recipro-
cità del dono e alla disponibi-
lità ad intessere relazioni
fondate sul rispetto consape-
vole di quei valori che uni-

scono indissolubilmente
la comunità umana.

Il ricono-
sci-



PROPOSTA EDUCATIVA 1/056

mento  della natura dialogica dell’essere
consente di  sfuggire al pericolo di eleva-
re l’Io o l’altro ad Assoluto, tenendo la
porta aperta al trascendente, al
Totalmente Altro.
La formazione di tale coscienza è alla base
di ogni percorso educativo: essere persone
e cittadini planetari è condizione indispen-
sabile per lo sviluppo di un’identità e di una
soggettività capace di aprirsi all’Altro, al
mondo, alla realtà, senza paure di essere
assorbiti e fagocitati. Anzi, l’apertura ai
bisogni dell’Altro diventa chiave di accesso
per comprendere se stessi, in una tensione
costante fra appartenenza/identità e rela-
zione/alterità. D’altra parte, qualsiasi
forma artificiosa di chiusura di fronte
all’irruzione dell’Altro, risulta alla fine illu-
soria e perdente.
E’ in questa tensione permanente tra
identità/appartenenza e alterità/relazione
che l’esperienza umana si apre o alla
gioia dell’incontro o all’amarezza dell’e-
sclusione e del rifiuto. Quando l’altro è
percepito come minaccia alla propria
identità, allora si genera il conflitto.
Mentre la diversità costringe ad un
ripensamento critico dei punti di riferi-
mento, dei criteri di giudizio, attraverso
un decentramento da sé che consente di
assumere un punto di vista “altro”.
Il cammino dell’identità richiede ascolto
di sé e degli altri, apertura al silenzio,
capacità di lettura e di discernimento,
volontà di orientamento verso ciò che è
bello, giusto, vero, smascherando la sug-
gestione dei falsi miti che come surrogati
vengono offerti da una società delle appa-
renze e dei bisogni artificiosamente
indotti. E’ a partire da questa esigenza di
interiorità, che i valori umani, riletti in un
orizzonte evangelico, gettano nuova luce
sull’identità personale, sulle relazioni
interpersonali, sulla dimensione della
socialità e dell’impegno civile, superando

i rischi dell’individualismo, del ripiega-
mento narcisistico o della deriva consu-
mistica. Per essere in grado di esprimere
un giudizio di verità sulle cose e sulle
scelte da compiere in base a valori pro-
fessati, è necessaria una libertà che non
si improvvisa, ma si costruisce attraverso
un tirocinio quotidiano, lento e faticoso,
lasciandosi provocare dalla vita, dai fatti
concreti, dalla storia, per verificare di
volta in volta la capacità di resistenza, di
risposta, di progetto. 
La verità è una graduale scoperta che si
rivela attraverso la fatica della ricerca,
del dialogo, dell’ascolto: una ricerca che
continuamente ci rinvia ad un livello più
alto, che trascende la precarietà dello
spazio e del tempo. Questa sensazione di
continua inadeguatezza rispetto alla
comprensione del senso definitivo, ci
rende tutti umili compagni di viaggio, alla
ricerca di una non sempre facile media-
zione che, se realizzata, si fa ascolto,
accoglienza, valorizzazione di sé e del-
l’altro, desiderio di dialogo, recupero di
significato, accettazione della precarietà
e del limite, apertura alla trascendenza.
E’ indispensabile elaborare insieme una
“paideia” per il nuovo millennio, che
riporti l’educare alla sua radicale centra-
lità, ripartendo da una rifondazione
antropologica, che restituisca l’uomo a se
stesso e ai suoi compiti fondamentali. E’
importante riscoprire, all’interno delle
dinamiche pedagogiche ed educative, il
valore di una antropologia dialogale, che
sappia orientare ogni soggetto all’espe-
rienza dell’incontro, dell’accoglienza,
alla relazione profonda (M. Buber).
L’epifania dell’altro (E. Levinas), che
irrompe con il suo volto, fa scoprire la
bellezza e la responsabilità di essere con
gli altri e per gli altri. 
Solo così l’esistenza umana si rivela
come dono e compito.




