Luigi Alici

Uomo e NATURA

ripensare la sfida
ambientalista

1. Dalla tragicita al disincanto

acqua, che chiamano bio-
sfera (...). Se la civilta
occidentale vorra soprav-
vivere dovra mutare

: bile, che sarebbe davvero difficile esagerar-
i ne la drammaticita e in larga misura inuti-
«Diretta conseguenza della nostra tecnolo- :
gia agricola e industriale & la rapida dege-
nerazione dell’unico luogo dove per noi &
possibile vivere: quella sottile striscia, aria :

4

le ricordarne le dimensioni obiettivamente
allarmanti.

Vorremmo piuttosto, in questa sede tenta-
re di individuare alcune motivazioni cultu-
rali che sono alla base di
quel complesso movi-
mento di denuncia attiva
del fenomeno che va
sotto il nome di ambien-

atteggiamento rispetto a

molte importanti questio- Nen‘fl ﬁlos?ﬁa talismo, per accertare se
ni. L'unico punto da discu- ambientalista e in quale misura esso
tere & quanto radicali la rilevazione tenda a irrigidirsi in
dovranno essere questi scientifica ideologia, cioé in una

cambiamenti»!, Con queste
parole il filosofo australia-
no John Passmore apre un
celebre libro, nel quale
mette in guardia sulle
responsabilita dell'uomo
nei confronti della natu-
ra, invitando a riconosce-
re la complessita della
questione ambientale: «I
problemi ecologici - scrive
- sono problemi sociali,
non problemi scienti-
fici»2, nel senso che chia-
mano in causa un insie-
me di fattori, di natura
economica, morale, politi-

del problema viene
integrata entro idee
politiche,
etiche, educative,
che toccano la vita
della persona
chiamando in causa
la globalita del suo
rapporto con la natura

4

forma di sapere unilate-
rale e tendenzialmente
mistificante, rispetto al
quale considerare alcune
linee di impegno educati-
vo.

I1 fenomeno dell’emer-
genza ambientale & il
prodotto di una serie
complessa di fattori e il
primo passo da compiere
per affrontare in modo
concreto e realistico il
problema consiste pro-
prio nel riconoscerne la
complessita e ricercarne
la radici culturali, evi-

ca, oltre che, ovviamente scientifica e tec- ; tando la tentazione semplificatrice, e pro-

nologica.

La crisi ecologica & ormai un fatto cosi con- :

prio per questo settoriale, se non addirittu-
ra settaria , di invocare utopistiche scorcia-

cretamente tangibile, oltre che documenta- : toie operative, giocando sull’'onda emotiva

PROPOSTA EDUCATIVA n.1



di proteste irrazionali e in ultima analisi :
i tamente operativa, soprattutto a livello
La scienza ecologica da qualche decennio ;
sta denunciando effettivamente una serie :
di problemi macroscopici, dai quali provie- :
ne una minaccia globale per il futuro della :
biosfera: essi riguardano I'inquinamento :
ambientale propriamente detto; del rispar- :
mio delle risorse naturali per il consumo :
delle generazioni future; la preservazione :
di aree della superficie terrestre non anco-
ra compromesse dall’opera dell’uomo; la :
protezione di alcune specie in pericolo di !

ideologiches3.

estinzione; la crescita e
distribuzione della popola-
zione sulla terra.

Tali problemi scaturiscono
da un ventaglio di questioni
organicamente interdipen-

2

vare strumenti politici per rendere concre-

sovranazionale, una nuova legislazione
ecologica.
Certo il problema del cosiddetto buco
dell’ozono, della deforestazione, delle scorie
nucleari o del riciclaggio dei rifiuti assumo-
no valenze di volta in volta specifiche e la
ricerca delle cause esige competenze spe-
cializzate.
Ma il riconoscimento della complessita alla
fine puod indurre reazioni opposte: o deter-
minare un effetto paralizzante, ingeneran-
do una sorta di rassegna-
zione fatalistica, che man-
tiene inalterati atteggia-
menti di consumismo e di
indifferenza, o al contrario
accendere forme di denun-

denti e proprio per questo Stritolato cia generalizzata e intran-
capaci di scatenare una spi- dalla logica sigente, che rifiutano di
rale incontrollabile di effetti passare attraverso la «via
perversi, destinati ad pura.mente lunga» del confronto e dello
aumentare vertiginosamen- funzionale studio, imboccando la scor-

te nel medio e lungo perio-
do, secondo una legge
d’accumulo in base alla
quale anche i pia piccoli
errori nel tempo si somma-
no, potenziandosi recipro-
camente.

Si tratta, per di piu, di una
rete di fenomeni alquanto
eterogenei, che esigono
indagini obiettive e mirate,
condotte secondo metodologie di ricerca e
strategie di intervento profondamente dif-
ferenziate. Perfino sul piano scientifico, del
resto, prima ancora che su quello politico,

e strumentale
dell'avere, 'uomo
da padrone
diventa servo

*

ciatoia protestataria e
assumendo, in qualche
caso, i tratti di una conte-
stazione radicale.

Non a caso si & progressiva-
mente venuta approfonden-
do una linea di demarcazio-
ne tra ecologia e ambienta-
lismo: I’ecologia, intesa in
senso stretto, come discipli-
na scientifica, praticata

: nelle universita secondo metodologie di
! ricerca rigorose e ben delimitate, & da molti
! ritenuta come un approccio superficiale
: (shallow ecology), cui si deve contrapporre

appare controversa non solo la terapia, ma :
i considera il rapporto tra uomo e natura
: sulla base di un’appartenenza profonda e
: inscindibile.

i A partire da quest’idea allargata di ecolo-
: gia (che con Auer si potrebbe definire dot-
: trina della casa del mondo4), il movimento
i ambientalista ha elaborato una vera e pro-

addirittura la diagnosi del problema e la
possibilita di decifrarne la sintomatologia
piut vistosa.

A cio si aggiunge la difficolta obiettiva di
far collaborare discipline molto diverse,
alcune delle quali in via di costituzione, di
denunciare interessi economici colossali,

per i quali il persistere del problema in sé &
gia un grosso business; di avviare un ampio :
i qualche caso addirittura marginale) che
i viene integrato entro una serie di idee poli-
i tiche, etiche, educative , che toccano lo stile

ripensamento del ruolo della scienza, della
tecnologia e dell’economia nella delineazio-
ne di un nuovo modello di sviluppo; di tro-

una deep ecology, un’ecologia profonda, che

pria filosofia della vita, in cui la rilevazione
scientifica del problema ¢ un aspetto (in

PROPOSTA EDUCATIVA n.l



e le abitudini di vita della persona, configu- :
rando, inevitabilmente, anche la scala di :
valori e chiamando in causa la globalita del :
: mere all’'uomo stesso la consapevolezza

suo rapporto con la natura.

Nelle culture cosiddette «primitive» 'uomo :
viveva un rapporto ambivalente nei con- :
fronti dei fenomeni naturali, come qualcosa :
di fascinosum e insieme di tremendum, per :
usare le note categoriche con le quali
Rudolph Otto, interpreta I'esperienza reli- :
: potenza antropocentrica», si puo anche
L’atteggiamento magico-animistico, che :
sollecitava da parte dellindividuo una con- :
fidenza quasi istintuale con il grande :

giosa.

grembo della vita, si
modifica con il graduale
spostarsi del baricentro
culturale dal piano del
mito al piano del logos, di
quella razionalita che
diventera ben presto una
componente caratteriz-
zante della civilta occi-
dentale.

Proprio tale civilta, che
porta (sara bene ricordar-
lo) 'impronta chiara e
inconfondibile del pensie-
ro cristiano, & quello che
rendera possibile la nasci-
ta della scienza e della
tecnologia, determinando
una svolta profonda nella
storia dell'umanita.

11 progetto della scienza
moderna, che scaturisce,
con Galilei, dalla rivendi-
cazione di un metodo di
ricerca empirico-speri-
mentale autonomo e rigo-
roso, coltivando la pro-
messa di una instauratio
magna, come la chiamava

4

Parlare di “epoca
postmoderna”
equivale a prendere
le distanze da un intero
modello di civilta.
Entra cosi in crisi non
solo un paradigma
di “razionalita
mercantile”, ma l'idea
stessa che attraverso
I'esercizio
della razionalita
l'uomo possa
raggiungere
la conoscenza

2

Francesco Bacone, non pud non avere :
infatti una ricaduta sul piano antropologi- ;
co, offrendo gli strumenti tecnici per realiz- :
: necessariamente problematica, non appena
Si sviluppa su queste basi una vera e pro- :
pria cultura di tipo antropocentrico, che :

zare un antico sogno di onnipotenza.

tende a screditare sistematicamente ogni
visione del cosmo, nella quale il mondo
occupi una situazione intermedia tra il
mondo divino e quello animale, celebrando

PROPOSTA EDUCATIVA n.l

seseetrsssenene

piuttosto un sapere considerato come stru-
mento di trasformazione, di manipolazione,
di sfruttamento della realta, che fa assu-

sempre pit esplicita del ruolo di protagoni-
sta assoluto.

L’affermazione di questa cultura non e,
tuttavia, lineare e priva di contraddizioni;
in un certo senso, accanto al consolidarsi,
nell’epoca moderna, di una forma di «onni-

individuare una storia parallela, quella
delle «umiliazioni» che tale idea riceve:
dall’«umiliazione cosmologica», inflitta dal
sistema copernicano, a
quella biologica, prodotta
dal darwinismo, sino
all’«umiliazione psicolo-
gica», inflitta dalla sco-
perta freudiana del-
I'inconscio.

Tale contraddizione, che
porta a scontrarsi due
visioni antitetiche, I'una
protesa a proclamare
Ponnipotenza della ragio-
ne, l'altra la sua impo-
tenza, viene alla luce in
modo sempre piu esplici-
to ed insanabile nel pen-
siero dell’Ottocento. In
fondo, entrambi gli
orientamenti sembrano
figli di una medesima
pretesa: la pretesa di
affermare una autono-
mia ed egemonia assolu-
ta dell’uomo, in antitesi
alla visione cristiana
della vita. «Ma se il con-
cetto dell’'uomo e del-
'umanita stava in
un’originaria connessio-
ne con il cristianesimo, - osserva in propo-
sito Lowith, insistendo su questa contrad-
dizione - la semplice umanita diventera

sia privata del contenuto cristiano»5.

Nel momento stesso in cui il disegno antro-
pocentrico conosce dunque il suo acme, la
sua fase di massimo sviluppo tecnologico,
cresce anche I'avvertimento che tale pro-
getto culturale, incentrato sulla figura



dell'vomo dominatore, si sia ormai ritorto :
contro I'uomo stesso: quanto piu egli tenta :
di dominare la natura, tanto piut questo :
suo atteggiamento tradisce una condizione :
di schiavitu. Stritolato dalla logica pura- ;
mente funzionale e strumentale dell’avere, :
i cui 'archeologia del nostro pensiero - cosi

I'uomo da padrone diventa servo.

Gradualmente, allora, diventera sempre :

piu forte la rivolta contro
lo scientismo, ormai con-
siderato 1’erede ultimo
della civilta illuministica;
il suo assioma fondamen-
tale (il sapere & potere)
viene smascherato e
denunciato: il potere non
é piu soltanto una conse-
guenza del sapere, ma
viene vissuto come il suo
fine occulto. Le analisi
maturate, sin dagli anni
’40, nell’ambito della
Scuola di Francoforte,
sopratutto ad opera di
Horkheimer e Adorno,
avevano posto in guardia
contro I’«eclisse della
ragione» e il dilagare di
una razionalita puramen-
te calcolante e strumen-
tale, alla quale era legata
una perversa dialettica
dell<dlluminismo», in cui
il primato della ragione

critica, della demitizzazione e della liberta :
si converte nel suo opposto: nellirrazionali- :
smo, nella restaurazione dei miti, nel tota- :
: civilta, ponendo sotto accusa non solo la
Nello stesso tempo il messaggio nietzschea- :
no viene raccolto e radicalizzato dalle filo- :
sofie esistenzialiste, che s’affermano nella :
prima meta di questo secolo considerando :
I'uomo come un essere «gettato» nel mondo, :
: cantile», ma l'idea stessa della ragione, la
liberta sull’abbisso del nulla, riconoscendo- :
si come «inutile passione» (Sartre), si espli- :
citano coerentemente le premesse per la :
definitiva dissoluzione dell’ideale umanisti- :
: Il disincanto con cui si ridimensionano le
Una dissoluzione che, nell’ambito di alcune :
correnti strutturaliste, affermatesi a parti- :
re dagli anni Sessanta, assumera il signifi- :
cato di un congedo senza drammi e senza :

litarismo.

che si sporge nella sua esperienza di

Cco.

Oggi il rifiuto
della mediazione
si sposta piuttosto
sul piano del vissuto,
generando
atteggiamenti
di intolleranza
ideologica, forse
esteriormente meno
conflittuale, ma non
meno radicali sul piano
della cultura
e del costume

rimpianti: rispetto al tormento «romantico»
degli esistenzialisti per una ricerca assur-
da e nello stesso tempo irrinunciabile, con
distaccata freddezza si parlera ora di
«morte dell’uomo», tentando cosi di sbaraz-
zarsi di un’idea ritenuta «un’invenzione di

scrive Foucault - mostra agevolmente la
data recente e forse la
fine prossima»$.

2. L’equivoco
naturalistico

Questo processo di disso-
luzione tocca quindi, ine-
vitabilmente, le radici
del modello culturale
stesso della modernita,
della cultura, illuministi-
ca. Gran parte delle ana-
lisi, che in questi ultimi
anni cercano di interpre-
tare questi sintomi e
cogliervi un orientamen-
to di fondo, concordano
nel caratterizzare l'oriz-
zonte culturale contem-
poraneo come «epoca
post-moderna», nella
quale cioé compaiono i
primi segni della civilta
post-moderna, anche se
non emerge ancora chia-
ramente la fisionomia di un’epoca nuova.

Parlare di «epoca postmoderna» equivale a
prendere le distanze da un modello di

tecnica ma anche la scienza e perfino quel-
la razionalita che rappresentava lo stru-
mento di base per avviare il processo di
emancipazione dell’'uomo. Entra in crisi
non solo un paradigma di «razionalita mer-

convinzione che attraverso l'esercizio della
razionalita I'uomo possa raggiungere la
conoscenza di una comune natura, di
un’orizzonte di valori universali.

sintesi speculative della tradizione, ridotte
a «grandi narrazioni», alimenta nella stes-
so tempo una nuova nostalgia dell’origina-
rio, dell’incontaminato, dell'immediato. La

PROPOSTA EDUCATIVA n.1



polemica contro le degenerazioni della :

societa industriale e post-industriale non &
perd il fattore primario di mobilitazione: al

nologica s’inscrive all'interno di un nuovo

! primato del naturale sull’artificiale, che
i riconduce il problema antropologico nel piu

piano politico dello scontro subentra il :
: Si tende a guardare alla natura senza lo

piano esigenziale e privato del bisogno.

La critica delle istituzioni, nell’esperienza :
giovanile del ’68, non lasciava grandi mar- :
gini alla mediazione politica generando il :

corto circuito dell’utopia,
della rottura, della conte-
stazione «globale»; oggi il
rifiuto della mediazione,
che rappresenta un ele-
mento costante tra due
diverse ideologie, si spo-
sta piuttosto sul piano
del vissuto, generando
atteggiamenti di intolle-
ranza ideologica forse
esteriormente meno con-
flittuali, ma non meno
radicali sul piano della
cultura e del costume.

I1 bisogno di autenticita
vitale perde cosi ogni
fascino rivoluzionario,
assumendo contorni piu
ambigui: a livello indivi-
duale questo si manifesta
per lo piu in termini
emotivi, estetici, come

¢

Mentre si consolida
un modello di vita
sempre piu
disincantato, si fa
anche strada
la percezione di un
comune destino
dell’'umanita,
gravemente insidiata
da pericoli di ordine
planetario

4

espressione di una serie di bisogni imme- :
diati che la militanza ideologica avevano :
troppo a lungo represso; a livello sociale :
promuove atteggiamenti di freddo calcolo :
i della cosiddetta «ecologia della mente»,

utilitaristico.

Mentre dunque si va consolidando un :
modello di vita sempre pit: individualistico !
e disincantato, che riconosce solo bisogni :
immediati e respinge qualsiasi forma di :
idealitd progettuale, da un altro lato si fa :
strada la percezione di un comune destino :
gravemente insidiato da pericoli di ordine :
planetario che esigono urgente mobilitazio- :
: processo mentale - aggiunge -, guardate
: T'evoluzione biologica, guardate il processo

ne collettiva.
Si fa strada cosi un equivoco naturalistico:

I’armonia «buona» & semplicemente uno :
stato originario e immediato della vita e :
della natura, inquinato dal progresso e :
dalla cultura. L’ideologia ambientalista :

puo considerarsi, per molti aspetti, come :

una cifra paradigmatica di tale ambiguita:
la critica alla razionalita strumentale e tec-

PROPOSTA EDUCATIVA n.1

ampio ambito cosmologico.

schermo fuorviante di ideologie politiche o
di altre mediazioni culturali scientifiche,
considerandola un valore assoluto, salvan-
do il quale possiamo in
un certo senso salvare
noi stessi.

Sembra nascere allora
una specie di nuova
«religione della natura»,
in cui cercare la soddi-
sfazione di un bisogno di
salvezza che rischia
altrimenti di restare fru-
strato.

A differenza di altre
forme improprie di «reli-
gione profana», tuttavia,
qui il piano della «sal-
vezza» non & esterno
all’orizzonte della vita,
ma coincide con la sua
totalita; per questo, non
c¢’¢ nessuna distanza da
colmare, ad esempio
attraverso la lotta politi-
ca: occorre soltanto libe-
rarsi da falsi dualismi, da inutili astrazioni
concettuali, tornando a pulsare con il
ritmo stesso del «grande grembo».

Non a caso Gregory Bateson, il maestro

riconosce l'esistenza di un’unica «biosfera
dinamica», entro cui il processo mentale e
I’evoluzione biologica corrono secondo un
parallelismo che non ha bisogno, per essere
garantito, di nessun Artefice.

La mente infatti, secondo Bateson «&
immanente in certi generi di organizzazio-
ne delle parti»7; «se volete comprendere il

mentale»8.

Si generalizza cosi un pit ampio fenomeno
di rivolta antiumanistica: al rifiuto della
nozione di soggetto, ritenuta irrimediabil-
mente compromessa con la metafisica
moderna, si lega anche una forma di anti-
coscienzialismo, che nega l'esistenza di uno



10

spazio interiore privilegiato, in cui il sog- :
getto umano abbia un accesso intuitivo ed :
: figlio di un mondo, dal quale non potra mai
Qui, prima che l'idea umanistica, entra in :
crisi la possibilita di riconoscere I'identita :
stessa dell’essere umano, di segnare una :
linea di demarcazione non ideologica, ma :
razionalmente accreditata, tra mondo ani- :
i titd & costruita interamente dal passato;

evidente alla verita.

male e mondo umano.

Su queste basi viene teorizzata una sorta :
di transizione da una cultura antropocen- :
trica, che considerava 'uomo il centro, il :
signore del cosmo e il mondo un semplice :

strumento nelle sue
mani, ad una cultura bio-
centrica, per la quale
I'uomo & semplicemente
te un episodio, una forma

Dall’'uomo padrone incontrastato del
mondo della natura si passa all'uomo come

staccarsi in forme qualitativamente e cul-
turalmente giustificabili. L'uomo & un sem-
plice prodotto dall’evoluzione e della storia,
che la scienza ci aiuta a «<smontare» nei
suol meccanismi elementari; la sua iden-

ogni tentativo di progettare una civilta a
misura d’'uomo & un miraggio inconsisten-
te, ormai irremediabilmente demistificabi-
le.

«Alla domanda: “Che
cos’® un uomo”, possiamo
rispondere, senza paura
di sbagliare - asserisce
con sicurezza il biologo

biologica da considerare
all’interno di una realta
che ha valore in sé e nei
confronti della quale 1'uo-
mo stesso non pud ac-
campare nessuna pretesa
di supremazia.

Sia va cosi delineando un
generale arretramento di
tutta la tradizionale pro-
blematica umanistica,
ricondotta, in un certo
senso, dal rapporto fra

Si fa strada cosi
un equivoco
naturalistico:
Parmonia «<buona»
e semplicemente
uno stato originario
della vita
e della natura
inquinato
dal progresso
e dalla cultura

Henri Laborit - che & un
essere vivente e gli “amici
degli animali” vi diranno
che ogni essere ha dei
diritti. Chi lo ha deciso?
L’uomo, naturalmente
(...). L’'uomo, ignorando le
regole da applicare, le ha
inventate»%. Dunque, alla
fine, «c’¢ un solo diritto,
quello di vivere e di sen-
tirsi a proprio agio»10,
Oppure si potrebbero

umano e sovrumano alla
questione pregiudiziale
del confronto fra umano e
infraumano. Rispetto
all’atteggiamento illumi-
nistico, che interpretava la sfera:
dell'umano in rapporto al sovrumano, vale :
a dire in rapporto ad una dimensione uni- :
versale che oltrepassasse l'individuo (la :
Ragione, la Scienza, il Progresso, il Partito :
ecc.), oggl sembra di assistere ad un radi- :
cale rovesciamento di prospettiva: per com- @
prendere 1'uomo occorre ricondurlo alla :
sfera dellinfraumano, ciog, in un certo :
senso, all’indietro (il subconscio, il codice :
genetico, 'ambiente ecc.).
Di qui la tendenza, sempre piu pronuncia- :
ta in una certa pubblicistica divulgativa di :
area scientifica pili 0 meno seria, a ridurre
gradualmente, fino ad abolire del tutto, la :
differenza tra uomo e animale, interpre- :

tandola unicamente in termini funzionali.

| 4

ricordare le conclusioni a
cui giungono in Sorella
scimmia Gribbin e
Cherfas, i quali fondano il
rifiuto di ogni velleita
umanistica sulla tesi dell'affinita genetica
tra uomo e antropoidi: & «per pura arrogan-
za ed egocentrismo», scrivono i due autori,
che «J'uomo & portato a ritenersi qualcosa di
molto particolare e a porsi in qualche modo
al di sopra della natura: una delle manife-
stazioni piu sottili di questo modo di essere &
retrodatare il pit possibile le nostre origi-
ni»11,
Privilegiando quindi un'ottica naturalisti-

! ca si perde il significato e il valore del

«mondo umano»: rinunciando ad esercitare
un primato assoluto sulla natura, 'uomo
rischia anche di rinunciare alla propria
specificita e originalita. I1 mondo, allora,
non & piit per 'uomo, ma 'uomo & per il
mondo e 'unico criterio di valore sembra

PROPOSTA EDUCATIVA n.1



essere l'equilibrio ecologico dell’insieme :
: grande interesse, ma debbono, a questo

delle funzioni vitali.

Gli esiti di questa impostazione, sul piano
del costume, sono dinanzi agli occhi di tutti: :
I'opinione pubblica si mobilita pit per un
¢ pato, a nostro avviso, consiste nell’alterna-

balenottero in difficolta che dinanzi ad un

ricorso sistematico all’aborto; esiste maggio-
re sensibilita per il problema dei sacchetti di :
plastica che per una seria regolamentazione :
delle manipolazioni genetiche; il problema :
degli animali abbandonati raccoglie pii :
attenzione di quello degli immigrati; la con- :
danna a morte di due uomini in Cina per :

I'uccisione di un panda
lascia del tutto indifferen-
ti, quando non suscita un
moto di soddisfazione!

3. Un nuovo

Al rifiuto della nozione

cultura ambientalista sono profonde e di

punto, misurarsi con un’attenta opera di
discernimento.
L’equivoco principale che deve essere dissi-

tiva netta tra antropocentrismo e biocen-
trismo: & proprio vero, in altri termini, che
il rifiuto di una cultura antropocentrica
debba necessariamente comportare I'accet-
tazione di una visione naturalistica, in cui
alla fine l'identita stessa dell'uomo & messa
in questione?

L’'unico modo per reagire
a quello che Heidegger,
ha chiamato «I'imperiali-
smo planetario del-
l'uomo tecnicamente
organizzato» & davvero

discernimento di soggetto lassolutizzazione della
educativo si lega anche sfera biologica, ponendo
una forma le premesse per cancel-

Il movimento ambientali-
sta ha avuto il merito sto-
rico di sollevare dinanzi
all’attenzione dell’opinio-
ne pubblica un problema
indubbiamente grave e
complesso, mostrando, al
di 1a di un'ottica riduttiva
e settoriale, che esso
tocca i fondamenti stessi
della nostra cultura occi-
dentale ed esige un
approccio organico e glo-
bale.

Tuttavia, come abbiamo cercato di sottoli- :
neare, & impossibile passare dal piano
della rivelazione obiettiva e della pura e :
semplice analisi scientifica al piano della :
valutazione politica, morale, educativa
senza un'adeguata mediazione culturale, :
che sappia avvalersi di un motivato sup- :
i sformi la visione antropocentrica del rap-
Se viene meno la capacitad di mediare :
I'urgenza dei bisogni con un quadro antro- :
pologico di idee e di valori, allora & in :
agguato la scorciatoia dell’ideologia, che :

porto di riflessione critica.

semplifica i problemi, radicalizza le solu-

valore della persona umana nel cosmo.

Le opportunita educative implicite nella :

PROPOSTA EDUCATIVA n.l

di anticoscienzialismo,
che nega l'esistenza di
uno spazio interiore
privilegiato, in cui
il soggetto umano
abbia un accesso
intuitivo

lare il primato del valore
spirituale della perso-
na?

Tale equivoco puod assu-
mere le forme pia diver-
se: ad esempio la Com-
missione Paritetica
Ministero dell’Ambiente-
Ministero della Pubblica
Istruzione, a seguito di
un protocollo di intesa
che aveva l'intento di
promuovere 'educazione
ambientale nella scuola,
ha diramato qualche tempo fa una
Circolare Ministeriale (n. 49 del 4 febbraio
1989), nella quale, fra I'altro, si afferma
che 'educazione ambientale «deve stimola-
re negli studenti una particolare sensibi-
lita per i problemi legati all’ambiente, al
fine di creare una nuova cultura che tra-

porto uomo-natura in quella biocentrica
che considera I"uomo quale componente
della biosfera».

Un contributo di chiarificazione quanto

i mai opportuno ci & offerto dall’opera di un
zioni, evitando il confronto con una piu
ampia prospettiva intorno al senso e al :
i interesse, tenta di fondare un nuovo «prin-

filosofo di origini ebraiche, Hans Jonas, il
quale, in un’opera recente, di notevole

cipio responsabilita», consapevole dei peri-

11



12

coli insiti nel sopravvento dell’homo faber :
sull’homo sapiens, e dell'urgenza di dar :
vita ad una nuova «etica del futuro»: oggi :
infatti, egli scrive, «tremiamo nella nudita :
di un nichilismo nel quale il massimo di :
potere si unisce al massimo di vuoto, il :
massimo di capacita al minimo di sapere :
i trico. Del resto, I'intervento educativo ha

intorno agli scopi»i2.

Dinanzi a questa situazione, una vera e pro- :
pria «etica del futuro» impone, come primo :
dovere, che ci sia un futuro per 'umanita; e :
in tale dovere & contenuto, secondo Jonas, ;
anche il dovere di mantenere un futuro per :
la natura, poiché solo 'uomo, mettendo a
repentaglio se stesso, pudé compromettere :

anche il mondo della
natura.

Per questo «l'archetipo di
ogni responsabilita e
quella dell’uomo per
l'uomo»13; se esiste un
primato dell'uomo rispet-
to al mondo della natura,
tale primato si costituisce
in termini di responsabi-
lita, non di potere.
L’uomo infatti & superio-
re agli altri esseri viventi
in quanto & 'unico essere
che puo essere responsa-
bile anche per loro.

Detto in altri termini (e
su questo & d’accordo
anche Passmore): per
tutelare la vita degli ani-
mali non si debbono
attribuire loro dei diritti
(poiché ad ogni diritto &
correlato un dovere), ma
si deve riconoscere
all’'uomo il dovere di rispettarli.

L’autentica responsabilita, dunque, non :
presuppone una reciprocita di rapporto e :
nemmeno un calcolo utilitaristico; al con- :
trario, 'uomo si assume il massimo di
responsabilita proprio nei confronti di que- :
gli individui che si trovano nella condizio- :
ne di massima dipendenza. In questo :
senso, la responsabilitd dei genitori costi- :
tuisce, secondo Jonas, «I’archetipo di ogni :
responsabilita»14. 11 dovere dei genitori di :
raccogliere la promessa di vita che & pre- :
sente in un neonato (ma noi potremmo :

Oggi assistiamo ad un
radicale rovesciamento
di prospettive rispetto
allilluminismo: per
comprendere 'uomo
occorre ricondurlo alla
sfera dell’'infraumano,
cioe all'indietro
(il subconscio,

il codice genetico,
Pambiente, ecc.)

aggiungere in un feto) diventa la promessa
di un piu ampio dovere educativo, che rap-
presenta una priorita assoluta nell’orizzon-
te globale della vita.

La responsabilita dell'vomo per 'uomo cosi
intesa non rientra dunque in un paradig-
ma antropocentrico, né tantomeno biocen-

un senso proprio in quanto fa crescere
I'individuo sotto il profilo delle responsabi-
lita etiche, liberandolo dal pericolo di pro-
lungare il suo naturale egocentrismo in
una ideologia dell’avere e della sopraffazio-
ne, ma anche dall’illusione di credere che
basti staccare il piede dall’<acceleratore»
della tecnologia perché
certi equilibri alterati
possano ristabilirsi
quasi automaticamente,
cosi come non pud essere
automatica, guidata solo
da istintualita primarie,
la sua crescita e matura-
zione personale.

L’uomo ha sporcato, sac-
cheggiato, distrutto;
I'uomo deve ripulire, pre-
servare, conservare.
Un’educazione ambien-
tale non pud rinunciare
ad essere un’educazione
centrata sull’uomo; non
centrata sul potere
dell’uomo, bensi sui suoi
doveri di responsabilita
e di servizio. In tal senso
I’educazione ambientale
propriamente detta
appare come un capitolo
di un pit ampio e globa-

: le progetto educativo, che non si deve mai

mettere tra parentesi: ad essere coinvolto
in questa attenzione non sara infatti sol-
tanto ’ambiente naturale, ma anche
I’ambiente sociale, culturale, simbolico,
etico. Solo se il concetto di inquinamento si
dilata dal piano naturale al piano morale,
la promozione educativa potra essere vera-
mente promozione di tutto I'uomo, nella
globalita delle sue componenti.

Anche l'attenzione all’ambiente, senza per-
dere la concretezza di urgenze specifiche,
potra cosi trasformarsi in un’attenzione al

PROPOSTA EDUCATIVA n.1



cuore dell’'uomo, in un aiuto a meglio deci- :
frare gli atteggiamenti di base che egli ha
nei confronti della vita, poiché & a questo :
livello che si consuma il primo atto di:
aggressione. Pensare che in questo campo :
il problema sia solo «esterno» all’uomo e :
che lo sia possa fronteggiare e risolvere :
unicamente con atti e interventi «esterni», :
significa riproporre 'antica illusione che
Puomo possa liberarsi da se stesso, accon- :
tentandosi di ridursi a una cosa tra le cose. :
E’ unicamente su questa base che si pud :
vivere un’autentica comunione con gli altri e :
con il creato; il Concilio, individuando una :
qualche similitudine tra I'unione delle :
Persone divine e l'unione dei figli di Dio, ci :
ricorda: «questa similitudine manifesta che :
I'uomo, il quale sulla terra & la sola creatura :
che Dio ha voluto per se stessa, non pud :
ritrovarsi pienamente se non mediante un :
dono sincero di sé» (GS, 24). Il Papa lo ha §
sottolineato, tra I’altro, nell’Enciclica :
Mulieris dignitatem: «L’'uomo - sia uomo che :
donna - ¢ l'unico essere tra le creature del :
mondo visibile che Dio Creatore “ha voluto :
per se stesso”: & dunque una persona. L'esse- :
re persona significa: tendere alla realizzazio- :
ne di sé (...), che non pud compiersi se non

mediante un dono sincero di sé» (MD, 7).

In una prospettiva cristiana il primo obiet- :
tivo consiste allora nell’educare ad un ;
atteggiamento di «pace con il creato», che :

oo Ul

PROPOSTA EDUCATIVA n.1

alimenta il senso di una fondamentale
appartenenza; come ci ricorda S. Paolo:
«tutto & vostro: Paoclo, Apollo, Cefa, il
mondo, la vita, la morte, il presente, il
futuro: tutto & vostro! Ma voi siete di
Cristo e Cristo & di Dio!» (1 Cor 3,21-22).
«Se io penso che 'albero da me piantato -
commenta padre Polidoro - mi appartiene
come io appartengo a Cristo come Cristo
appartiene a Dio (certamente sempre
nell’analogia del modo), allora sorge in me il
canto di fratellanza per I'albero (frate albe-
ro) per il sole (frate sole), per le acque (sora
acqua), che con me, rendono lode a Dio»15.
Da questo punto di vista il credente non
potra considerare il mondo né come una
realta intrinsecamente spregevole, né, tan-
tomeno, come una specie di «contenitore»
neutro, all'interno del quale & stato calato
dall’alto il mondo estrinseco: quest’idea di
natura come realtd amorfa e indifferente
alla spiritualita va senz’altro superata a
favore del riconoscimento di un’interazione
profonda tra 'uvomo e Pambiente. Ma cid &
possibile riconoscendo il carattere fonda-
mentalmente morale di questo problema;
solo cosi, come ha ricordato Giovanni Paolo
II si potra promuovere una nuova «educa-
zione alla responsabilita ecologica»16, che
comporti un’autentica conversione dei
nostri modelli di pensiero e di comporta-
mento.

13



14

1 J. Passmore, La nostra responsabilitd per la natura,
Feltrinelli, Milano 1986, p. 19.

2 lvi, p. 67.

3 Un quadro generale della problematica, nella complessita dei
suoi fattori, si trova nell'opera di AA.VV., Physis. Abitare la
terra, a cura di M. Ceruti, E. Laszlo, Feltrinelli, Milano 1988. In
proposito cfr. Anche E. Mascitelli, Consulti per un pianeta
malato. A Proposito di «Phisis. Abitare la terra», in
«Fenomenologia e societa», XII,3 (1989). L'intero fascicolo &
dedicato al tema «Nuove filosofie della natura».

4 A. Auer, Etica dell'ambiente. Un contributo teologico al dibat-
tito ecologico, Queriniana, Brescia 1988, p. 5.

5 K. Lowith, Da Hegel a Nietzsche. La frattura rivoluzionaria del
pensiero del secolo XIX, Einaudi, Torino 1949, p. 460.

6 M. Foucault, Le parole e le cose. Un'archeologia delle scienze
umane, Rizzoli, Milano 1967, p. 414.

7 G. Bateson, Mente e natura. Un’unitd necessaria, Adelphi,
Milano 1984, p. 279.

8 Ivi, p. 290.

9 H. Laborit, La colomba assassinata, Mondadori, Milano
1985, p. 106.

10 Jvj, p.178.

11 J. Gribbin, J. Cherfas, Sorella scimmia, Mondadori, Milano
1984, p. 286.

12 H. Jonas, /I principio responsabilitd. Un’etica per la civilta
tecnologica, Einaudi, Torino 1990, p. 31.

13 Jvi p. 124

4 fvi, p. 128.

15 G. Polidoro, Cristianesimo e ambiente, Assisi 1990, pp. 37-
38.

16 Giovanni Paolo Il, Pace con Dio il Creatore. Pace con tutto il
Creato, Messaggio per la Giornata Mondiale della Pace, 1990,
n. 13.

INDICAZIONI BIBLIOGRAFICHE

Un approfondimento in chiave etico-filosofica & offerto
dalle opere di J. Passmore, La nostra responsabilits per la
natura, Feltrinelli, Milano 1986; A. Auer, Etica dell'am-
biente, Querinianan, Brescia 1988; S. Bartolommei, Etica
e ambiente. Guerini, Milano 1989; H. Jonas, Il principio
responsabilita. Un'etica per la civilta tecnologica, Einaudi,
Torino 1990; F. Mathews, The Ecological Self, Routledge,
London 1991, Utili riferimenti bibliografici sulle possibilita
di un'efica non antropocentrica sono riportati nel saggio
di J. Nida-Rtmelin, Etica ecologica, «Il Mulino», 37
(1988), pp. 768-785.

Un testo importante & il volume Man-environment and
development: towards a global approach, a cura di P.
Blasi e S. Zamagni, Nova Spes, Roma 1991, che riporta
gli interventi del IV Meeting di Premi Nobel con un discor-
so di Giovanni Paolo Il

Per le implicazioni teologiche cfr. J. Moltmann, Dio nella
creazione. Una dottrina ecologica della Creazione,
Queriniana, Brescia 1986; AAVV., Questione ecologica
e coscienza cristiana, a cura di A. Caprioli, L. Vaccaro,
Morcelliana, Brescia 1988. Considerazioni interessanti,
sviluppate dal punto di vista francescano, sono contenute
nel breve scritto di G.M. Polidoro, Cristianesimo e
ambiente, Porziuncola, Assisi 1990.

Per un approfondimento sul versante educativo si possono
consultare: AAVV., Tendences de l'education relative a
I'environnement, Unesco, Paris 1977; AAVV.,, Il progetto
Cee sull'educazione ambientale: una esperienza pedago-
gica europea, Le Monnier, Firenze 1984; E. Bardulla, M.
Valeri, Ecologia e educazione, La Nuova ltalia, Firenze
1975; F. Caruso, Educazione ambientale. Nozioni di
base, proposte metodologiche, schede didattiche,
Zanichelli, Bologna 1988.

PROPOSTA EDUCATIVA n.1



