
24 25

Cananzi, Gervasio,
Mastantuono, Monticone

A COLLOQUIO CON...

a seconda parte dello Studio che 
presentiamo in questo numero di 
Proposta Educativa, prende la forma 

del dialogo e del confronto. Il tema del rap-
porto Chiesa-mondo e della Laicità, sulla 
linea delle indicazioni Conciliari, rimane 
sempre al centro di una riflessione che non 
sembra mai conclusa, ma anzi si apre ver-
so nuovi scenari e nuove sfide poste da una 
società sempre più complessa, caratteriz-
zata da un accentuato pluralismo e dalla 
compresenza di visioni e culture diverse, 
ognuna delle quali esige di essere compre-
sa nelle sue profonde implicazioni, senza 
dogmatismi o riduzionismi.
Siamo anche di fronte ad alcune moda-
lità plurali di dare risposta al problema 
dell’impegno dei laici. Ancora una volta, 
le diverse anime del cattolicesimo sem-
brano interrogarsi secondo quali modelli 
ricostruire il rapporto con il mondo, la po-
litica, la democrazia: se privilegiare una 
scelta di separazione, fondata sul recupe-
ro di una identità forte, destinata tuttavia 
a generare forme di contrapposizione, 
oppure un modello in cui l’ispirazione re-
ligiosa diventa lievito e fermento per ani-
mare e rigenerare dal di dentro la stessa 
vita civile e democratica, attraverso cui 

ridisegnare un modello di società a partire 
dagli ultimi. 
Si tratta, ancora una volta, di intrapren-
dere la strada del discernimento pazien-
te, per leggere la storia che ci interpella e 
per avere strumenti di comprensione del 
presente e degli scenari di futuro: occorre 
coglierne i punti di forza e di debolezza, 
scoprire, attraverso «i segni dei tempi», le 
cose nuove che, anche a fatica, stanno na-
scendo e insieme progettare percorsi pra-
ticabili e condivisi di responsabilità. 
Intervengono nella riflessione: don Anto-
nio Mastantuono, Assistente Nazionale del 
Mieac e docente di Teologia pastorale alla 
Pontificia Facoltà Teologica Meridionale; 
Alberto Monticone, senatore nella XIII e 
XIV Legislatura e docente di storia con-
temporanea alla LUMSA di Roma; Raf-
faele Cananzi, avvocato dello Stato, già 
sottosegretario, presidente di «Agire poli-
ticamente»; Giuseppe Gervasio, avvocato.
Sono figure rappresentative del laicato 
cattolico: attraverso l’esperienza associa-
tiva – in qualità di Presidenti Nazionali 
AC – e l’impegno ecclesiale, politico, so-
ciale, civile e culturale, che li vede diret-
tamente coinvolti nella scena del nostro 
Paese, possono fornirci delle chiavi inter-

Essere laici: pellegrini e abitanti nel tempo

STUDIO/2

L

MARITAIN J., L’uomo e lo stato, Vita e Pensiero, Milano 1953.
NASO P., Laicità, EMI, Bologna 2005.
NICOLETTI M., Da Washington a Gerusalemme, in «Il Margine», 1(2001) pp. 3-9.
PERA M.-RATZINGER J., Senza radici: Europa, relativismo, cristianesimo, islam, Mondadori, Torino 20057.
PETRELLA R., Il bene comune. Elogio della solidarietà, Diabasis, Reggio Emilia 1997.
POMBENI P., Lo strano ritorno della questione cattolica, in «Il Mulino», 5(2004) pp. 813-822.
PONTIFICIO CONSIGLIO DELLA GIUSTIZIA E DELLA PACE, Compendio della dottrina sociale della Chiesa, n. 572, Libre-
ria Editrice Vaticana, Città del Vaticano 2004.
POSSENTI V., ‘68, il secondo Illuminismo, in «Avvenire», 17 agosto 2005.
ID., Bene comune, in BERTI E.-CAMPANINI G. (a cura di), Dizionario delle idee politiche, AVE, Roma 1993, pp. 32-42.
ID., Oltre l’illuminismo. Il messaggio sociale cristiano, San Paolo, Cinisello Balsamo 1992.
PRODI P., Il sacramento del potere. Il giuramento politico nella storia costituzionale dell’Occidente, Il Mulino, Bologna 1992.
ID., La sovranità divisa: uno sguardo storico sulla genesi dello «jus publicum europaeum», in «Ricerche di storia politica», 
2(2003), pp. 191-202.
RATZINGER J., L’Europa di Benedetto nella crisi delle culture, Cantagalli, Siena 2005.
ID., Fede Verità Tolleranza, Cantagalli, Siena 2003.
RATZINGER J.-HABERMAS J., Etica, religione e Stato liberale, Morcelliana, Brescia 2005.
RAWLS J., Una teoria della giustizia, Feltrinelli, Milano 2002.
RHONHEIMER M., La legge morale naturale: conoscenza morale e coscienza. La struttura cognitiva della legge naturale 
e la verità della soggettività, in AA.VV., Natura e dignità della persona umana a fondamento del diritto alla vita. Atti 
dell’Ottava assemblea generale della Pontif icia Accademia per la vita, 25-27 febbraio 2002, Libreria editrice Vaticana, 
Città del Vaticano 2003, pp. 125-158.
ROMANATO G., La Chiesa e lo Stato laico, in AA.VV., Religione e potere, Marietti, Torino 1981, pp. 9-86.
ROMANO S., Prefazione, in AA.VV., Rapporto sulla laicità…
ROVEDA P., Progetto esistenziale e ricerca di signif icato, Vita e Pensiero, Milano 2005.
RUGGIERI G., Una religione civile europea, in «Concilium», 2(2004) pp. 118-128.
RUSCONI G.E., Come se Dio non ci fosse. I laici, i cattolici e la democrazia, Einaudi, Torino 2000.
ID., Un’etica per tutti, in «La Stampa», 25 giugno 2005.
ID., Religione civile e identità italiana, in «Il Mulino», 5(2003) pp. 832-838.
ID., Possiamo fare a meno di una religione civile?, Laterza, Roma-Bari 1999.
SCOPPOLA P., La democrazia dei cristiani. Il cattolicesimo politico nell’Italia unita. Inter vista a cura di Giuseppe 
Tognon, Laterza, Roma-Bari 2005.
ID., Il ritorno della religione e il pericolo del conflitto, in «La Repubblica», 10 novembre 2004.
SARKOZY N., La Republique, les religions, l’ésperance, Cerf, Paris 2004.
SEN A., La democrazia degli altri. Perché la libertà non è un’invenzione dell’Occidente, Mondadori, Milano 2004.
ID., Identità e violenza, Laterza. Roma-Bari 2006.
STARK R.-INTROVIGNE M., Dio è tornato, Piemme, Casale Monferrato 2003.
TOSO M., Democrazia e libertà. Laicità oltre il neoilluminismo postmoderno, Libreria Ateneo Salesiano, Roma 2006.
ID., Per una laicità aperta. Laicità dello Stato e legge naturale, Lussografica, Caltanissetta 2002.

PROPOSTA EDUCATIVA 2/07 PROPOSTA EDUCATIVA 2/07



26 27

pretative per meglio comprendere i pro-
blemi in gioco. Capire, cioè, in che modo i 
laici credenti sono chiamati ad affrontarli e 
quali passi intraprendere per rivitalizzare 
il tessuto morale e il dialogo interculturale, 
come vie maestre di ricomposizione della 
vita religiosa, politica e sociale nel nostro 
Paese e di superamento del conflitto per-
manente che sembra ormai caratterizzare 
il sistema delle relazioni. Perché, ancora 
oggi, pur nel contesto di una mutata stagio-
ne, ai Laici viene chiesto di essere testimo-
ni credibili di una duplice fedeltà, a Dio e 
all’uomo e di vivere il Vangelo servendo la 
persona e la società, con la consapevolez-
za di essere profondamente, assieme agli 
altri, «pellegrini e abitanti del tempo».
Ecco le risposte che gli intervistati hanno 
dato alle nostre domande.

Ci sembra importante avviare la conversa-
zione facendo memoria delle ragioni profonde 
che impegnano il laico cristiano a non rima-
nere prigioniero di una spiritualità disincar-
nata, ma a relazionarsi tutti i giorni con la 
storia e con le vicende complesse del mondo. 
Il Concilio Vaticano II ha richiamato tutti 
a dare testimonianza dell’amore di Dio per 
l’uomo, per ogni uomo. La strada è quella del 
dialogo, della condivisione, della misericor-
dia. Chi non ricorda la Lettera a Diogneto 
o l’incipit della Gaudium et Spes: «Le gioie e 
le speranze, le tristezze e le angosce degli uo-
mini d’oggi, dei poveri soprattutto e di tutti 
coloro che soffrono, sono pure le gioie e le spe-
ranze, le tristezze e le angosce dei discepoli di 
Cristo, e nulla Vi è di genuinamente umano 
che non trovi eco nel loro cuore… Perciò la 
comunità dei cristiani si sente realmente e in-
timamente solidale con il genere umano e con 
la sua storia».

Don Antonio Mastantuono

Sin dagli inizi, la dimensione storica del 
suo annuncio alimenta uno scambio in-

tenso fra cristianesimo e situazione tem-
porale. Come risulta dalla testimonianza 
neotestamentaria, già nell’esperienza 
della prima comunità apostolica il tempo 
appare quale ordito nel quale si inscrive 
la trama dell’avvenimento cristiano. Gli 
sviluppi del cristianesimo, poi, mostra-
no tracce importanti di un costante for-
te confronto con il contesto epocale che 
assume il ruolo, in certo qual modo, di 
interlocutore dell’annuncio evangelico. 
Nell’ottica cristiana, il tempo presente 
costituisce l’unica possibilità data alla 
testimonianza dei credenti e alla missio-
ne della Chiesa perché realizzino in pie-
nezza la propria vocazione. In vista della 
testimonianza al Vangelo da vivere nella 
storia, le modalità secondo cui l’uomo 
percepisce il tempo e la realtà del momen-
to diventano motivo di attenzione e di va-
lutazione da parte della comunità cristia-
na. La comprensione del tempo appare 
strutturalmente implicata nel costruirsi 
del cristianesimo stesso, il quale viene a 
configurarsi in corrispondenza con le si-
tuazioni che caratterizzano i diversi mo-
menti della storia dell’uomo, tanto che è 
possibile individuare figure distinte, tem-
poralmente determinate, di cristianesimo. 
Una duplice dinamica – dialetticamente 
interagente – di contatto/coinvolgimento e 
di presa di distanza, percorre tale approc-
cio cristiano al tempo. Se, infatti, per un 
aspetto il messaggio evangelico presenta 
una singolarità e comporta una definitivi-
tà che abbracciano e superano il decorso 
della storia umana, per un altro aspetto 
la destinazione temporale dell’annuncio 
cristiano stabilisce una connessione de-
terminata con il momento storico in cui 
prende corpo. È la natura stessa del cri-
stianesimo, compimento dei tempi e pro-
clamazione nel tempo – così come emerge 
dall’intreccio tra escatologia e storia – a 
generare la complessità della relazione al 
tempo. E la necessità di comporre questi 

due elementi, nella storia e oltre la storia, 
non è esente dal pericolo di introdurre 
distorsioni nell’iniziativa cristiana. L’es-
sere l’annuncio cristiano per tutti i tempi 
può insinuare la relativizzazione del mo-
mento storico, prospettando una sostan-
ziale astrazione del messaggio cristiano 
rispetto al contesto particolare. D’altro 
lato, il realizzarsi di una figura di Chiesa 
in un momento storico determinato può 
indurne un consolidamento capace di far 
dimenticare la trascendenza del messag-
gio rispetto ai singoli tempi: l’assolutiz-
zazione di una figura di chiesa ostacola 
il necessario aprirsi al superamento della 
forma storicamente assodata.

Possiamo, dunque, dire che i tempi e le con-
tingenze storiche, come nel passato anche 
oggi, esercitano una certa pressione sul vi-
vere cristiano, condizionando le modalità 
di «traduzione» del messaggio in rapporto 
ai cambiamenti culturali e allo «spirito del-
l’epoca»?

Don Antonio Mastantuono

Sì, anche se, nonostante obiettive difficol-
tà e rischi, l’apprezzamento del tempo e 
della sua rilevanza per l’attuazione del-
l’annuncio cristiano resta istanza impre-
scindibile per l’agire credente che, fondato 
sull’evento dell’Incarnazione, ne ha insita 
in sé – sia pure con livelli diversi di consa-
pevolezza – la percezione. Livelli diversi, 
lungo l’arco della storia, sino all’oggi in cui, 
soprattutto sull’onda del Vaticano II e dei 
motivi del «rapporto Chiesa-mondo» e dei 
«segni dei tempi», l’istanza del raccordo 
alla realtà storica conosce un’evidente ac-
centuazione di interesse. L’accresciuta at-
tenzione alla struttura storica della Chie-
sa rafforza il convincimento che essa si dà 
come corpo storico e presenta un profilo 
storicamente determinato. In quanto con-
segnate alla storia, la forma e le modali-

tà del vivere cristiano non sono date una 
volta per sempre, ma devono fare i conti 
con la propria temporalità: nel convinci-
mento, consapevole o preriflesso, di una 
identità continuamente da recuperare, se-
condo la metafora dell’edificio sempre da 
edificare o della Chiesa sempre da rifor-
mare. Gli avvenimenti della storia, con le 
loro accelerazioni o rallentamenti, posso-
no insistere su questo compito o assopirlo 
nell’ovvietà: condizionarlo, dunque, non 
costituirlo.
Di fatto i tempi 
hanno eserci-
tato ed eserci-
tano pressioni 
non indiffe-
renti sul vivere 
cristiano, con-
d iz ionando -
ne le confi-
gurazioni: la 
«traduzione» 
del messaggio 
biblico nella 
vita varia ed 
è variata in 
concomitanza 
con il muta-
re dei tempi, 
della cultura, 
dello «spirito 
dell’epoca». I 
profondi mu-
tamenti socio-culturali del nostro tempo 
sollecitano, quindi, l’intelligenza credente 
a interrogarsi sul proprio essere Chiesa e 
sulle forme del vivere cristiano. L’intuizio-
ne è presente nella coscienza ecclesiale ed 
emerge nel Vaticano II: emblematicamen-
te là dove la Gaudium et spes parla di uno 
«scambio» fra chiesa e mondo e riconosce 
la necessità per la Chiesa di una continua 
maturazione sulla scorta «dell’esperienza 
dei secoli». L’orizzonte della Chiesa deve, 
allora, essere aperto anche alla percezio-

Sin dagli inizi, 

la dimensione 

storica del 

suo annuncio 

alimenta 

uno scambio 

intenso fra 

cristianesimo 

e situazione 

temporale

PROPOSTA EDUCATIVA 2/07 PROPOSTA EDUCATIVA 2/07



28 29

ne di ‘altro’ rispetto a sé e all’annuncio 
in cui essa si riconosce: una presenza da 
sentire non come incombente e minaccio-
sa ma come stimolante e benefica e, dun-
que, ‘provvidenziale’. Il convincimento 
con cui papa Giovanni XXIII, nel discor-
so inaugurale del Vaticano II, prende le 
distanze dai «profeti di sventura » e legge 
il «presente ordine storico» quale tempo di 
ingresso in un «nuovo ordine » di rapporti 
umani, attuato dalla Provvidenza e messo 
in opera dagli uomini anche al di là della 
loro consapevolezza e delle loro attese, 
appare oggettivamente paradigmatico per 
l’atteggiamento credente nei confronti del 
tempo presente. Rimossa la superficialità 
dell’ignoranza e sconfessata la sterile de-
precazione, il credente si confronta con il 
momento attuale alla luce della fede e si 
sforza di porre il proprio agire in sintonia 
con le tracce dell’opera di Dio riconosciu-
te nella creazione e nella storia. 

Forse, oggi, per ritrovare le strade nuove da 
percorrere, senza arroccamenti e fughe, è in-
dispensabile rimettere al centro il tema del 
«discernimento» e della «corresponsabilità».

Don Antonio Mastantuono

È proprio così. La vicenda cristiana corre 
il rischio di risultare meno comprensibi-
le, proprio sotto il suo profilo specifico, 
se colta a prescindere dall’aggancio con 
tempi e momenti. La Chiesa, infatti, com-
prende se stessa in riferimento al mondo e 
concorre a determinare il tempo presente 
senza peraltro essere in grado di plasmar-
lo radicalmente secondo le proprie istan-
ze, riconoscendo che la situazione data 
nell’oggi è situazione voluta dal Signore 
della storia. Il suo interagire con la storia 
è insieme testimonianza della sovranità 
del Signore sulla storia e confessione che 
la Chiesa nella storia non decide assoluti-
sticamente su ogni questione, ma è ricon-

dotta dalla storia all’obbedienza al suo Si-
gnore. Di qui la necessità di un’attenzione 
puntuale alle dinamiche presenti nel po-
polo di Dio e nel tempo per una autentica 
valorizzazione cristiana dei fenomeni che 
caratterizzano l’esperienza di fede, oltre 
la ripetizione e i luoghi comuni. Gli stretti 
intrecci di vita cristiana e condizioni sto-
riche interessano a tutto campo il vivere 
cristiano: ci si può chiedere se, sul piano 
dei fatti, non ci siano cambiamenti nella 
Chiesa sollecitati e/o quasi forzati dalla 
necessità del momento. Sono gli interro-
gativi che sorgono dall’osservazione più 
ampia, e a volte generica, che denuncia il 
perenne ‘ritardo’ della Chiesa sui tempi: 
denuncia del fatto che la Chiesa arriva 
sempre tardi, e dunque invito esigente a 
‘stare nel tempo’, anzi, ad ‘anticipare i 
tempi’, per non perdere per strada – di vol-
ta in volta – gli operai, le donne, in genere 
la modernità, in una rincorsa senza fine 
del tempo – di volta in volta – ‘presente’. 
E, subito, a seguire, il tema – sempre ab-
bondantemente presente nella realtà ec-
clesiale, che subentra o si oppone a quello 
della ‘nequizia dei tempi’ e della sua de-
nunzia – della «la sfida dei tempi» e della 
necessità per la Chiesa di accettarla. Co-
munque si muova, l’esperienza credente 
si imbatte nel tempo presente ed è costret-
ta a prendere posizione nei suoi confronti, 
e dunque a darne un’interpretazione en-
tro l’orizzonte della fede cristiana. Il mo-
mento storico impegna l’iniziativa cristia-
na a riformularsi sulla base degli elementi 
emergenti nella situazione stessa: di qui la 
necessità di una lettura degli scenari entro 
cui se ne dispiega l’esperienza. Un eserci-
zio attento in cui entra in gioco la nostra 
capacità di essere fedeli a Dio e alla sto-
ria che va sotto il nome di discernimento 
comunitario: «espressione dinamica della 
comunione ecclesiale e metodo di forma-
zione spirituale, di lettura della storia e di 
progettazione pastorale…».

Le profonde trasformazioni nel campo poli-
tico, sociale e culturale, che caratterizzano 
il nostro tempo, hanno provocato la crisi dei 
paradigmi tradizionali, che garantivano va-
lori generalmente condivisi. L’uomo di oggi si 
trova spesso disorientato, senza punti di ri-
ferimento, chiuso in un individualismo che 
rende difficile la ricerca del bene comune e 
dell’impegno per la convivenza democrati-
ca.

Raffaele Cananzi

Nella considerazione di una autorevole 
caratterizzazione del nostro tempo come 
«magnifico e drammatico», oggi si potreb-
be forse caratterizzarlo come «più dram-
matico e meno magnifico» nel senso che 
gli elementi negativi si percepiscono come 
preponderanti rispetto a quelli positivi. 
L’ottica è sempre quella della percezione 
umana; quale sia, poi, l’effettiva realtà 
nella dimensione della storia della salvez-
za non spetta a noi stabilirla né abbiamo il 
metro utile a misurarla. Direi, perciò, che 
sembrano più evidenti gli elementi negati-
vi in una società che, comunemente, si as-
sume segnata dall’incertezza, dalla com-
plessità e che mostra di essere «liquida» 
non avendo solidi punti di riferimento. Un 
semplice sguardo al livello mondiale, sotto 
il profilo della affermazione e della tutela 
dei diritti umani, indica: la permanenza di 
conflitti bellici di notevoli proporzioni; la 
estesa persistenza di due antichi drammi 
quali la fame e l’analfabetismo; la virulen-
ta emergenza di una questione ambienta-
le con risvolti climatici disastrosi dovuti 
all’eccessivo calore, alle inondazioni, al 
moltiplicarsi degli uragani, alle vastissime 
distruzioni dei maremoti che incontrano 
le città appena al di là della linea di batti-
gia; la piaga della corruzione che corrode 
i commerci internazionali, molti governi 
delle nazioni in via di sviluppo, le rela-
zioni finanziarie e contribuisce a rende-

re sempre più ampio il divario fra ricchi 
e poveri; il deterioramento della tutela dei 
fondamentali diritti dell’uomo a causa di 
varie crisi istituzionali: il permanere di 
democrazie autoritarie o di regimi semi-
dittatoriali (Russia e Cina), di insuperabi-
li caste sociali solo abolite nelle leggi e non 
nella realtà (India); la crisi delle più an-
tiche democrazie occidentali con la ridu-
zione della politica – e, dunque, dei diritti 
politici civili e sociali – a variabile dipen-
dente dall’economia e dalla tecnocrazia e 
con una mera cornice formale di regole 
democratiche che bilanciano i poteri ma 
non sono idonei ad esprimere e attuare i 
valori fondativi della democrazia. Il qua-
dro mondiale non è confortante.
Un grande segno di speranza e, dunque, 
un elemento eminentemente positivo, mi 
sembra che possiamo individuarlo nella 
crescente coscienza mondiale, di governi e 
di popoli, per uno sviluppo sostenibile e so-
lidale nel sempre più profondo anelito di 
pace che i popoli mostrano. Se volgiamo lo 
sguardo sul quadrante europeo mi pare 
che in questo passaggio storico sia diffi-
cile individuare un elemento di sviluppo 
positivo. L’economia europea tira e incide 
nel mondo. Allarga l’Europa «sazia» ma 
non esclude sacche di arretratezza e di 
povertà (Paesi dell’Est e Mezzogiorni) 
così come non esclude problemi di disoc-
cupazione e di insufficienti tutele sociali. 
Il processo verso l’Unione politica è fermo 
e di questo soffrono i più deboli e soffre 
pure la capacità di incidere seriamente 
nelle questioni di politica mondiale e di si-
curezza internazionale. L’Europa, infine, 
verso il mondo in via di sviluppo potrebbe 
ben attuare politiche più solidali e assai 
più consistenti.
In Italia alla persistente e inquietante que-
stione meridionale (criminalità organiz-
zata – illegalità diffusa – disoccupazione 
– mancato ricambio della classe politica 
nazionale e locale) si aggrega una questio-

PROPOSTA EDUCATIVA 2/07 PROPOSTA EDUCATIVA 2/07



30 31

ne settentrionale che alla dimensione eco-
nomica accompagna una assai turbolenta 
dimensione istituzionale che tocca le ra-
dici della nostra convivenza democratica. 
Tale dimensione si inserisce con forza 
nella più vasta crisi istituzionale che si 
può verificare nella difficoltà di legiferare 
del Parlamento, di decidere del Governo, 
di celebrare processi in tempi ragionevoli 
da parte della magistratura, di assicurare 
un serio ed equilibrato pluralismo infor-
mativo, di avere governi locali sani ed effi-
cienti. Del pari evidente è una crisi politica 
(legge elettorale e rappresentanza politi-
ca – autoreferenzialità dei partiti politici 
che esercitano un estesissimo potere non 
per il radicamento popolare ma in virtù 
dei condizionamenti di cui sono capaci le 
oligarchie partitiche – delusione di molti 
cittadini che agli altissimi costi della politi-
ca oppongono i bassi redditi da loro perce-
piti). Le cosiddette «privatizzazioni» mal 
attuate in alcuni settori non hanno porta-
to singolari benefici alle classi più deboli. 
La crisi sociale tocca le famiglie, la scuola, 
la ricerca, la casa, il lavoro, la previdenza 
e, in alcune regioni, la sanità.
Il nostro Paese mostra segni di stanchezza, 
di delusione, di stagnazione. Alcuni fonda-
mentali valori della Costituzione (solidarie-
tà ed eguaglianza) stentano a diventare 
«vissuto» nell’estenuante e pervicace con-
flitto politico che, senza una fondamentale 
base di valori condivisi, non è espressione 
di democrazia ma può essere fattore desta-
bilizzante del processo democratico.
Si può forse dire che questa crisi etica, di 
etica personale e di etica pubblica, sia a 
fondamento, come causa o concausa, delle 
altre crisi.

Quali possono essere le coordinate per com-
prendere meglio alcuni aspetti del nostro tem-
po e cogliere, pur tra tante contraddizioni, 
gli elementi di novità e di speranza sui quali 
esercitare il nostro impegno?

Raffaele Cananzi

Il quadro complessivo sarebbe estremamen-
te drammatico se non vi fossero compor-
tamenti da parte di istituzioni socio-politi-
che, di collettività, di singole persone che 
danno risultati eccellenti sul piano della 
ricerca, della sanità, dell’arte, del patri-
monio paesaggistico, storico e culturale, 
che operano un’azione costante con vasta 
gratuità, e spesso disinteressata, a favore 
delle zone o delle collettività più deboli 
(volontariato e fondazioni), che indirizza-
no verso forme nuove ed eticamente fon-
date di commercio e di competizione fra 
le imprese, che accrescono una cultura di 
condivisione e di pace.
L’Italia è in questo contesto internaziona-
le ed europeo, nazione aperta nel senso di 
recepire le correnti di pensiero, gli stili di 
vita, le dinamiche di modernizzazione ma 
anche di incidere, ora più ora meno, sulle 
medesime vicende.
La Chiesa italiana è chiamata, oggi, ad una 
grande opera di rievangelizzazione del 
Paese con riguardo non solo, e non tan-
to, a quelle che sul piano politico si chia-
mano «Questioni eticamente sensibili», 
ma alla rinascita di un cristianesimo della 
gioia e della responsabilità, dei grandi «sì» 
alla vita, alla famiglia, alla pace, all’amore 
vissuto per il prossimo e alla condivisione 
con i più poveri. La Chiesa deve essere, e 
apparire, distaccata dal danaro, dal potere 
e dal successo effimero che sono i tre gran-
di idoli del nostro tempo. Mentre si pone 
come grande segno di contraddizione, deve 
essere capace di dialogo, di ascolto-dialogo, 
con questa società complessa, di cui i bat-
tezzati sono tanti, i praticanti sono pochi, 
gli indifferenti sempre di più. Le caratteri-
stiche della Chiesa sottolineate dal Concilio 
Vaticano II non vanno soltanto richiamate, 
nei sempre tanti documenti, ma aspettano 
di incarnarsi concretamente nel cammino 
contemporaneo della Chiesa italiana.

razione. Oggi si scorgono elementi di no-
vità che possono alimentare la speranza 
e stimolare positivamente l’impegno. Fra 
i tanti ne segnalerei due: la diffusione, sia 
pure fra tanti tradimenti e violazioni, della 
sollecitudine per i diritti umani e la aspira-
zione a comunicare, a tenersi in contatto 
con vicini e lontanissimi. Nel primo caso 
politica, economia, cultura e azione socia-
le vanno sempre più assumendo i diritti 
umani a criterio del valore della propria 
attività; nel secondo il sistema informati-
vo multimediale apre spazi alla aspirazio-
ne dell’uomo 
contempora-
neo ad uscire 
dall’isolamen-
to, a conosce-
re altre socie-
tà, a stabilire 
una qualche 
relazione che 
superi i tan-
ti isolamenti. 
Naturalmente 
occorre trarre 
da tali poten-
zialità gli sti-
moli positivi, 
decidere di 
intervenire e 
di mettersi al 
servizio della comunità. 

La fatica che sperimentiamo è quella di 
vivere all’interno di situazioni spesso 
problematiche: la pluralità delle visioni, 
il relativismo, la mancanza di criteri per 
definire ciò che è bene e giusto esigono 
laici sempre più capaci di confrontarsi e di 
dialogare con tutti, a partire dall’umano 
fondamentale, per scoprire una verità 
da ricercare insieme e percorsi da 
condividere. Come diventare oggi compagni 
di viaggio? Con quale stile? Con quale 
«bisaccia»?

Queste connotazioni conciliari che vo-
gliono la Chiesa «segno e strumento di uni-
tà» non si adattano ad una diretta discesa 
in campo della Chiesa sul terreno delle 
scelte politiche. Queste scelte dividono e 
non uniscono. Alla Chiesa spetta costrui-
re coscienze di fedeli laici mature che, con 
loro responsabilità, scendono nell’agone 
politico per sostenere anche gli interessi 
della loro comunità ecclesiale ma nel qua-
dro democratico degli interessi collettivi 
generali, nel quadro del bene comune.
L’individuazione del bene comune non 
può prescindere da un chiaro rapporto fra 
etica – politica – economia, al cui centro è, 
appunto, una politica alta perché ispirata 
a valori veramente umani e perché capa-
ce di guidare i processi economici senza 
farsi irretire dai forti poteri che nel campo 
economico spesso si collocano.

Alberto Monticone

L’esperienza del disorientamento è comu-
ne a tutte le epoche, soprattutto in quelle 
che presentano accelerati elementi di mu-
tamento. Non ci si deve stupire se il nostro 
tempo genera l’impressione di aver perso 
i tradizionali punti di riferimento. Il fatto 
è che questi ultimi decenni hanno presen-
tato novità straordinarie in un susseguirsi 
rapido e travolgente: la rivoluzione co-
municativa e la conseguente e connessa 
globalizzazione segnano uno stacco netto 
rispetto al un passato recente, in maniera 
non dissimile da altri eventi radicali della 
storia, come le rivoluzioni politiche o so-
ciali, le invenzioni tecnologiche, la scoper-
ta dell’America ecc. L’umanità è sempre 
sollecitata a valutare la situazione nella 
quale viene a trovarsi e a rivedere e ag-
giornare il proprio cammino, senza inutili 
pessimismi e senza l’illusoria fiducia nel 
perenne inarrestabile progresso. Leggere 
i segni essenziali e veri dei tempi è la sfida 
costante che può far crescere ogni gene-

Leggere i segni 

essenziali e 

veri dei tempi 

è la sfida 

costante 

che PUÓ far 

crescere ogni 

generazione 

PROPOSTA EDUCATIVA 2/07 PROPOSTA EDUCATIVA 2/07



32 33

Alberto Monticone

Se il giudizio sulla realtà contemporanea 
non è a priori negativo, si può scorgere in 
ogni compagno di viaggio una porzione di 
verità e, pertanto, un qualche terreno co-
mune sul quale insieme costruire.
La pluralità delle visioni e lo stesso rela-
tivismo culturale ed etico non sono sola-
mente avversari contro cui combattere e 
dai quali difendersi, ma luoghi impervi nei 
quali si trovano persone che non trovano 
le vie giuste e in cui i laici cristiani sono 
chiamati a lavorare con coraggio e con sa-
pienza per se stessi e per gli altri. Mutano 
nel tempo gli ostacoli, può variare l’inten-
sità delle difficoltà, ma la condizione del 
cristiano è da sempre e sarà ancora quella 
del viandante in un paese diverso: il pas-
saggio è obbligato, anzi è la sfida della ma-
turità della fede e della carità.
Non occorrono né armature né protezio-
ni isolanti, ma semplicità e robustezza 
interiore. Ce l’ha insegnato il Maestro: 
poche cose da prendere, il sufficiente dal 
punto di vista umano, una forte carica 
evangelica sotto il profilo spirituale. L’an-
tico testo A Diogneto ne dà l’applicazione 
ancora oggi valida: essere pienamente cit-
tadini del mondo, con una carica interiore 
in più, avendo ben presente la mèta. Allo-
ra lo stile del cristiano è essenzialmente 
l’amicizia, la più grande e vera possibile 
dal punto di vista umano, in diretta pro-
porzione all’amicizia personale con il Si-
gnore. L’amicizia vince ogni relativismo 
ed è la premessa per la comune ricerca 
della verità.

Raffaele Cananzi

La formazione di fedeli laici con una ma-
tura coscienza cristiana implica capacità 
di fermentare con il Vangelo il variegato 
mondo culturale del nostro tempo. Que-
st’opera di fermentazione – luce, sale, lie-

vito – è possibile ad una duplice condizio-
ne: che vi sia nel cuore del credente una 
chiara passione per il Vangelo e una sua co-
stante penetrazione nel vissuto personale, 
e che vi sia una sufficiente conoscenza della 
realtà complessa e delle non poche proble-
matiche che in essa convivono. La plu-
ralità delle visioni, le relatività connesse 
con le forme democratiche che non sono 
i relativismi del nichilismo valoriale; la 
difficoltà di trovare condivisi parametri di 
riferimento circa la valutazione morale di 
comportamenti privati e pubblici; il pre-
ponderante individualismo che si esprime 
in utilitarismo, consumismo, edonismo; 
l’inquietante poco apprezzamento della 
propria vita e, talvolta, disprezzo della 
vita altrui (uso di alcolici e stupefacenti, 
guida sotto il loro effetto, sassi lanciati dai 
cavalcavia, neonati abbandonati non negli 
ospedali ma nell’immondizie, ecc.); la cre-
scente dimensione di illegalità (corruzio-
ne ai vari livelli, delitti contro la persona e 
contro i patrimoni pubblici e privati, eva-
sione fiscale, infortuni sul lavoro, lavoro 
nero, ecc.); queste e altre situazioni della 
nostra società contemporanea richiedono 
fedeli laici ben formati e impongono itine-
rari di apostolato, personale e associato, 
sia verso singoli che verso gruppi e comu-
nità dai contenuti chiari, con interlocutori 
mirati, con sensibilità umana e capacità 
dialogante idonee. Solo con «dolcezza e 
rispetto» e, dunque, senza arroganza e 
presunzione, riusciremo ad entrare in 
dialogo con tutti, dialogo fondato per noi 
sull’ascolto di Dio, dell’uomo e della sto-
ria nonché sul riconoscimento dell’altro, 
del suo volto e della sua personale storia. 
Non un malinteso dialogo ma un dialogo 
franco e coraggioso nel proporre la Verità 
da cui siamo posseduti e la ricchezza dei 
nostri convincimenti, senza avere la pre-
tesa che debbano essere accettati come le 
uniche verità o che debbano essere neces-
sariamente accolte. Non c’è dato, infatti, 

di conoscere ciò che, in definitiva, si rea-
lizza e si muove nel più profondo intimo 
del cuore umano. A noi è richiesto di fare 
la nostra parte nello stile dell’ascolto-dia-
logo, del riconoscimento, del rispetto e del 
coraggio.

L’emergenza di oggi è quella formativa. Cer-
tamente formare laici capaci di accogliere le 
sfide del nostro tempo, di assumersi piena-
mente l’impegno a partecipare alla costru-
zione della città degli uomini, impone scelte 
innovative nei percorsi di formazione della 
persona e dei gruppi. Potete offrirci qualche 
pista?

Giuseppe Gervasio

Il contesto che caratterizza questo no-
stro tempo è fortemente segnato dal 
pluralismo culturale e quindi da una va-
rietà di posizioni che toccano anche va-
lori essenziali e determinanti sui quali si 
basa il modo di vivere delle persone e le 
regole della convivenza delle società. In 
un simile contesto, è essenziale la ricer-

ca di un cammino costruttivo che sappia 
tessere rapporti tra le persone, riscopri-
re aspirazioni da condividere, obiettivi, 
anche parziali e temporanei, per i quali 
lavorare insieme, risalire a condivisi cri-
teri di fondo. Compiere un simile cammi-
no richiede un modo di porsi che si fon-
da su alcuni essenziali presupposti che 
devono essere vivi in quanti intendono 
effettuare quel percorso: il condividere, 
il sentirsi parte di un tutto, parte viva 
di un tempo, di una storia; l’accoglienza 
verso le persone di questo nostro tempo 
e quindi l’ascolto e l’apertura al dialogo; 
la fiducia nella verità che si attinge e si 
fa strada solo attraverso la riflessione e 
la persuasione, sempre nel rispetto della 
libertà delle persone; la viva attenzione 
al nostro tempo per discernere ciò che 
può giovare, nel concreto della situa-
zione, alle persone e al loro convivere 
come società.
Si sottolinea spesso e a ragione che 
l’emergenza di oggi è quella formativa: 
una delle ragioni di fondo può essere che 
i «luoghi» della formazione (le famiglie, 
le comunità e le aggregazioni ecclesiali, 
la scuola ecc.) spesso non sono luoghi 
dove è forte e preminente l’impegno per 
far crescere la persona nel condividere, 
nell’accogliere, nel dialogare, nel ricer-
care e nell’esercitare la persuasione, 
nel coltivare la libertà, nel leggere e di-
scernere la propria situazione, il proprio 
tempo per promuoverne il rinnovamen-
to.
Quando, sempre a proposito della emer-
genza formativa, si richiama l’esigenza 
di «ricucire il patto» dell’adulto con le 
nuove generazioni è necessario rendersi 
conto che gli spazi e i luoghi dove questo 
«patto» dovrebbe viversi sono senz’altro 
le famiglie, a partire dal rapporto genito-
ri/figli: ma è egualmente necessario ave-
re presente che nell’attuale situazione 
culturale della nostra società la famiglia, 

PROPOSTA EDUCATIVA 2/07 PROPOSTA EDUCATIVA 2/07



34 35

i genitori in larga misura, non sono in 
grado di rispondere a questa funzione di 
formare le nuove generazioni nel vario 
e disperso contesto culturale del nostro 
tempo. Da qui l’esigenza che il patto 
sia il «patto fra le generazioni » e venga 
promosso e assunto in un contesto più 
ampio, rivolto agli adulti e ai giovani, 
alle famiglie e alla società: un contesto 
che esige l’impegno sia delle istituzioni 
civili, sia della comunità ecclesiale, cia-
scuno per la sua parte, con le proprie 
caratteristiche e con il proprio stile; e 
in questo contesto si deve contribuire, 
in primo luogo, a mantenere un essen-
ziale filo conduttore tra le generazioni, 
la formazione delle persone alla libertà 
responsabile, in un disegno comune di 
solidarietà.

Come l’adulto oggi può ricucire il patto con 
le nuove generazioni, spesso descritte come 
ripiegate su se stesse, prive di slanci, in-
capaci di assumersi responsabilità a lungo 
termine. Quali spazi e luoghi di correspon-
sabilità?

Raffaele Cananzi

Per il rapporto generazionale mi parrebbe 
che una corretta impostazione della que-
stione impone di partire dal mondo degli 
adulti più che dal pianeta giovani. Quali 
siano i valori di riferimento di gran par-
te dei quarantenni e dei cinquantenni di 
questo tempo ho indicato già prima: dena-
ro; successo da enfatizzare e da mostrare 
come status symbol: piacere che mercifica 
il corpo umano; potere che sul piano po-
litico si gestisce per tutelare interessi di 
parte e solo raramente, soprattutto a li-
vello locale, per soddisfare bisogni comu-
ni e, dunque, realizzare il bene comune; 
egoismo e utilitarismo che giustificano 
anche violenza interpersonale, mancan-
za di responsabilità (incidenti stradali e 
comportamenti omissivi dei propri doveri 
di ufficio pubblico) illegalità diffusa (dalla 
corruzione nei grandi appalti e fornitu-
re alla sosta vietata nei grandi centri ur-
bani). Questo mondo adulto si presenta 
come modello e genera il clima comples-
sivo che viene percepito dall’adolescente 

mano a mano che diventa giova-
ne e, poi, giovane-adulto. Per i 
giovani non v’è una sana cultura 
alla quale riferirsi guardando il 
mondo adulto. Essi percepisco-
no che nel mondo adulto il senso 
morale non è argomento né che 
interessi né che interpelli; per-
cepiscono che la sfrenata liber-
tà degli adulti e la cura del loro 
individualismo e utilitarismo 
non genera certamente ideali 
né grandi né forti; lamentano 
che la loro generazione vive una 
dimensione di incertezza e pre-
carietà anche per le eccessive tu-
tele che gli adulti hanno assunto 
per loro, con grave dispendio di 
risorse finanziarie e ambientali, 
depauperando non poco le pros-

sime future generazioni; si adeguano, per 
fortuna non tutti ma in buona parte, a 
questa dimensione del «materiale» e del-
l’«individuale» perdendosi, talvolta, nella 
droga e nell’alcool pur di recuperare una 
dimensione di sogno, di ulteriorità, di al-
terità di cui, dentro, sentono profonda-
mente il bisogno. Questo quadro descrive 
le ombre del rapporto intergenerazionale. 
Qualche luce certamente c’è ma non vale 
a sminuire la forza delle condizioni nega-
tive.
Per il mondo adulto si impone il recupero, 
nella coniugazione del quotidiano, di al-
cuni valori: libertà responsabile e non 
sfrenata, uguaglianza da promuovere per 
tutti, solidarietà da realizzare a partire 
dalle situazioni più piccole e contingenti. 
Sono valori che stanno dentro il patrimo-
nio della moderna cultura di ispirazione 
cristiana e che appartengono alla migliore 
tradizione laica. I credenti a questi valo-
ri, per essere adulti credibili e propositivi 
per il mondo giovanile, devono aggiunge-
re i valori dell’amore gratuito e del perdono 
generoso che alzano di gran lunga l’oriz-
zonte valoriale e ridanno fiato e speranza 
alla coscienza giovanile. I giovani vedono, 
così, che anche oggi questo è possibile; e 
il loro spirito viene coinvolto, con entusia-
smo e generosità, verso mete più ambizio-
se e più alte. Solo una buona ripresa, per 
adulti e giovani sia a livello personale che 
comunitario, della dimensione spirituale e, 
per i credenti, soprannaturale garantirà la 
possibilità del percorso indicato. Questo 
nostro tempo – magnifico per il progres-
so scientifico e tecnologico nonché per 
lo sviluppo economico che deve allargar-
si all’intero globo – può diventare meno 
drammatico per il quotidiano di ciascuna 
persona solo se saprà tornare a considera-
re la bellezza della persona umana – sintesi 
vitale di corpo e spirito – nel rispetto della 
sua dignità e nella promozione delle sue 
risorse integralmente considerate. Uno 

slancio spirituale e morale è l’orizzonte 
contemporaneo per gli adulti; i giovani 
ne saranno fortemente e positivamente 
influenzati. Il dialogo parlato va accompa-
gnato con la testimonianza del vissuto; se 
no, per i giovani, è zoppicante e non ido-
neo a superare il vuoto esistenziale da cui 
spesso muovono.
Se non folgorati da Cristo e dal Vangelo, i 
giovani possono raggiungerlo passando 
dal «selvatico all’umano e dall’umano al 
cristiano». Il «selvatico» oggi non è tanto 
la violenza ma soprattutto l’indifferenza 
che rende il «cuore di pietra». Il mondo 
adulto ha il dovere morale, verso bambini 
e giovani, di svegliarsi, convertirsi e mo-
strare un «cuore di carne» di cui il nostro 
tempo ha veramente bisogno. 

Per il laico, la politica è il luogo della respon-
sabilità. Non si può stare alla finestra. Di 
fronte alle diverse proposte, alla crisi del-
l’autorevolezza delle istituzioni, in questa 
nuova ondata di antipolitica che sta cre-
scendo dal basso, come far maturare, il senso 
dell’impegno a costruire la comunità, il senso 
dello Stato, della legalità, del bene comune, 
della necessità di essere protagonisti del 
cambiamento?

Giuseppe Gervasio

Un’altra emergenza con cui è necessario 
misurarsi è quella dell’impegno politico, 
in un contesto storico che ha fatto proprio 
il metodo democratico e che è chiamato 
a mantenersi fedele ad esso: un conte-
sto che, peraltro, è connotato da un am-
pio pluralismo etico e culturale e da forti 
tensioni nel disegnare il proprio sviluppo 
economico e sociale. Certamente per il 
cristiano laico la politica è il luogo dove è 
chiamato ad agire con propria responsa-
bilità; ma l’impegno politico presuppone 
un corrispondente impegno culturale e 
di elaborazione che, a partire dai principi 

PROPOSTA EDUCATIVA 2/07 PROPOSTA EDUCATIVA 2/07



36 37

e dai valori che devono essere incarnati 
nelle concrete situazioni storiche, faccia 
discendere coerenti ed efficaci elabora-
zioni di progettualità politica; e l’impegno 
politico richiede anche una adeguata ca-
pacità di persuasione per portare attorno 
a questa progettualità quella convergenza 
che il sistema democratico richiede. È il 
cammino complesso e articolato della co-
struzione del «bene comune storicamente 
possibile» a cui è chiamata la responsa-
bilità dei cristiani laici nel loro impegno 
politico, un cammino che può trovare 
decise avversità e che può richiedere 
tempi di maturazione e gradualità di ef-
fettuazione. La progettualità per obiettivi 
di «bene comune storicamente possibile» 
passa necessariamente attraverso scelte 
«tecniche» e richiede valutazioni su con-
crete situazioni storiche e quindi si basa 
su giudizi prudenziali, in ordine ai quali 
possono legittimamente emergere posi-
zioni differenziate.
Nella mentalità e nella cultura diffusa del 
nostro Paese deve certamente crescere il 
senso dell’impegno a costruire la comuni-
tà, il senso dello Stato, della legalità, della 
solidarietà, del bene comune; ma que-
sta crescita non matura con esortazioni 
astratte o ribadendo generiche esigenze 
e limitandosi a richiamare principi e ra-
dici: matura piuttosto nella misura in cui 
in concreto si sanno elaborare e si sanno 
proporre e metter in discussione progetti, 
obiettivi e percorsi concreti che investono 
i punti nodali dello sviluppo del Paese: è 
questa la esigente prospettiva di concreto 
e articolato impegno con la quale i cristia-
ni laici devono sapersi misurare.
Per questo è necessario che nel tessuto 
delle comunità cristiane si sviluppi una 
più ampia dinamica culturale, una più 
diffusa attitudine alla lettura dei fatti sto-
rici «con sapienza cristiana», un esercizio 
più diffuso e partecipato del discernimen-
to e, particolarmente, del «discernimento 

comunitario» (andrebbe ripreso in questo 
senso il Convegno Ecclesiale di Palermo, 
richiamato anche dal Convegno Ecclesia-
le di Verona); è da queste radici, infatti, 
che può scaturire quella adeguata capa-
cità propositiva e progettuale, prima di 
tutto sul piano culturale e sociale, a cui 
proprio i cristiani laici sono chiamati, nel 
quadro di un coerente e arricchente plu-
ralismo. È questo un passaggio ineludibi-
le da promuovere e sostenere nelle nostre 
comunità ecclesiali se si vuole offrire con 
efficacia nel nostro Paese un contributo 
sempre più puntuale e significativo per le 
trasformazioni in atto che caratterizzano 
questo nostro tempo.

Alberto Monticone

La politica, nel senso di appello alla citta-
dinanza, fa parte della vocazione e della 
missione del laico cristiano. Non è più il 
tempo delle scuole di formazione dei poli-
tici, ma quello di una crescita generale dei 
cittadini. Tutti in qualche modo dovreb-
bero imparare ad essere cittadini attivi e 
responsabili, qualunque sia la loro condi-
zione di socialità, di possibilità personali e 
sociali, di capacità comunicativa, di qualità 
professionali. Proprio i cristiani, che sono 
convinti dell’ideale del servizio e del bene 
comune, sono invitati a realizzare questi 
principi. Ma per farlo hanno bisogno di 
conoscere il proprio Paese, la sue istitu-
zioni, le sue leggi, i suoi problemi, le sue 
potenzialità, i suoi rapporti con il mondo. 
Senza la conoscenza della nostra Costitu-
zione e senza la cultura sociale del nostro 
tempo non vi è cittadinanza: non è neces-
sario essere degli esperti, ma di avere gli 
elementi essenziali per capire chi siamo 
e dove siamo. Oltre alla conoscenza degli 
ordinamenti generali, occorre capire e vi-
vere dentro la comunità locale, la regione, 
la città, il paese, dove si è nati o dove si la-
vora e ci si è stabiliti. Qui si esercita anche 

la responsabilità, si conosce da vicino la 
realtà, si stabilisce il rapporto di solidarie-
tà di base. Il cambiamento può avvenire 
appunto partendo dal basso e dal piccolo, 
dalla famiglia, dal gruppo, dal quartiere. 
La politica vera comincia da qui.

Raffaele Cananzi

Del quadro politico e del rapporto Chie-
sa-politica nel nostro tempo ho già fatto 
cenno all’inizio di questa intervista. Vor-
rei qui accennare all’impegno dei cattoli-
ci in politica. A nulla porta il distacco e 
l’indifferenza alla politica. Siamo, forse 
a ragione, delusi per il tono assai basso e 
litigioso della politica italiana ma dobbia-
mo essere consapevoli della sua peculia-
re importanza. Spetta alla politica gover-
nare i processi sociali nei suoi squilibri, 
nell’armonizzare interessi contrapposti, 
nell’esaminare e graduare le varie istan-
ze; altro suo compito è quello di garanti-
re diritti e servizi essenziali alla persona 
e alle comunità (famiglia, vita, lavoro, 
sanità, scuola, università, casa). La po-
litica non può andare al traino dell’eco-
nomia, dei poteri forti, della tecnocrazia. 
Oggetto della politica è il bene comune che 
deve essere realizzato in modo vitale e 
concreto anche se da un orizzonte alto, 
capace di coglierlo, cioè, nella sua inte-
rezza. Mi pare che oggi i cattolici non 
possano ridurre la politica, e la sua valu-
tazione, soltanto ai fatti che incidono sui 
cosiddetti «valori non negoziabili». Fatti 
importanti per la persona e per le rela-
zioni interpersonali; essi, solo se e quan-
do necessario, possono costituire mate-
ria di decisione politica. Forse sarebbe il 
caso di lasciare alla personale decisione 
di ognuno alcune delle questioni etica-
mente sensibili! In ogni caso – a me pare 
e vado sostenendo da tempo – si tratta 
di questioni che non debbono rientrare 
nei programmi di Governo ma solo nel-

la disponibilità politica del Parlamento 
come sede istituzionale dell’espressione 
della volontà popolare. Sono questioni 
di «stretta coscienza» su cui ogni parla-
mentare decide non solo senza vincolo 
di mandato ma anche senza disciplina di 
partito.
Mi pare, poi, che i cattolici debbano im-
pegnarsi a salvaguardare valori e princi-
pi della nostra Costituzione repubblicana, 
a partire dall’unità nazionale che costi-
tuisce un bene prezioso per tutta l’Italia 
e per ciascun italiano. Si può e si deve 
avere grande attenzione al locale, all’eu-
ropeo, al mondiale ma non si può perde-
re la dimensione nazionale perché l’inci-
denza del patrimonio italiano di cultura, 
di arte, di religione, di vissuto democra-
tico non venga meno nel fermentare sia 
il locale che il globale.

PROPOSTA EDUCATIVA 2/07 PROPOSTA EDUCATIVA 2/07



38 39

I cattolici sono certamente cointeressati, 
con altri cittadini che hanno a cuore la 
Costituzione, a recuperare il significato 
vero e sostanziale della democrazia. L’ar-
chitettura dello Stato democratico – alla 
quale faceva riferimento Giorgio La Pira 
– non è un congegno di mera ingegneria 
costituzionale: architettura è funzione e 
bellezza; è forma e sostanza: è stabilità 
e proiezione nel futuro. La nostra de-
mocrazia langue per le crisi che sopra 
ho richiamato. Il nostro convincimento 
deve essere nel senso che la democrazia 
anche matura si perde facilmente se non 
si coltiva. I cattolici non possono essere 
assenti. Hanno dato un contributo pre-
zioso, di sangue e di pensiero, di intelli-
genza politica e di azione sociale. Non 
possono oggi dormire! Si fa insistente, 
di nuovo, nel Paese il richiamo all’uomo 
forte: sia nel Sud che nel Nord. È un 
indizio, una tendenza che non va sotto-
valutata. Il giudizio politico dei cattolici 
deve essere libero da pregiudizi obsoleti 
perché superati dalla storia; il giudizio 
va dato sulla qualità dei programmi di 
partiti e/o di coalizioni, sullo spessore 
etico e culturale delle persone chiama-
te a guidare partiti e/o coalizioni, sulle 
scelte concrete per una più ampia giusti-

zia sociale nella promozione del tasso di 
reale democrazia nel Paese.
Il Papa, nella Deus caritas est, connota 
la politica con il sostanziale contenu-
to della giustizia. Ora la giustizia nella 
visione cristiana implica la promozione 
della dignità e della libertà di ciascuna 
persona, impone che nessuno sia posto 
al filo di partenza in condizione diversa, 
richiede che a ciascuno venga dato ciò 
che gli spetta, invoca che questa «spet-
tanza» non sia calcolata con il misuri-
no matematico per quanti sono in una 
condizione di difficoltà umana o di par-
ticolare debolezza. Questa giustizia è un 
metro serio per misurare i programmi 
politici, senza tralasciare la valutazione 
critica sull’esperienza offerta in passato 
e, dunque, sulla reale credibilità di parti-
ti e/o di coalizioni. Infine, il cattolico che 
scopra di avere una vocazione al servizio 
politico non deve reprimerla temendo la 
«sporcizia» e la «pochezza» del tempo 
attuale, ma deve alimentarla alla luce 
della Parola, con la vita sacramentale, 
con lo studio e l’impegno di conoscenza 
e di servizio a vantaggio di tutti, donne 
e uomini che sono con noi in cammino, 
anche verso traguardi terreni più umani, 
giusti e fraterni.

Mirella Arcamone

I CRISTIANI nella società

BIANCHI ENZO, Cristiani nella società, «BUR 
Saggi», Rizzoli, Milano 2003, pp. 197

hi è il cristiano e, perciò, chi è 
questo ‘Cristo’ al quale si allude? 
Quale fu il senso della sua esi-

stenza? 
È la domanda sull’identità, su chi è dav-
vero Gesù di Nazareth, su quale sia il 
nocciolo del suo annuncio. Se si trattò solo 
di un’etica, per quanto innovatrice, di un 
apparato valoriale; o, ancora di una pro-
posta politica, o addirittura di un’utopia.
La premessa per una risposta possibile 
alla questione – mediaticamente più inte-
ressante - su chi sono e chi vogliono es-
sere i suoi seguaci, su chi si può definire 
tale. Se basti un generico orientamento 
culturale, se sia questione di valori da pro-
clamare e difendere allo spasmo o, piutto-
sto, di una precettistica da osservare, o di 
rituali da compiere. La domanda «e voi … 
chi dite che io sia?» (Mt 16.15) è premessa 
indispensabile per l’altra, rivolta a Pietro 
e Giovanni: «Da dove o da chi avete rice-
vuto il potere di far questo?» (At 4,7).
Una domanda lungamente sopita, appa-
rentemente tutta interna al cristianesi-
mo, ma in realtà sottesa al clima sociale 

e politico surriscaldato dei nostri giorni. 
Alle dispute sulla laicità dello Stato e delle 
sue leggi, da un lato, e sul fenomeno detto 
dell’ateismo devoto, dall’altro. Sulla pos-
sibilità di un percorso condiviso sul piano 
etico da credenti e atei, tra fedeli di diver-
se religioni, che superi il dualismo tra il 
sogno di un cristianesimo trionfante che 
detta allo Stato le sue leggi e la possibile 
marginalizzazione dello sguardo evange-
lico sull’uomo.
Che cosa chiede la storia ai cristiani, oggi? 
Identità forte, rigide barriere, protezione 
della cittadella… identità sbandierata, agi-
tata come una clava, a difesa di valori ina-
movibili, di un vangelo reso ideologia, da 
contrapporre ad altre? Posizione, perciò, 
facilmente strumentalizzabile per una di-
fesa tout court di una più ampia identità da 
preservare – etnica, culturale, nazionale, 
di stili di vita occidentali… fino alla discri-
minazione e all’esclusione in nome della 
religione. Tristi tentativi di ri-costruire la 
societas cristiana, contraddicendo il cuore 
del rinnovamento conciliare?
O, piuttosto, identità aperta, dialogica, re-
lazionale. Radicamento nel vangelo e ri-
cerca umile, comune del disegno di amore 
di Dio che i credenti ritengono di intrave-

C

PROPOSTA EDUCATIVA 2/07 PROPOSTA EDUCATIVA 2/07

SCHEDA BIBLIOGRAFICA/1


