E/O

Antonino Spadaro

DELLA NON VIOLENZA

er spiegare cos’¢ la «non violen-

za», dobbiamo prima capire cos’¢

la «violenza». L.a violenza in ge-
nerale € un’azione (di solito intensa), che
ha come fine il recare danno (di solito
grave) a se stessi, a una o pill persone
o comunque ad una creatura (per esem-
pio animali) o ad organismi viventi (per
esempio una pianta), compiuta da una
persona (o da piu individui che operano
sinergicamente).
In realta, ¢ l'intenzione che determina
la natura violenta dell’atto: se lo scopo ¢
quello di volere il bene dell’altro, anche
quando apparentemente si fa male, non
necessariamente si esercita una vera
forma di violenza: per esempio, un’o-
perazione chirurgica € solo una violen-
za apparente. Tutto dunque dipende da
cosa intendiamo per «danno» e «bene»:
ne consegue che, a ben vedere, ogni defi-
nizione ¢ insufficiente.
Alcune provocazioni, sotto forma di inter-
rogativi, possono servire.
Chi, difendendosi da un’aggressione in-
giusta, arreca un danno grave all’aggres-
sore (inimicus), & violento? Insomma,
chi ferisce o uccide per egittima difesa»
¢ violento? Cosi pure, il poliziotto che

PROPOSTA EDUCATIVA 3/12

spara durante una rapina e ferisce (o in-
volontariamente uccide) il rapinatore ¢&
violento? Weber parla — in questi casi — di
«forza» dello Stato, ossia di «violenza le-
gittima» dello Stato. Un soggetto incapace
di intendere e di volere, o un bambino, che
sta per mettere le mani sul fuoco e viene
bruscamente allontanato dal tutore, o dal
padre: ¢ violenza? O sarebbe violento il
tutore, o il padre, se lasciasse libero I'inca-
pace o il figlio? Un violento strattone dato
a un potenziale suicida, affinché rientri
dal parapetto e non si getti dal balcone, ¢&
violenza? Un malato terminale, in fin di
vita, viene lasciato morire naturalmente:
¢ violenza (o pieta) non intubarlo e non
imbottirlo di inutili farmaci? O sarebbe
violenza torturarlo con inutili forme di
accanimento terapeutico?

Forse — cercando un difficile equilibrio
— potrebbe distinguersi fra situazioni di
«ordine pubblico interno» (in questi casi
non sempre la violenza, rectius la «forza»
contro 'inimicus, € un male) da situazio-
ni di «ordine pubblico esterno», quando
un intero popolo reagisce all’aggressione
ingiusta in modo violento contro il popo-
lo aggressore (hostis): qui, pur essendoci
una guerra difensiva, la violenza sembra

21



eliminare 'aggressore, ma a ben vedere
¢ sempre un male che genera altro male.
Un massacro legittimato.

La verita ¢ che il concetto di «non vio-
lenza», se preso da solo, & poca cosa: per
afferrarne la portata pitt ampia e il valo-
re pit profondo dobbiamo «riconoscere»,
per esempio, che apparentemente anche
Gesu da vita a comportamenti che sem-
brerebbero violenti.

Per esempio, da un lato, ci dice: «Impara-
te da me, che sono mite € umile di cuore»;
«Amate i vostri nemici, fate del bene a
coloro che vi odiano, benedite coloro che
vi maledicono, pregate per coloro che vi
maltrattano. A chi ti percuote sulla guan-
cia, porgi anche I'altra».

Ma & sempre Gesu che pure dice: «Pen-
sate che io sia venuto a portare la pace
sulla terra® No, vi dico, ma la divisione.
D’ora innanzi in una casa di cinque per-
sone si divideranno tre contro due e due
contro tre; padre contro figlio e figlio con-
tro padre, madre contro figlia e figlia con-
tro madre, suocera contro nuora e nuora
contro suocera»; «Guai a voi, scribi e fa-
risei ipocriti, che rassomigliate a sepol-
cri imbiancati: essi all’esterno son belli a
vedersi, ma dentro sono pieni di ossa di
morti e di ogni putridume. Cosi anche voi
apparite giusti all’esterno davanti agli uo-
mini, ma dentro siete pieni d’ipocrisia e
d’iniquita. [...] Serpenti, razza di vipere,
come potrete scampare dalla condanna
della Geenna? [...] Ricada su di voi tutto
il sangue innocente versato sopra la terra,
dal sangue del giusto Abele fino al sangue
di Zaccaria, figlio di Barachia, che avete
ucciso tra il santuario e I'altare. In verita
vi dico: tutte queste cose ricadranno su
questa generazione»; «Fatta allora una
sferza di cordicelle, scaccio tutti fuori del
tempio con le pecore € 1 buoi; getto a terra
il denaro dei cambiavalute e ne rovescio
i banchi, e ai venditori di colombe disse:
“Portate via queste cose € non fate della

22

casa del Padre mio un luogo di mercato”».
E potremmo continuare.

In realta, i comportamenti di Gesu - il
quale € vita, verita, amore € misericordia
infinita — non sono qualificabili, in modo
semplicistico, come violenti. Potrebbe dir-
si, semmai, che chi — scientemente e sen-
za pentirsi — resta nello stato di buio/male,
per cid stesso «rifiuta» il dispiegarsi della
luce/bene: questa traumatica situazione
di fatto, che la parola del Nazareno si li-
mita crudemente a mettere in evidenza,
sembra violenta.

In ogni caso ¢ chiaro che il binomio «non
violenza», in sé, non appare sufficiente, se
non viene declinato in tutti i suoi multifor-
mi aspetti. In breve, la «<non violenza» ha
molte facce.

* Un vero non violento non ¢& pavido (la
paura lo domina), né temerario (non ¢ in
grado di percepire il pericolo, dunque non
ha paura), ma & molto coraggioso (com-
prende il pericolo, ha paura, ma la vince
senza esercitare violenza). Un vero non
violento non €& un pauroso (che subisce),
e nemmeno un frustrato, che subisce e
sembra non reagire, ma in realta psicolo-
gicamente reagisce in modo patologico (si
pensi alle false vocazione al celibato, che
possono poi generare violenza sessuale).
Non violenza, insomma, non é narcotizza-
zione delle pulsioni, ma controllo delle pul-
sioni. Dunque, senza straordinario corag-
gio, non si puo essere «non violenti». Non
violenza e coraggio sono due facce di una
stessa medaglia.

* Dal punto di vista psicologico il non
violento non € un atarassico, un uomo che
non conosce (e non ¢ capace di) «passio-
ni». E invece pieno di passione (ben indi-
rizzata) e compassione (verso 'altro). Il
vero non violento non sa solo amare (non
sarebbe un vero uomo), ma sa anche
odiare (poiché I'odio ¢ I'altra faccia dell’a-
more). Infatti, ¢ in grado di amare mol-
to (il bene), solo chi odia molto (il male).

PROPOSTA EDUCATIVA 3/12

Dungque: il non violento odia il male (pec-
cato), ma non chi lo compie (peccatore).
Non violenza e capacita di odio/amore sono
due facce di una stessa medaglia.

* Come s’era detto, anche un compor-
tamento che puo sembrare violento o ag-
gressivo non necessariamente costituisce
una forma di violenza: se lo scopo & quello
di volere il bene dell’altro, anche quando
si fa male, in realta non si esercita una
vera forma di violenza. Un ceffone dato
al momento giusto puo non essere violen-
to (perché gli occhi bagnati di lacrime ve-
dono meglio). Non violenza e bene sono due
facce della stessa medaglia.

* Siccome, perd, non dobbiamo sem-
pre «presumere» di sapere cos’¢ il bene
dell’altro, la non violenza presuppone
tolleranza, pazienza, accoglienza, accet-
tazione della diversita, rispetto della liber-
ta, rispetto — in breve — di ogni coscienza
individuale. Non violenza e liberta sono due
facce della stessa medaglia.

* E violenza, invece, non solo tutto c¢iod
che arreca danno all’altro, ma anche tut-
to ci0 che non ¢ capacita di «assorbimento
del male», ossia che non & «rinuncia» a
rispondere al male con il male. In breve:
solo se ciascuno di noi riesce a divenire
«trasparente» (lasciando filtrare la luce
della infinita misericordia di Dio) e rinun-
cia ad essere «specchio» (che riflette au-
tomaticamente e stupidamente quel che
riceve: bene col bene € male col male) puo
perdonare, ossia odiare il peccato e ama-
re il peccatore. Non violenza e perdono sono
due facce della stessa medaglia.

* Ma per essere trasparenze, dobbiamo
quindi essere leggeri, non grassi, non su-
perbi, insomma non ricchi: «/Nihil haben-
tes et omnia possidentes» (S. Paolo). Non
violenza e poverta/sobrieta sono altre due
facce della stessa medaglia.

* Infine, non violenza e pace stanno ov-
viamente insieme, ma la pace senza la
giustizia € letteralmente impossibile: se

PROPOSTA EDUCATIVA 3/12

a ciascuno non viene dato il suo (giusti-
zia: unicuique suum) non v’¢ pace. Il non
violento, dunque, non & un pacifista (ani-
ma candida), né un pacificatore (realista
pronto alle operazioni di cosiddetta «po-
lizia internazionale»), ma un costruttore
di pace (combattente non violento per la
giustizia). Non violenza e giustizia (pin
che Uastratto valore della pace) sono due
facce della stessa medaglia.

* Per capire

quanto spetta

«a ciascuno»

(giustizia)

occorre la

conoscenza

profonda del-

la realta, dun-

que pazienza,

studio e intel-

ligenza (o me-

glio sapienza:

un’intelligen-

za illuminata

dallo  Spirito

Santo). Altri-

menti  detto:

occorre I'amo-

re della verita,

da cui traiamo

la verita dell’a-

more (caritas

veritatis et

veritas carita-

tis). Non vio-

lenza e verita

sono due facce

della stessa medaglia.

¢ Infine, ¢ vero che il termine «non vio-
lenza» ¢ la traduzione letterale del termi-
ne sanscrito ahimsa, composto da a pri-
vativa e himsa: danno, violenza. La
parola ahimsa implica una sfumatura
intenzionale che si potrebbe rendere con
«assenza del desiderio di nuocere, di ucci-
dere», diffusa soprattutto in ambito orien-

23



tale (Buddhismo, Taoismo, ecc.): non-fare
danno a chiunque, né alla natura. Ma ¢
ancor piu vero, che la vera «non violen-
za» non si limita ad dar vita ad un atteg-
giamento passivo, ma richiede uno sforzo
attivo. Non casualmente Gandhi preferiva
parlare della non violenza come di una
«resistenza attiva» contro il male: Satya-
graha o forza della verita (Satya, <Veritar;
graha, forza»). Si tratta della non violen-
za del forte: di chi puo usare la violenza,
ma preferisce ricorrere alla forza dell’a-
more. A questo punto, forse ¢ preferibile
un’altra @ privativa, e quindi un’altra paro-
la sanscrita: a-mryto, la «<non morte», I’«a-
more». Dunque, non violenza e amore sono
due facce della stessa medaglia.

Nel corso della storia, personalita molto
diverse per contesto geografico, razza e
cultura hanno intuito la straordinaria for-
za della «<non violenza» — o, se si preferisce,
pit semplicemente — dell’amore: il Mahat-
ma Gandhi, Leone Tolstoj, Aldo Capiti-
ni, Simone Weil, Martin Luther King, Nel-
son Mandela, ecc.

La storia ci dice pure un’altra cosa, per
molti forse sorprendente: i capovolgimenti
di regime, le rivoluzioni, i cambiamenti di
assetto sociale e politico non violenti sono
proprio quelli che riescono meglio e sono
destinati a durare.

Al di la della liberazione dal dominio co-
loniale dell'India, i casi 7iusciti di non
violenza collettiva, ossia di risoluzione di
micro e macro-conflitti sociali attraverso
mutamenti epocali ed extrasistemici non
traumatici (non violenti), sono molti € in
crescita. Per esempio: la Danimarca che
resiste con tecniche non violente ai nazi-
sti (1940), la Spagna che cambia regime
senza spargimento di sangue (Juan Car-
los, 1975), la Polonia che abbandona la
dittatura comunista senza violenze (Lec
Walesa, scioperi 1980 — elezioni 1989), le
Filippine che riescono a liberarsi del dit-
tatore Marcos (Corazon Aquino, pacifica
People Power Revolution 1986), il SudAfri-
ca che supera I’Apartheid senza violenze e
vendette (Nelson Mandela, 1991), ecc. Ma
basta pensare anche, almeno per certi ver-
si, alle cosiddette e recenti «rivoluzioni del
gelsomino» del Nord Africa: Tunisia, Egit-
to (2011). Ma purtroppo proprio I'assenza
di strategie non violente non ha portato
agli stessi sviluppi in Libia, Yemen e Siria.
In conclusione, la «non violenza» € (non
una delle, ma) la via per risolvere i conflitti
sociali: la via migliore, perché la pili evan-
gelica e, per quanto sembri strano, la piu
efficace. Andrebbe dunque approfondita e
valorizzata la sua conoscenza nel quadro
della dottrina sociale della Chiesa.

24

PROPOSTA EDUCATIVA 3/12





