
21

Antonino Spadaro

er spiegare cos’è la «non violen-
za», dobbiamo prima capire cos’è 
la «violenza». La  violenza  in ge-

nerale è un’azione (di solito intensa), che 
ha come fine il recare danno (di solito 
grave) a se stessi, a una o più persone 
o comunque ad una creatura (per esem-
pio animali) o ad organismi viventi (per 
esempio una pianta), compiuta da una 
persona (o da più individui che operano 
sinergicamente).
In realtà, è l’intenzione che determina 
la natura violenta dell’atto: se lo scopo è 
quello di volere il bene dell’altro, anche 
quando apparentemente si fa male, non 
necessariamente si esercita una vera 
forma di violenza: per esempio, un’o-
perazione chirurgica è solo una violen-
za apparente. Tutto dunque dipende da 
cosa intendiamo per «danno» e «bene»: 
ne consegue che, a ben vedere, ogni defi-
nizione è insufficiente. 
Alcune provocazioni, sotto forma di inter-
rogativi, possono servire.
Chi, difendendosi da un’aggressione in-
giusta, arreca un danno grave all’aggres-
sore (inimicus), è violento? Insomma, 
chi ferisce o uccide per «legittima difesa» 
è violento? Così pure, il poliziotto che 

spara durante una rapina e ferisce (o in-
volontariamente uccide) il rapinatore è 
violento? Weber parla – in questi casi – di 
«forza» dello Stato, ossia di «violenza le-
gittima» dello Stato. Un soggetto incapace 
di intendere e di volere, o un bambino, che 
sta per mettere le mani sul fuoco e viene 
bruscamente allontanato dal tutore, o dal 
padre: è violenza? O sarebbe violento il 
tutore, o il padre, se lasciasse libero l’inca-
pace o il figlio? Un violento strattone dato 
a un potenziale suicida, affinché rientri 
dal parapetto e non si getti dal balcone, è 
violenza? Un malato terminale, in fin di 
vita, viene lasciato morire naturalmente: 
è violenza (o pietà) non intubarlo e non 
imbottirlo di inutili farmaci? O sarebbe 
violenza torturarlo con inutili forme di 
accanimento terapeutico?
Forse – cercando un difficile equilibrio 
– potrebbe distinguersi fra situazioni di 
«ordine pubblico interno» (in questi casi 
non sempre la violenza, rectius la «forza» 
contro l’inimicus, è un male) da situazio-
ni di «ordine pubblico esterno», quando 
un intero popolo reagisce all’aggressione 
ingiusta in modo violento contro il popo-
lo aggressore (hostis): qui, pur essendoci 
una guerra difensiva, la violenza sembra 

Prime riflessioni sulle radici
DELLA NON VIOLENZA

P

PROPOSTA EDUCATIVA 3/12

E/O



2322

a ciascuno non viene dato il suo (giusti-
zia: unicuique suum) non v’è pace. Il non 
violento, dunque, non è un pacifista (ani-
ma candida), né un pacificatore (realista 
pronto alle operazioni di cosiddetta «po-
lizia internazionale»), ma un costruttore 
di pace (combattente non violento per la 
giustizia). Non violenza e giustizia (più 
che l’astratto valore della pace) sono due 
facce della stessa medaglia.

•• Per capire 
quanto spetta 
«a ciascuno» 
( g i u s t i z i a ) 
occorre la 
c o n o s c e n z a 
profonda del-
la realtà, dun-
que pazienza, 
studio e intel-
ligenza (o me-
glio sapienza: 
un’intelligen-
za illuminata 
dallo Spirito 
Santo). Altri-
menti detto: 
occorre l’amo-
re della verità, 
da cui traiamo 
la verità dell’a-
more (caritas 
veritatis et 
veritas carita-
tis). Non vio-
lenza e verità 
sono due facce 
della stessa medaglia. 

•• Infine, è vero che il termine «non vio-
lenza» è la traduzione letterale del termi-
ne  sanscrito  ahimsa, composto da  a  pri-
vativa e  himsa: danno, violenza. La 
parola  ahimsa  implica una sfumatura 
intenzionale che si potrebbe rendere con 
«assenza del desiderio di nuocere, di ucci-
dere», diffusa soprattutto in ambito orien-

Dunque: il non violento odia il male (pec-
cato), ma non chi lo compie (peccatore). 
Non violenza e capacità di odio/amore sono 
due facce di una stessa medaglia.

•• Come s’era detto, anche un compor-
tamento che può sembrare violento o ag-
gressivo non necessariamente costituisce 
una forma di violenza: se lo scopo è quello 
di volere il bene dell’altro, anche quando 
si fa male, in realtà non si esercita una 
vera forma di violenza. Un ceffone dato 
al momento giusto può non essere violen-
to (perché gli occhi bagnati di lacrime ve-
dono meglio). Non violenza e bene sono due 
facce della stessa medaglia.

•• Siccome, però, non dobbiamo sem-
pre «presumere» di sapere cos’è il bene 
dell’altro, la non violenza presuppone 
tolleranza, pazienza, accoglienza, accet-
tazione della diversità, rispetto della liber-
tà, rispetto – in breve – di ogni coscienza 
individuale. Non violenza e libertà sono due 
facce della stessa medaglia.

•• È violenza, invece, non solo tutto ciò 
che arreca danno all’altro, ma anche tut-
to ciò che non è capacità di «assorbimento 
del male», ossia che non è «rinuncia» a 
rispondere al male con il male. In breve: 
solo se ciascuno di noi riesce a divenire 
«trasparente» (lasciando filtrare la luce 
della infinita misericordia di Dio) e rinun-
cia ad essere «specchio» (che riflette au-
tomaticamente e stupidamente quel che 
riceve: bene col bene e male col male) può 
perdonare, ossia odiare il peccato e ama-
re il peccatore. Non violenza e perdono sono 
due facce della stessa medaglia. 

•• Ma per essere trasparenze, dobbiamo 
quindi essere leggeri, non grassi, non su-
perbi, insomma non ricchi: «Nihil haben-
tes et omnia possidentes» (S. Paolo). Non 
violenza e povertà/sobrietà sono altre due 
facce della stessa medaglia.

•• Infine, non violenza e pace stanno ov-
viamente insieme, ma la pace senza la 
giustizia è letteralmente impossibile: se 

il binomio «non 

violenza», in 

sé, non appare 

sufficiente, 

se non viene 

declinato in 

tutti i suoi 

multiformi 

aspetti. In 

breve, la «non 

violenza» ha 

molte facce

eliminare l’aggressore, ma a ben vedere 
è sempre un male che genera altro male. 
Un massacro legittimato. 
La verità è che il concetto di «non vio-
lenza», se preso da solo, è poca cosa: per 
afferrarne la portata più ampia e il valo-
re più profondo dobbiamo «riconoscere», 
per esempio, che apparentemente anche 
Gesù dà vita a comportamenti che sem-
brerebbero violenti. 
Per esempio, da un lato, ci dice: «Impara-
te da me, che sono mite e umile di cuore»; 
«Amate i vostri nemici, fate del bene a 
coloro che vi odiano, benedite coloro che 
vi maledicono, pregate per coloro che vi 
maltrattano. A chi ti percuote sulla guan-
cia, porgi anche l’altra». 
Ma è sempre Gesù che pure dice: «Pen-
sate che io sia venuto a portare la pace 
sulla terra? No, vi dico, ma la divisione. 
D’ora innanzi in una casa di cinque per-
sone si divideranno tre contro due e due 
contro tre; padre contro figlio e figlio con-
tro padre, madre contro figlia e figlia con-
tro madre, suocera contro nuora e nuora 
contro suocera»; «Guai a voi, scribi e fa-
risei ipocriti, che rassomigliate a sepol-
cri imbiancati: essi all’esterno son belli a 
vedersi, ma dentro sono pieni di ossa di 
morti e di ogni putridume. Così anche voi 
apparite giusti all’esterno davanti agli uo-
mini, ma dentro siete pieni d’ipocrisia e 
d’iniquità. […] Serpenti, razza di vipere, 
come potrete scampare dalla condanna 
della Geenna? […] Ricada su di voi tutto 
il sangue innocente versato sopra la terra, 
dal sangue del giusto Abele fino al sangue 
di Zaccaria, figlio di Barachìa, che avete 
ucciso tra il santuario e l’altare. In verità 
vi dico: tutte queste cose ricadranno su 
questa generazione»; «Fatta allora una 
sferza di cordicelle, scacciò tutti fuori del 
tempio con le pecore e i buoi; gettò a terra 
il denaro dei cambiavalute e ne rovesciò 
i banchi, e ai venditori di colombe disse: 
“Portate via queste cose e non fate della 

casa del Padre mio un luogo di mercato”». 
E potremmo continuare.
In realtà, i comportamenti di Gesù – il 
quale è vita, verità, amore e misericordia 
infinita – non sono qualificabili, in modo 
semplicistico, come violenti. Potrebbe dir-
si, semmai, che chi – scientemente e sen-
za pentirsi – resta nello stato di buio/male, 
per ciò stesso «rifiuta» il dispiegarsi della 
luce/bene: questa traumatica situazione 
di fatto, che la parola del Nazareno si li-
mita crudemente a mettere in evidenza, 
sembra violenta. 
In ogni caso è chiaro che il binomio «non 
violenza», in sé, non appare sufficiente, se 
non viene declinato in tutti i suoi multifor-
mi aspetti. In breve, la «non violenza» ha 
molte facce.

•• Un vero non violento non è pavido (la 
paura lo domina), né temerario (non è in 
grado di percepire il pericolo, dunque non 
ha paura), ma è molto coraggioso (com-
prende il pericolo, ha paura, ma la vince 
senza esercitare violenza). Un vero non 
violento non è un pauroso (che subisce), 
e nemmeno un frustrato, che subisce e 
sembra non reagire, ma in realtà psicolo-
gicamente reagisce in modo patologico (si 
pensi alle false vocazione al celibato, che 
possono poi generare violenza sessuale). 
Non violenza, insomma, non è narcotizza-
zione delle pulsioni, ma controllo delle pul-
sioni. Dunque, senza straordinario corag-
gio, non si può essere «non violenti». Non 
violenza e coraggio sono due facce di una 
stessa medaglia.

•• Dal punto di vista psicologico il non 
violento non è un atarassico, un uomo che 
non conosce (e non è capace di) «passio-
ni». È invece pieno di passione (ben indi-
rizzata) e compassione (verso l’altro). Il 
vero non violento non sa solo amare (non 
sarebbe un vero uomo), ma sa anche 
odiare (poiché l’odio è l’altra faccia dell’a-
more). Infatti, è in grado di amare mol-
to (il bene), solo chi odia molto (il male). 

PROPOSTA EDUCATIVA 3/12PROPOSTA EDUCATIVA 3/12



2524

Antonio Vigilante

1. Premessa

a nonviolenza è, tra le teorie poli-
tiche, quella che ha una relazione 
più stretta con l’educazione. Tutti i 

suoi più grandi rappresentanti sono stati 
anche teorici dell’educazione ed educa-
tori essi stessi. Gandhi non è stato solo il 
leader della lotta nonviolenta per l’indi-
pendenza indiana, ma anche il teorico del 
Nai Talim, il progetto di educazione na-
zionale fondato sul lavoro manuale. Fin 
dai tempi del Sudafrica, è stato uno speri-
mentatore di pratiche educative, non tutte 
ugualmente valide e riuscite. Di educazio-
ne si è occupato anche il suo principale 
discepolo e continuatore, Vinoba Bhave. 
Pedagogista e filosofo dell’educazione è 
Aldo Capitini, colui che ha introdotto in 
Italia la teoria e la prassi nonviolenta fin 
dagli anni trenta del secolo scorso (i suoi 
Elementi di un’esperienza religiosa sono 
del 1937). Ed uno straordinario educato-
re è anche il suo amico-discepolo Danilo 
Dolci, che dal 1952 ha lavorato al riscatto 
sociale, politico ed economico di una delle 
zone più depresse della Sicilia attraver-
so la lotta nonviolenta e quella singolare 
prassi di educazione collettiva che chiama 

maieutica reciproca. L’elenco potrebbe 
continuare. 
Ma la nonviolenza ha a che fare con l’e-
ducazione anche in altri due sensi. A dif-
ferenza delle altre teorie politiche, la non-
violenza richiede una precisa formazione 
interiore, la maturazione di alcune quali-
tà quali la capacità di sacrificio e l’asso-
luta onestà, la ricerca disinteressata della 
verità, il rispetto dell’avversario. Questo 
vuol dire che l’attivista nonviolento deve 
lavorare su sé stesso, avviare un proces-
so di autoformazione e di purificazione 
dalla tentazione della violenza, che è al 
fondo di tutti. Quello della nonviolenza 
è dunque sempre un percorso educativo. 
Inoltre, chi si impegna in una lotta non-
violenta non intende sconfiggere l’avver-
sario, umiliarlo o ridurlo all’impotenza, 
ma aiutarlo ad aprirsi alla verità. Ogni 
lotta nonviolenta è, in altri termini, una 
impresa educativa, nella quale si cerca di 
portare l’avversario nella ricerca comune 
della verità e del bene.
Non è possibile, qui, analizzare questi 
ultimi due aspetti del rapporto tra non-
violenza ed educazione (quello della for-
mazione dell’attivista nonviolento e quel-
lo della lotta nonviolenta come impresa 

Nonviolenza ED EDUCAZIONE

L

PROPOSTA EDUCATIVA 3/12

ZOOM

PROPOSTA EDUCATIVA 3/12

tale (Buddhismo, Taoismo, ecc.): non-fare 
danno a chiunque, né alla natura. Ma è 
ancor più vero, che la vera «non violen-
za» non si limita ad dar vita ad un atteg-
giamento passivo, ma richiede uno sforzo 
attivo. Non casualmente Gandhi preferiva 
parlare della non violenza come di una 
«resistenza attiva» contro il male: Satya-
graha o forza della verità (Satya, «Verità»; 
graha, «forza»). Si tratta della non violen-
za del forte: di chi può usare la violenza, 
ma preferisce ricorrere alla forza dell’a-
more. A questo punto, forse è preferibile 
un’altra a privativa, e quindi un’altra paro-
la sanscrita: a-mryto, la «non morte», l’«a-
more». Dunque, non violenza e amore sono 
due facce della stessa medaglia.
Nel corso della storia, personalità molto 
diverse per contesto geografico, razza e 
cultura hanno intuito la straordinaria for-
za della «non violenza» – o, se si preferisce, 
più semplicemente – dell’amore: il Mahat-
ma Gandhi, Leone Tolstoj, Aldo Capiti-
ni, Simone Weil, Martin Luther King, Nel-
son Mandela, ecc.
La storia ci dice pure un’altra cosa, per 
molti forse sorprendente: i capovolgimenti 
di regime, le rivoluzioni, i cambiamenti di 
assetto sociale e politico non violenti sono 
proprio quelli che riescono meglio e sono 
destinati a durare. 

Al di là della liberazione dal dominio co-
loniale dell’India, i casi riusciti di non 
violenza collettiva, ossia di risoluzione di 
micro e macro-conflitti sociali attraverso 
mutamenti epocali ed extrasistemici non 
traumatici (non violenti), sono molti e in 
crescita. Per esempio: la Danimarca che 
resiste con tecniche non violente ai nazi-
sti (1940), la Spagna che cambia regime 
senza spargimento di sangue (Juan Car-
los, 1975), la Polonia che abbandona la 
dittatura comunista senza violenze (Lec 
Walesa, scioperi 1980 – elezioni 1989), le 
Filippine che riescono a liberarsi del dit-
tatore Marcos (Corazon Aquino, pacifica 
People Power Revolution 1986), il SudAfri-
ca che supera l’Apartheid senza violenze e 
vendette (Nelson Mandela, 1991), ecc. Ma 
basta pensare anche, almeno per certi ver-
si, alle cosiddette e recenti «rivoluzioni del 
gelsomino» del Nord Africa: Tunisia, Egit-
to (2011). Ma purtroppo proprio l’assenza 
di strategie non violente non ha portato 
agli stessi sviluppi in Libia, Yemen e Siria.
In conclusione, la «non violenza» è (non 
una delle, ma) la via per risolvere i conflitti 
sociali: la via migliore, perché la più evan-
gelica e, per quanto sembri strano, la più 
efficace. Andrebbe dunque approfondita e 
valorizzata la sua conoscenza nel quadro 
della dottrina sociale della Chiesa.




