
38 39

I cattolici sono certamente cointeressati, 
con altri cittadini che hanno a cuore la 
Costituzione, a recuperare il significato 
vero e sostanziale della democrazia. L’ar-
chitettura dello Stato democratico – alla 
quale faceva riferimento Giorgio La Pira 
– non è un congegno di mera ingegneria 
costituzionale: architettura è funzione e 
bellezza; è forma e sostanza: è stabilità 
e proiezione nel futuro. La nostra de-
mocrazia langue per le crisi che sopra 
ho richiamato. Il nostro convincimento 
deve essere nel senso che la democrazia 
anche matura si perde facilmente se non 
si coltiva. I cattolici non possono essere 
assenti. Hanno dato un contributo pre-
zioso, di sangue e di pensiero, di intelli-
genza politica e di azione sociale. Non 
possono oggi dormire! Si fa insistente, 
di nuovo, nel Paese il richiamo all’uomo 
forte: sia nel Sud che nel Nord. È un 
indizio, una tendenza che non va sotto-
valutata. Il giudizio politico dei cattolici 
deve essere libero da pregiudizi obsoleti 
perché superati dalla storia; il giudizio 
va dato sulla qualità dei programmi di 
partiti e/o di coalizioni, sullo spessore 
etico e culturale delle persone chiama-
te a guidare partiti e/o coalizioni, sulle 
scelte concrete per una più ampia giusti-

zia sociale nella promozione del tasso di 
reale democrazia nel Paese.
Il Papa, nella Deus caritas est, connota 
la politica con il sostanziale contenu-
to della giustizia. Ora la giustizia nella 
visione cristiana implica la promozione 
della dignità e della libertà di ciascuna 
persona, impone che nessuno sia posto 
al filo di partenza in condizione diversa, 
richiede che a ciascuno venga dato ciò 
che gli spetta, invoca che questa «spet-
tanza» non sia calcolata con il misuri-
no matematico per quanti sono in una 
condizione di difficoltà umana o di par-
ticolare debolezza. Questa giustizia è un 
metro serio per misurare i programmi 
politici, senza tralasciare la valutazione 
critica sull’esperienza offerta in passato 
e, dunque, sulla reale credibilità di parti-
ti e/o di coalizioni. Infine, il cattolico che 
scopra di avere una vocazione al servizio 
politico non deve reprimerla temendo la 
«sporcizia» e la «pochezza» del tempo 
attuale, ma deve alimentarla alla luce 
della Parola, con la vita sacramentale, 
con lo studio e l’impegno di conoscenza 
e di servizio a vantaggio di tutti, donne 
e uomini che sono con noi in cammino, 
anche verso traguardi terreni più umani, 
giusti e fraterni.

Mirella Arcamone

I CRISTIANI nella società

BIANCHI ENZO, Cristiani nella società, «BUR 
Saggi», Rizzoli, Milano 2003, pp. 197

hi è il cristiano e, perciò, chi è 
questo ‘Cristo’ al quale si allude? 
Quale fu il senso della sua esi-

stenza? 
È la domanda sull’identità, su chi è dav-
vero Gesù di Nazareth, su quale sia il 
nocciolo del suo annuncio. Se si trattò solo 
di un’etica, per quanto innovatrice, di un 
apparato valoriale; o, ancora di una pro-
posta politica, o addirittura di un’utopia.
La premessa per una risposta possibile 
alla questione – mediaticamente più inte-
ressante - su chi sono e chi vogliono es-
sere i suoi seguaci, su chi si può definire 
tale. Se basti un generico orientamento 
culturale, se sia questione di valori da pro-
clamare e difendere allo spasmo o, piutto-
sto, di una precettistica da osservare, o di 
rituali da compiere. La domanda «e voi … 
chi dite che io sia?» (Mt 16.15) è premessa 
indispensabile per l’altra, rivolta a Pietro 
e Giovanni: «Da dove o da chi avete rice-
vuto il potere di far questo?» (At 4,7).
Una domanda lungamente sopita, appa-
rentemente tutta interna al cristianesi-
mo, ma in realtà sottesa al clima sociale 

e politico surriscaldato dei nostri giorni. 
Alle dispute sulla laicità dello Stato e delle 
sue leggi, da un lato, e sul fenomeno detto 
dell’ateismo devoto, dall’altro. Sulla pos-
sibilità di un percorso condiviso sul piano 
etico da credenti e atei, tra fedeli di diver-
se religioni, che superi il dualismo tra il 
sogno di un cristianesimo trionfante che 
detta allo Stato le sue leggi e la possibile 
marginalizzazione dello sguardo evange-
lico sull’uomo.
Che cosa chiede la storia ai cristiani, oggi? 
Identità forte, rigide barriere, protezione 
della cittadella… identità sbandierata, agi-
tata come una clava, a difesa di valori ina-
movibili, di un vangelo reso ideologia, da 
contrapporre ad altre? Posizione, perciò, 
facilmente strumentalizzabile per una di-
fesa tout court di una più ampia identità da 
preservare – etnica, culturale, nazionale, 
di stili di vita occidentali… fino alla discri-
minazione e all’esclusione in nome della 
religione. Tristi tentativi di ri-costruire la 
societas cristiana, contraddicendo il cuore 
del rinnovamento conciliare?
O, piuttosto, identità aperta, dialogica, re-
lazionale. Radicamento nel vangelo e ri-
cerca umile, comune del disegno di amore 
di Dio che i credenti ritengono di intrave-

C

PROPOSTA EDUCATIVA 2/07 PROPOSTA EDUCATIVA 2/07

SCHEDA BIBLIOGRAFICA/1



40 41

dere per questa storia, per queste donne e 
uomini concreti, con i quali percorrere un 
pezzo di strada, sapendo discernere segni 
e progettando percorsi di pace, giustizia, 
di futuro dignitoso, pur in mezzo alle fati-
che del vivere.
È la domanda – ancora – se sia possibi-
le una Chiesa fucina di autentico uma-
nesimo – un volto da disegnare insieme, 
spazio di dialogo e di recupero di principi 
condivisi, luogo di confronto tra etiche e 
atteggiamenti individuali e sociali diversi 
– ma con pari dignità
Per Enzo Bianchi, priore della comunità 
di Bose, dove da anni si pratica, nei fatti 
e nella riflessione, la via del dialogo e del-
l’incontro tra le persone, le fedi, le cultu-
re, l’identità non si fa senza gli altri, non si 
fa contro gli altri. «Mai acquisita una volta 
per tutte», è «oggetto di una ricerca inces-
sante, a caro prezzo, soggetta alla crisi che 
interroga e inquieta». «Non va ricercata su 
basi settarie». Non può che essere dina-
mica, «sempre incompleta», costruita nel 
confronto e nel dialogo con le altre identi-
tà che abitano la nostra storia e la nostra 
terra – persino, noi stessi.
«I cristiani, come tutti gli uomini, sono 
chiamati ad accogliere la diversità, ad as-
sumere la complessità. L’altro non è l’in-
ferno, ma la sola salvezza che abbiamo e 
la nostra unica occasione di comunione».
E si respira proprio questa vita di comu-
nione con gli altri, con i diversi da sé, nel 
suo saggio Cristiani nella società – meno 
famoso, ma ancor più ricco e articolato, 
de La differenza cristiana. Il discepolo non 
può che essere il «compagno degli uomini, 
il cristiano che sta con gli uomini abitual-
mente, quotidianamente, ferialmente». 
Non possiede la verità come una spada, 
seppure nella forma del crocifisso, egli 
ne è martire, testimone (non «crociati» 
ma «segnati dalla croce»). Sono preclusi 
ai cristiani tutti gli atteggiamenti di arro-
ganza e di pretesa che li porterebbero a 

voler «guidare con autorità il cammino 
degli uomini», di tutti gli uomini. Anche, 
anzi soprattutto, dei non credenti. «[…] 
Né si porranno come certa e trionfale 
avanguardia verso il futuro della storia. 
In breve, né presenza possente ed effica-
ce […], né riproposta […] di un progetto 
sociale con pretesa di essere cristiano». 
La storia, il mondo sono per i credenti i 
luoghi dell’Incarnazione del Verbo, perciò 
vi è in essi una bontà, un’impronta bella 
di Dio, che va rintracciata sapientemente, 
è la conciliare (e biblica) lettura dei segni 
dei tempi. E il mondo ha leggi proprie. Di-
namiche, meccanismi, strutture che van-
no studiate, scientificamente con laica e 
umile fatica. La fatica sapienziale, tipica-
mente laicale, di scorgere i segni di questa 
Bellezza nella mescolanza di bene e male, 
per intravedere «cieli e terra nuovi» va 
fatta insieme – e non contro, nella solidale 
compagnia con gli altri uomini, in un pa-
ziente discernimento, con l’ottica proget-
tuale di sospingere la realtà verso la mi-
gliore soluzione possibile qui e ora, consci 
della sua imperfezione – per quanto inti-
mamente orientati da uno sguardo che va 
oltre. Dalla fede non discendono soluzioni 
storiche predeterminate. Come ha scrit-
to Paolo VI (Octogesima adveniens): «Di 
fronte a situazioni tanto complesse, ci è 
difficile pronunciare una parola unica e 
proporre una soluzione di valore univer-
sale».
D’altro canto, il fatto stesso che ci siano 
dei non credenti per Enzo Bianchi è una 
ricchezza che ricorda che la fede cristia-
na non è totalitaria, non è impositiva. La 
fede si colloca nel registro della libertà, 
non della necessità.
La fede è, dunque, dono, incontro, scelta, 
rischio. La sua ragionevolezza, sempre 
da testimoniare, non è mai la razionalità 
pura dei metafisici, che si dimostra da sé, 
incontrovertibile. È su di un altro piano, 
in un altro orizzonte ermeneutico. Incom-

prensibile alla sophia degli intellettuali, ri-
fiutando le logiche della potenza («i segni» 
chiesti dai Giudei…), dell’affermazione 
portentosa, arrogante, dell’acquisizione 
e difesa degli spazi di potere, si disvela 
profeticamente ad una sapienza altra, 
nella follia e nello scandalo, ai semplici, 
ai deboli, agli ultimi di questo mondo… e 
a chi «diventa» come loro, a chi si fa loro 
compagno. Il cristiano non ha una veri-
tà conchiusa, definita, facile, da imporre, 
da consegnare freddamente, da applicare 
meccanicamente; perfino la sua fede è 
sempre incompiuta, imperfetta, incerta. 
L’incontro vivificante tra il «cuore sempre 
inquieto» dell’uomo e il Volto premuroso 
del Dio di Gesù Cristo è sempre frutto di 
una scelta storica, frutto di una libertà 
che decide, rischia. Il credente, radicato 
nella fede, sa che da essa non discendono 
scelte storiche evidenti, non ricette, non 
dispositivi di legge. Non si tratta mai di 

un’evidenza logica, né di una imposizione. 
Che sia essa della Legge, dell’etica o della 
ragione. La risposta dell’uomo al Dio che 
‘sta alla porta’ è sempre frutto di un miste-
rioso incontro mondano e imperfetto con 
una comunità che testimonia («un grem-
bo»), con i volti di uomini e donne che fa-
ticosamente cercano, qui e ora, i semi del 
Regno di Dio per fecondarli. Nell’umiltà, 
senza presunzioni di verità, senza salire 
in cattedra, imparando a riconoscere nel 
dolore e nella fatica, nei diritti negati e 
nella dignità lesa dell’uomo le catene da 
spezzare, le prigioni da spalancare.
Il cristiano non può tirarsi fuori da questa 
storia, da questo mondo, per proclama-
re valori indeclinabili, né farsene giudice 
arrogante. Neanche, però, può adeguarsi 
alle logiche della sopraffazione e del do-
minio, della contrapposizione frontale e 
dello scontro, in nome degli ideali e ma-
gari contro l’uomo stesso. La sua è una 

PROPOSTA EDUCATIVA 2/07 PROPOSTA EDUCATIVA 2/07



42 43

presenza da «stranieri», secondo l’imma-
gine della Lettera a Diogneto, partecipi del-
le ansie e delle speranze degli uomini di 
oggi, eppure mai identificati con interessi 
di parte, di una classe sociale, di una na-
zione, di un’ideologia – fosse pure quella 
‘di comunità’. Presenza caratterizzata 
dalla «differenza cristiana», l’alterità. Ma 
nella consapevolezza dell’attrazione che 
gli idoli (l’arroganza, il potere, il possesso, 
l’arroccamento, la rassegnazione, l’au-
toreferenzialità…) esercitano su di lui, 
perciò nella difficile consapevolezza che 
è necessario sempre nuovamente convertir-
si – indimenticabile l’immagine patristica 
della chiesa casta meretrix, felicemen-
te ripresa dal Concilio. Diversità nella 
fede, tra le religioni, e diversità da chi è 
ateo o agnostico sono entrambe fonti di 
ricchezza per il credente, sostiene Enzo 
Bianchi.. Da qui, la necessità, la bellezza, 
la ricchezza di un dialogo con le altre re-
ligioni, culture, visioni del mondo, basato 
sul riconoscimento reciproco della digni-
tà di esistere e del diverso contribuire a 
percorsi di verità sull’uomo. Poiché anche 
quelli che dicono di non avere la fede, ma 
tracciano cammini di ricerca di senso, di 
un mondo ‘altro’, percorrono la via del-
l’umanizzazione dell’uomo, della socie-
tà, della resistenza alla barbarie e della 
ricerca, insomma, di qualcosa, al di là di 
«questo» mondo; qualcosa di molto più 
«evangelico» di tanto spento ritualismo, 
di tanta ideologia ‘cattolica’, priva di ogni 
riferimento a Gesù.
Alla fine, per Enzo Bianchi, quel che con-
ta, per l’identità cristiana, è la relazione 
che nasce dal cammino di uomini al fian-
co di altri uomini; è l’incontro, il cammi-
nare insieme, avendo cura della strada, 
mentre si intravede una meta Altra, che 
dà senso al cammino comune.
In un momento in cui è così difficile di-
scernere che cosa voglia dire testimonian-
za cristiana nella città dell’uomo, in cui è 

Franco Venturella

La virtù

ZAGREBELSKY GUSTAVO, La virtù del dubbio, 
Laterza, Roma-Bari 2007, pp. 168

uctoritas, non veritas facit legem. 
Partendo da questo assunto di 
Thomas Hobbes – pur con un ra-

gionevole distinguo – Gustavo Zagrebel-
sky, esponente di spicco della cultura giu-
ridica italiana, ex presidente della Corte 
costituzionale, professore di Diritto costi-
tuzionale nell’Università di Torino e nel-
l’Università «Suor Orsola Benincasa» di 
Napoli, incalzato dalle domande di Gemi-
nello Preterossi, docente di Diritti dell’uo-
mo e Filosofia del Diritto nella Facoltà di 
Giurisprudenza dell’Università di Saler-
no, ritorna su un tema a lui caro, quello 
del rapporto tra etica e diritto. Lo scopo 
evidente è quello di accompagnare il letto-
re nell’esplorazione di una Quaestio oggi 
molto dibattuta nel nostro Paese: la laici-
tà dello Stato nel contesto di una società 
plurale e complessa, in cui le diverse posi-
zioni culturali aspirano ad essere ricono-
sciute con pari dignità, nel rispetto del det-
tato costituzionale. Zagrebelsky affronta, 
senza irrigidimenti e senza ipocrisie, tutte 
le questioni aperte e che hanno assunto, 
in questi ultimi mesi, toni anche polemici, 

dal punto di vista giuridico ed etico. Basti 
pensare al tema dei valori «non negozia-
bili». Si può, dunque, ben comprendere 
che, in questo dibattito, vi è una oggettiva 
difficoltà a definire il concetto di «laicità» 
e la stessa condizione di «laico», che assu-
me sfaccettature e connotazioni diverse in 
base allo specifico contesto istituzionale o 
socio-culturale di riferimento. Possiamo 
dire che Zagrebelsky è più vicino a condi-
videre il senso di una laicità che, in qual-
che modo, si ritrova nelle parole scritte 
dal teologo luterano Dietrich Bonhoeffer 
nella cella del lager, proprio alcuni giorni 
prima di essere giustiziato: «Non possia-
mo essere onesti senza riconoscere che 
dobbiamo vivere nel mondo etsi Deus non 
daretur. Dio stesso ci costringe a questo 
riconoscimento. La conquista della mag-
giore età ci porta dunque al vero ricono-
scimento della nostra situazione. Dio ci fa 
sapere che dobbiamo vivere come uomini 
che se la cavano senza di Lui» (Lettera 
del 18 luglio 1944, in Bonhoeffer, 1969, p. 
265). 
In questo agile «trattato», dunque, Zagre-
belsky, si muove, con puntuali e pacate 
osservazioni, man mano che il dialogo 
procede nel fare l’inventario delle questio-

DEL DUBBIO

forte la tentazione di presenze massicce, 
di occupazioni di piazze e di potere, di 
trasformarsi in una delle tante lobby. In 
cui nuovamente, la questione della laicità 
cristiana si pone nei termini dell’annosa 
discussione, se sia preferibile una presen-
za massiccia, fortemente identitaria, di 
occupazione di spazi, di «cristianizzazio-
ne della società», o piuttosto la mediazione 
culturale, lo sforzo di incarnare storica-
mente l’annuncio evangelico fecondando 
la storia, i luoghi, o ogni realtà umana con 
una prospettiva nuova, con un fermento 
nascosto, ma interiormente trasformante, 
con cambiamenti possibili, ma graduali, 
condivisi, imperfetti… Si può tentare – si 
chiede l’autore – di rompere il silenzio, di 
superare l’insignificanza, ridando ai cat-
tolici laici l’autonomia nell’impegno civile 
senza la ridicola e rischiosa – e infine anti 
evangelica – pretesa di fare crociate, af-
frontando il faticoso cammino del dialogo, 
dell’incontro, della ricerca? In un momen-
to così la lettura di questo libro può essere 
davvero preziosa, per atei e credenti che 
si interroghino sulle condizioni di possibi-
lità di un futuro più umano.

A

PROPOSTA EDUCATIVA 2/07 PROPOSTA EDUCATIVA 2/07

SCHEDA BIBLIOGRAFICA/2


