
Multiculturalismo e multireligionismo2

incontro, inevitabile, con altri
popoli, altre culture, altre religio-
ni, che sta avvenendo anche nel
nostro Paese, potrebbe avere esiti

diversi: trasformarsi in scontro; oppure
rimanere al livello di tollerante conviven-
za pacifica e separata; o, ancora, trasfor-
marsi in reciproco incontro e arricchi-
mento, anche se il confronto con il diver-
so può mettere in discussione certezze e
sicurezze.
Una cosa è certa: ne deriverà un cambia-
mento il cui risultato non è prevedibile.
Un nuovo e diverso rinascimento, o una

nuova e inedita barbarie?
Il cambiamento è comunque irreversibile
e i prossimi anni presenteranno modalità
relazionali e comunicative inedite rispet-
to ad ogni standard precedente. La socie-
tà multiculturale non si improvvisa: nasce
dalla conoscenza, in tutte le dimensioni,
degli altri, i diversi.
I mutamenti non sono stati, e non saranno
solo politici, economici, scientifici, tecni-
ci, ma di una complessità crescente per
l’immissione di sempre nuove variabili.
Una di queste è la variabile religiosa, la
cui lettura è importante non solo perché
la conoscenza della religione e delle reli-
gioni è da sempre una prospettiva per
comprendere il cambiamento sociale, ma
anche per la novità costituita dal fatto che
molti italiani si convertono a fedi religio-
se un tempo estranee alla cultura occi-
dentale, o si avvicinano a movimenti spi-
rituali nuovi che meglio sembrano soddi-
sfare le esigenze degli uomini della socie-
tà moderna e post-moderna.
Il multireligionismo, come componente
ed espressione primaria del multicultura-
lismo, è una conseguenza inevitabile del
crescente e irreversibile movimento
migratorio, del mescolarsi e convivere di
uomini, etnie, culture, strutture sociali
diverse.

A. MastantuonoA PROPOSITO DI...

I VOLTI, LE FEDI, LA COMUNITA’
Percorsi di futuro
in un mondo che cambia

L’

«Tempo verrà

in cui, con esultanza,

saluterai te stesso arrivato

alla tua porta, nel tuo proprio specchio

e ognuno sorriderà al benvenuto dell’altro,

e dirà: Siedi qui. Mangia.

Amerai di nuovo lo straniero che era il tuo Io.

Offri vino. Offri pane. Rendi il cuore

a se stesso, allo straniero che ti ha amato

per tutta la tua vita, che hai ignorato

per un altro che ti sa a memoria.

Dallo scaffale tira giù le lettere d’amore,

le fotografie, le note disperate,

sbuccia via dallo specchio la tua immagine.

Siediti. È festa: la tua vita è in tavola»1

19PROPOSTA EDUCATIVA 2/06



PROPOSTA EDUCATIVA 2/06

Crisi e potenzialità delle religioni
Il processo di profondo cambiamento del
«campo religioso», col dilatarsi progressi-
vo del pluralismo e la presenza sul merca-
to di nuovi «credo» (Islam, religioni
orientali, Buddismo, sette, New age...),
impone, in Occidente, un modo nuovo di
confrontarsi con esso. Presente all’inter-
no di ogni religione, compresa quella cat-
tolica, il pluralismo prodotto da una note-
vole soggettività nella selezione dei conte-
nuti e dei riferimenti di appartenenza,
non è indenne da forti rischi di derive pri-
vatistiche e fondamentalistiche.
Tale situazione si intreccia, complicando-
lo, con un fenomeno di crisi in atto nelle
religioni tradizionali (soprattutto la catto-
lica e la protestante) che prende forma nel
processo che possiamo chiamare di dei-
stituzionalizzazione, per cui gli aderenti
ad esse, senza abbandonarle formalmente

e senza contestazioni conflittuali, si com-
portano in modo sempre più libero rispet-
to alle indicazioni provenienti dalle auto-
rità religiose.
Soprattutto i giovani prendono le distan-
ze da tutte le istituzioni, laiche e religiose.
Più si è giovani e meno si è legati a una
chiesa, anche se molte ricerche rilevano
una crescita della religiosità che può
costituire un ritorno alla fede come ricer-
ca di senso per l’esistenza, come risorsa
per far fronte all’incertezza sociale, ad
una crisi di identità, di riferimenti ideali e
di aggregazione. Motivazioni in termini
più immanenti che trascendenti, dove la
religiosità è vissuta in forme sempre meno
dogmatiche e sempre più etico-sociali, in
parte autonome rispetto all’istituzione.
L’impegno, per esempio, nel volontariato
e nel sociale sostituisce per molti credenti
quello nella vita liturgica e sacramentale.
In esso, l’amore del prossimo fa vivere l’a-
more di Dio, diventa «concretezza» che
l’appartenenza istituzionale non riesce
pienamente a far vivere in sintonia con le
esigenze, le paure, le incertezze della
società attuale.
La profonda trasformazione in atto nella
società ha cambiato la struttura mentale
di tutti, ma in particolare quella delle
nuove generazioni rispetto a quelle prece-
denti. Oggi, specialmente da parte dei
giovani, si dà sempre più importanza
all’esperienza, al con-vivere piuttosto che
al con-credere – «è vero ciò che ho potuto
sperimentare» –, più ai rapporti comuni-
tari ed umani che alla condivisione dei
contenuti della credenza.
Quello che in altri periodi culturali era la
relazione tra l’Essere e il dover essere è
oggi invertito: è dalla constatazione di
quello che il soggetto è, dalle sue espe-
rienze e relazioni che viene progettato il
dover-essere e la stessa rappresentazione
e relazione con l’Essere. Non a caso, e
neppure troppo lentamente, si fa strada
l’idea di una «religione dell’umanità».

20



PROPOSTA EDUCATIVA 2/06 21

La multireligiosità, infatti, concilia il
nomadismo spirituale e il sincretismo3, e
per ciò stesso frammenta e inibisce le
appartenenze istituzionali di lungo perio-
do; la stessa immagine di Dio evolve sor-
prendentemente in questi giovani postcri-
stiani verso un divino «senza volto e senza
nome».
La divaricazione crescente tra etica e reli-
gione dà luogo ad una netta deriva indivi-
dualistica nella formazione del giudizio
morale soggettivo, fortemente influenzato
dal processo di spettacolarizzazione di
cui i giovani soprattutto sono spesso pro-
tagonisti e vittime.
Il soggetto si sostituisce, così, all’autorità
religiosa nel fondare e definire la legitti-
mità delle scelte e dei propri orientamenti
e comportamenti.

Comunità cristiana e accoglienza
dello straniero
A fronte di questa situazione, anche il plu-
ralismo va rifondato sulla base di valori da
riscattare storicamente, a partire da quel-
lo di «persona umana». È sempre più chia-
ro, infatti, sul piano sociale, come solo la
riscoperta e il rispetto concreto della
dignità umana siano un punto di stabilità
e di confronto tra la multiculturalità –
perché non degeneri nell’individualismo e
nell’indifferenza – e l’interculturalità e
interreligiosità – perché non degenerino
in relativismo estremo.
L’incontro con l’altro, portatore di una
diversa visione religiosa della vita, pone,
certamente, una serie di interrogativi alla
comunità cristiana4. Al di là dei pronun-
ciamenti magisteriali5 sul dialogo interre-
ligioso, al di là degli eventi celebrativi (di
cui Assisi resta il più significativo) è l’im-
patto con la prassi pastorale che qui inte-
ressa.
Innanzitutto, la risposta non può che
essere una reazione «non emotiva», ma
«pacata e corale».
Un tempo come questo può far emergere

reazioni disparate, che portano con sé il
segno della diversa lettura delle opportu-
nità e dei pericoli contenuti nella nuova
situazione di una Chiesa che si scopre,
ormai, chiesa tra le chiese, o – per utiliz-
zare un’espressione di moda – «chiesa di
minoranza».
C’è in molti la reazione nostalgica di chi
si rifà a quando le cose erano chiare e fun-
zionavano bene e crede di risolvere i pro-
blemi continuando a riferirsi agli schemi
di un tempo. In altri c’è la reazione stizzi-
ta che finisce per portare a contrapposi-
zione e incomunicabilità. C’è, infine, la
reazione della chiusura, fatta di rasse-
gnazione, di fuga
dalla complessi-
tà della situazio-
ne che porta la
comunità a rifu-
giarsi in forme di
r a d i c a l i s m o
evangelico, non
privo di arrogan-
za e di ostilità al
mondo. Quella
della «setta» è
una tentazione
sottile per chi
vive la propria
c o n d i z i o n e
minoritaria senza lasciarsi interrogare
dalla nuova situazione.
Il giusto atteggiamento sembra possa
essere quello di chi – con sano realismo –
legge il presente alla luce della fede, vede
le insidie e scopre le opportunità del pro-
prio tempo, cerca di entrare in un ritmo
corale, comune. Sceglie di camminare con
gli altri, perché sa che la presenza eccle-
siale deve essere una presenza ispirata al
dialogo, alla ricerca dei sentieri che acco-
munano e non di quelli che dividono.

Guardare al passato
per segnare sentieri per il futuro
Fin dalle sue origini, del resto, il Cristia-

ILGIUSTO

ATTEGGIAMENTO

SEMBRAESSERE

QUELLODICHI

SCEGLIEDI

CAMMINARE

CONGLIALTRI



PROPOSTA EDUCATIVA 2/0622

nesimo è plurale6. L’unico Dio narrato da
Gesù Cristo può essere ridetto al mondo
solo in una pluralità di espressioni. Non a
caso la chiesa ha riconosciuto canonici
quattro vangeli e non uno solo, e li ha
accolti accanto a una molteplicità di scrit-
ti del Nuovo Testamento che rendono una
testimonianza multiforme all’«unico
Signore, Gesù Cristo» (1Cor 8,6). Non la
fissità di un libro, dunque, ma la dinami-
cità di un evento suscitato dallo Spirito
Santo – che è la libertà di Dio – è all’origi-
ne del Cristianesimo. Il pluralismo di
espressioni testuali, cui corrisponde a
livello storico e di fede un pluralismo di
espressioni ecclesiali, di concezioni cri-
stologiche, di usi liturgici, di accenti spiri-
tuali, riflette l’inesauribilità del mistero di
Dio rivelato in Cristo Gesù e accolto in
culture diverse.
Non solo, la Bibbia cristiana comprende
al proprio interno anche le Scritture d’I-
sraele con cui pertanto nutrirà un dialogo
perenne: l’alterità è al cuore delle Scrittu-
re della chiesa e il dialogo con altre
espressioni religiose è inscritto nella
vocazione originaria del Cristianesimo.
Lungi dall’essere «religione del libro», il
Cristianesimo si presenta come interpre-
tazione vivente – nella diversità dei tempi
e dei luoghi, delle etnie e delle culture –
della vita, morte e resurrezione di Gesù
Cristo: interpretazione che è il compito
storico delle comunità cristiane. Nella
storia, infatti, Cristo è sempre il Cristo
«creduto», connesso inscindibilmente a
comunità di credenti che gli danno un
volto e lo narrano agli uomini loro con-
temporanei. Questo dato fa sì che il Cri-
stianesimo abbia in sé gli antidoti naturali
a due costanti tentazioni di ogni religione
«rivelata»: il fondamentalismo e l’integra-
lismo. Se, infatti, le stesse Scritture rite-
nute canoniche rimandano a una pluralità
di tradizioni e di interpretazioni, come
sarà possibile una loro lettura fondamen-
talista? Come non tener conto, nei propri

giudizi e nei propri comportamenti, di
altri testi biblici, di altri punti di vista, di
altre pagine di storia scritte da credenti di
diverse tradizioni ecclesiali? Rileggere la
Scrittura come un insieme di comprensio-
ni dell’unico mistero, rileggere la storia
dei credenti in Cristo come un libro in cui
le pagine luminose si alternano e si intrec-
ciano a quelle più oscure conduce allora a
una salutare prudenza nel considerare il
proprio punto di vista come l’unico
ammissibile.
Anche l’integralismo – la rigida certezza
dei «puri e duri» che rigettano ogni alteri-
tà fino a escluderla anche violentemente
dai propri orizzonti – è minato alle radici
dal pluralismo fondante la fede cristiana:
dalla varietà degli scritti del Nuovo Testa-
mento e dal pluralismo delle espressioni
di fede della chiesa antica viene un appel-
lo a vivere la propria fede non contro gli
altri, ma in costante ricerca di comunio-
ne, attraverso l’unificazione interiore, la
ricomposizione fraterna dei conflitti e
l’accoglienza del dono offerto dalla diver-
sità dell’altro.
Né si dimentichi come la chiesa abbia
compreso se stessa attraverso la categoria
del corpo: formato da una pluralità di
membra differenti, che tali restano ma
che sono chiamate a collaborare, a rico-
noscersi reciprocamente, ammettendo di
avere bisogno l’una dell’altra. La diversità
è costitutiva dell’unità ed è essenziale
all’identità. La diversità nella chiesa e tra
le chiese appartiene all’humus del cristia-
nesimo e non va eliminata: sempre lo stes-
so Spirito manifesterà, nelle diverse per-
sone e culture, comprensioni plurali, dif-
ferenziate, dell’unico volto di Cristo, glo-
ria dell’unico Dio Padre di tutti.
Dalla percezione del modello «comunio-
ne plurale» come costitutivo del Cristia-
nesimo, discende la concezione della
verità e il rapporto tra verità e definizioni
della verità. Per il Nuovo Testamento e la
chiesa nascente, la verità è la persona di



PROPOSTA EDUCATIVA 2/06 23

Cristo, mentre nella tradizione successiva
essa diviene sempre più un complesso
dottrinale: la verità prodotta e definita
dalla chiesa stessa. Così la definizione
della verità rischia di sostituirsi alla verità
vivente, Gesù Cristo risorto. Occorre,
invece, percepire che le definizioni della
verità, ovviamente diverse nei diversi con-
testi linguistici e culturali, stanno all’in-
terno del grande movimento della ricerca
della verità, dell’approssimazione – sem-
pre imperfetta – alla verità. Se a questa
coscienza umile si sostituisce la pretesa di
possedere la verità (confusa con la sua
definizione) si finisce in un imperialismo
culturale, in cui l’inculturazione del Cri-
stianesimo viene fatta prevalere sul Cristo
stesso e in cui il rivestimento culturale
assume maggiore importanza del vangelo.
Allora la violenza, il fanatismo, l’intransi-
genza saranno inevitabilmente in agguato.
La comunione plurale che discende dalla
rivelazione biblica dovrebbe anche aiuta-
re un ripensamento dell’universalismo,
tendenza che ha suscitato nella storia
atteggiamenti di violenza e persecuzione
da parte dei cristiani. Perché l’universali-
smo non degeneri in totalitarismo, va
pensato come universale bisogno dell’al-
tro e declinato come vocazione all’esilio,
alla diaspora, alla dispersione tra le genti,
le culture: la fede cristiana non può coin-
cidere con una cultura o un’etnia o un
sistema di pensiero. Essa è transculturale
e il suo lavoro di inculturazione deve
essere perciò accompagnato da un’opera
di deculturazione per non rischiare di
spacciare per vangelo ciò che è forma cul-
turale.
Ora, per dar spazio a questo pluralismo
vitale e vivificante occorrerà sempre più
imparare l’arte dell’ascolto. Non si tratta
di cercare nell’altro ciò che vi è di più
simile a noi e al nostro ambito religioso e
culturale – questa sarebbe la smentita più
netta del dialogo – bensì di cogliere l’altro
e di accoglierne l’alterità cessando di

vedere in lui solo ciò che ci assomiglia e
che riusciamo a comprendere. Per questo
un dialogo autentico dà spazio all’ascolto,
che è vita insieme, condivisione dei pro-
pri beni spirituali, frequentazione reci-
proca per imparare i rispettivi linguaggi
espressivi, apprendimento di ciò che di
noi e della nostra tradizione ferisce o
risulta irricevibile all’altro.
Così possono lentamente cadere le barrie-
re dei pre-giudizi e si possono individua-
re i veri punti di distanza, imparando a
pensare con l’altro: pensare insieme gli
stessi problemi e affrontarli tenendo
conto degli altri aiuta a uscire dalle logi-
che particolaristiche, dagli atteggiamenti
di ripicca, di rivincita, di superiorità che
spesso intaccano i rapporti di dialogo tra
confessioni e religioni.
Senza temere di scadere nel relativismo.
Ciò non accade se non si dimentica che
tra un cristiano e l’altro, tra una chiesa e
l’altra, deve sempre regnare, come terzo
salvifico, Gesù Cristo. Il «terzo» è figura
di ciò che fa stare insieme mentre distin-
gue; accomuna mentre personalizza, e
sempre dilata sia l’uno che l’altro. Ricor-
dando il Regno di Dio come «terzo» oltre
la chiesa e le chiese – esse infatti vivono
del proprio superamento nel Regno
veniente – i cristiani sapranno ritrovare la
necessaria comunione per essere parola
eloquente di salvezza per il mondo e per
gli uomini, sapranno essere continuo e
armonico annuncio del futuro del mondo
in Dio. O, se si vuole, di Dio come futuro
del mondo.

Per una pedagogia dell’accoglienza 7

La reazione scomposta, non di rado inge-
nua – registrata dalle cronache in episodi
anche contrapposti – di fronte al plurali-
smo di «credo» che connota ormai il
nostro Paese, scarsamente allenato a con-
frontarsi a fondo, e non solo epidermica-
mente, con la diversità religiosa, deve
farci riflettere sull’urgenza di adottare il



metodo del discernimento sim-patico,
del rispetto, della mediazione, del con-
fronto, dell’ascolto reciproco. In una
parola il metodo del dialogo.
«Il dialogo – comunque lo si voglia defini-
re e valutare – non è una qualità innata,
una virtù nella quale “nasciamo impara-
ti”, e neppure un istinto naturale. Al dia-
logo, piuttosto bisognerebbe essere edu-
cati e, se possibile, autoeducarsi»8. Cosa
difficile in una società come la nostra che
sembra aver scelto l’isolamento, la diffi-
denza, la chiusura preconcetta nei con-
fronti dell’altro come cifra identificante.
A partire dal modo di concepire la strut-
tura degli agglomerati urbani.
Nella società «occidentale», in seguito
all’urbanizzazione massiccia e alla nascita
di quartieri residenziali immersi nel
verde, abbiamo assistito a un progressivo
«isolamento» delle nostre case, ormai lon-
tane parenti sia delle dimore rurali aperte
sui campi e alla sosta dei viandanti, sia
delle abitazioni di Paese affacciate su
piazze e vie di convergenza e di comuni-
cazione, sia dei condomini popolari dove
l’affollamento andava di pari passo con
una spontanea solidarietà. Oggi la dimora
ideale pare essere una proprietà ben deli-
mitata da cinte, muri, siepi, cancelli, pro-
tetta da sguardi indiscreti, difesa da porte
blindate, allarmi e congegni elettronici.9

In un momento in cui la riflessione sulle
modalità e la qualità dell’accoglienza da
riservare agli stranieri che giungono tra di
noi si fa sempre più urgente, ci dovremmo
interrogare su come sia possibile che una
nazione e una società sviluppino prassi di
ospitalità e di inserimento del diverso nel
proprio tessuto culturale, se i singoli –
persone e nuclei familiari – non sono più
capaci, come invece lo erano in una socie-
tà più «arretrata», di aprire concretamen-
te la porta della propria casa al forestiero
che bussa e chiede magari solo di sedersi
a tavola per condividere un pasto.
Non possiamo infatti dimenticare che le

case stesse appartengono al nostro «lin-
guaggio», che anch’esse dicono la nostra
disponibilità o meno all’ospitalità e al dia-
logo. Non si tratta di rinunciare ad avere
un luogo in cui poter vivere un certo
silenzio, una dimensione raccolta, singola
o familiare che sia, ma la qualità della
nostra vita sociale dipende anche dalla
nostra capacità di non trasformare questa
custodia dell’intimità in un’ossessione
offensiva degli altri o in una barriera inva-
licabile che imprigiona per primo colui
che l’ha costruita. È ancora una volta il
difficile eppure fecondo equilibrio tra
alterità e identità a essere in gioco in quel-
la che potrebbe sembrare una semplice
questione architettonica o urbanistica.
Chiudersi nel sicuro della propria casa ha
a che fare col rinchiudersi tribalistico sul
proprio particulare, sul proprio etnocen-
trismo, che è una delle reazioni possibili
alle ingombranti tendenze all’universalità
e alla globalizzazione (dei valori non
meno che del mercato) che caratterizzano
questo nostro tempo. Questo non signifi-
ca sottovalutare lo stato di insicurezza
psicologica nei confronti di un’alterità
sconosciuta e non rielaborata. Vuol dire,
invece, che questa deve essere superata e
può esserlo attraverso quell’etica dell’in-
contro e del dialogo che, già nel secolo
scorso, avevano prospettato Buber, Hei-
degger, Lévinas, i pensatori del personali-
smo francese.
Sarà, allora, lì, sulla soglia, che potrà
avvenire il primo gesto di comunicazione:
il saluto. Non qualcosa di convenzionale,
ma un segno, che, radicato in una deter-
minata cultura, sia capace di esprimere
all’ospite che egli è il benvenuto e che la
sua venuta desta gioia.
Non sempre questo atteggiamento nasce
spontaneo; ma non dimentichiamo che si
sceglie di ospitare chi sopraggiunge prima
ancora di conoscerlo e di valutarlo, prima
di discernere perché è venuto! La sua pre-
senza è comunque e sempre tempo favo-

24 PROPOSTA EDUCATIVA 2/06



revole, opportunità per vivere l’accoglien-
za. Anche perché «attraverso gli occhi
degli altri tu riscopri qualcosa della tua
identità, qualcosa che puoi riscoprire solo
attraverso gli occhi, la voce, la presenza
dell’altro. Questo è il segreto di ogni
incontro e di ogni dialogo autentici». L’i-
dentità, infatti, non è nel soggetto, ma
nella relazione, nel rapporto, nella
dimensione «io-tu»10.
E il saluto di benvenuto introduce l’ospite
non solo nella casa, ma nello spazio privi-
legiato dell’accoglienza: l’ascolto. Si trat-
ta di ascoltare innanzitutto la «presenza»
dell’altro, prima ancora delle sue parole,
e cercare di percepire qual è il suo biso-
gno. A volte chi è ospitato, soprattutto se
straniero, fatica a parlare: ascoltarlo, allo-
ra, è compito primario ed essenziale. Si
tratta di ascoltare quello che l’ospite
vuole comunicare, e l’ascolto autentico ha
sempre una dimensione di rispetto: non si
può avviare un dialogo assalendo subito
di domande il nuovo arrivato, né si può
essere disponibili all’incontro solo se
avviene secondo i nostri schemi e deside-
ri. Allora, per ascoltare veramente, è
necessario creare dentro di sé uno spazio

di silenzio in cui la parola dell’altro possa
risuonare con chiarezza. È così che l’a-
scolto compartecipe diventa empatia,
compassione, dedizione dell’uomo nei
confronti dell’uomo.
E nell’ascolto ci si confronta anche con la
paura, non negandola, ma affrontandola e
sottoponendola a discernimento, unica
condizione per sperare di vincerla razio-
nalmente. La diversità tra l’ospitante e l’o-
spitato è reale, e all’incontro tra i due si
giunge non sminuendola, ma accoglien-
dola come realtà che interpella, pone
domande cui si è chiamati a dare risposta,
proprio nel confronto tra la propria iden-
tità e quella dell’ospite sconosciuto. Lo
straniero cessa di essere «estraneo» quan-
do lo ascoltiamo, nella sua irriducibile
diversità, ma anche nella sua umanità a
noi comune.
Ora, ascoltare non è mai atteggiamento
passivo: l’ascolto è attenzione e volontà di
una presenza che accoglie, facendo tacere
se stessa per dare peso, fiducia alla parola
dell’altro. Un ascolto autentico richiede
quindi che si rinunci ai pregiudizi, fug-
gendo la tentazione di giudicare l’ospite –
che è una persona sconosciuta nel suo

25PROPOSTA EDUCATIVA 2/06



carattere e nelle sue modalità di espres-
sione – sulla base di tipizzazioni fondate
su criteri di giudizio popolari, ereditati da
un passato anche remoto, conseguenze di
una memoria collettiva non ancora purifi-
cata.
Occorre dunque far tacere questo tipo di
«lettura» dell’altro, sospendere il giudizio
e impiegare tutte le energie, non solo
quelle intellettuali, per ascoltare l’ospite.
È lui che deve dire chi è, narrando se stes-
so, svelando quello che intende svelare,
custodendo quello che ritiene prematuro
far conoscere. Nel totale rispetto, «perché
ascoltare [...] significa riconoscere che la
voce dell’altro [...] non è un rumore fra i
tanti, ma la rivelazione di un “io”»11.
Un’ospitalità di questo tipo – antica quan-
to il mondo, specialmente nelle società
nomadiche o contadine – può sembrare
oggi un’utopia: tutto nelle nostre leggi,
nei nostri costumi, nella nostra gestione
del tempo, dello spazio e della proprietà
sembra andare nella direzione opposta.
Eppure, se saremo capaci di praticarla, a
livello individuale e collettivo, quasi inav-
vertitamente finiremo per scoprire che
facendo spazio all’altro nella nostra casa e
nel nostro mondo interiore, la sua presen-
za non ci sottrarrà spazio vitale, ma allar-
gherà le nostre stanze e i nostri orizzonti,
così come la sua partenza non lascerà un
vuoto, ma dilaterà il nostro respiro fino
ad abbracciare il mondo intero.

Per una spiritualità del dialogo:
l’elogio del bacio 12

Se ogni religione prendesse le distanze
dall’eterna difesa della propria identità
tradizionale, forse gli uomini potrebbero
finalmente imparare il significato del ter-
mine «fraternità»: tensione comune verso
uno stesso orizzonte, sempre più lontano
di quanto non si creda.
D’altro canto, molti dei racconti mitici
che mettono in scena dei fratelli sfociano
nel fratricidio. In tal modo il mito ci rac-

conta che è molto difficile co-abitare, co-
esistere: tutti noi crediamo di essere soli
al mondo e l’arrivo dell’altro ce lo fa vede-
re come un ostacolo alle nostre aspirazio-
ni. Prendere coscienza del fratello e della
sua legittimità ad esistere significa neces-
sariamente cambiare atteggiamento,
addirittura morire simbolicamente,
abbandonare l’onnipotenza del nostro
desiderio.
Attraverso la moltiplicazione degli scam-
bi culturali, ognuna delle grandi religioni
si trova oggi nella stessa situazione: gli
altri sono entrati in scena, la situazione è
irreversibile, è necessario superare il
complesso del fratello e condividere il
Regno dei Cieli.

26 PROPOSTA EDUCATIVA 2/06



Per esprimere l’accettazione di questo
abbandono, la rinuncia ad essere tutto e
ad avere il mondo per sé, gli uomini
hanno inventato la gestualità del bacio
che, simbolicamente spesso associato a
una fraternità unanimista e moralizzante,
è invece uno dei più ambivalenti che ci
sia. Se ne ha prova in episodi biblici famo-
si. Ad esempio l’incontro di Esaù e di Gia-
cobbe che si ritrova, inquieto, di fronte al
fratello nemico: ma «Esaù gli corse incon-
tro, lo abbracciò, gli si gettò al collo, lo
baciò e piansero» (Gen 33, 4). Questo
bacio – per una sottigliezza linguistica
importante – può essere letto come la con-
versione miracolosa del fratello in collera,
perché Dio ha esaudito le preghiere di Gia-
cobbe, ma anche all’opposto – come fanno
alcuni commentatori – ricordando il Libro
dei Proverbi: «Leali sono le ferite di un
amico, fallaci i baci di un nemico» (27, 6).
Questi scettici hanno dalla loro un argo-
mento formidabile di ordine linguistico:
«baciare» e «mordere», in ebraico, si distin-
guono nella grafia da un solo e unico punto!
Lo spazio che separa il bacio dal morso è
quindi nell’ordine dell’infinitesimale.
E non è proprio questa impercettibile
distanza tra l’amore e il crimine che, più
tardi, un uomo chiamato Giuda varcherà?
Colui che denuncia il Cristo sul Monte
degli ulivi lo fa con un bacio, rimasto tri-
stemente famoso. E, se Gesù gli risponde:
«Giuda, con un bacio tradisci il Figlio del-
l’uomo!» (Lc 22, 48), forse lo fa per dare a
tutti noi una specie di ultimo avvertimen-
to. Troppo spesso, infatti, i nostri amori e
le nostre fraternità non sono accompa-
gnate da una conversione in profondità
dell’anima e nascondono latenti rivalità. Il
bacio, allora, è solo la maschera di un’in-
confessabile volontà di potenza. «Bacio il
mio rivale, ma è per soffocarlo» fa dire
Racine a Nerone nel suo Britannicus:
non siamo forse tutti dei Nerone, o dei
Giuda, quando ci rifiutiamo di scavare in
noi stessi per scoprire, oltre una fraterni-

tà di superficie, il reale legame che ci uni-
sce all’altro?
Ma al di là della sempre possibile perver-
sione del bacio in morso, di cui parlano i
maestri talmudici, è forse possibile resti-
tuire al bacio, proprio in ragione della sua
ambiguità iniziale, la sua potenza evoca-
trice come simbolo dell’amore. Le religio-
ni, scegliendo di incontrarsi per dialogare
– o spinte a farlo dalla forza delle cose –
potrebbero assumere il modello del bacio
come archetipo di una comune rinuncia
ad ogni volontà di potenza, che li porte-
rebbe a «baciarsi» senza secondi fini, cioè
ad entrare in vera comunione?
Cosa significa, in realtà, baciarsi?
Quando ci si accinge a dare un bacio, ci si
avvicina al volto dell’altro, a questa parte
del suo corpo che meglio riflette la sua
identità di essere autonomo, la sua alteri-
tà, la sua unicità, tanto da poterlo effetti-
vamente mordere: si potrebbe approfitta-
re della vulnerabilità dell’altro che ha
abbassato la guardia e presenta in totale
fiducia il volto e il petto.
Così vicini all’altro che ci offre la sua per-
sona, potremmo ricordare che la bocca,
prima di essere l’organo della parola e dei
baci, fu quello della suzione del seno
materno, quello del nutrimento, dell’as-
sorbimento, cioè, dell’altro, della riduzio-
ne dell’«altro» al «medesimo», di una rela-
zione in cui l’identità si costruisce a spese
dell’alterità. Potremmo quindi essere ten-
tati di divorare il nostro prossimo, tal-
mente prossimo in questo istante da esse-
re alla nostra mercé...
E tuttavia, mediante il bacio, lo sfioriamo
soltanto, esprimendogli così la nostra
rinuncia ad ogni violenza. La gestualità
simbolica del bacio è il mezzo più diretto
per dire all’altro che ci nutriremo della
sua presenza e della sua persona senza
tuttavia divorarlo, che ci arricchiremo di
lui senza che egli ne venga minimamente
impoverito. «Amore: scambi reali nel
corso dei quali ognuno cresce senza tutta-

27PROPOSTA EDUCATIVA 2/06



PROPOSTA EDUCATIVA 2/0628

via diminuire l’altro», scrisse un giorno
Daniel Pons. Lo specifico di una relazione
di qualità tra due uomini, infatti, è che il
bilancio della sua economia è sempre
positivo: ciò che uno ha imparato dall’al-
tro non ha reso più ignorante quest’ulti-
mo; ciò che uno ha dato all’altro non è
andato perduto; alla fine tutti e due si tro-
vano accresciuti, e lo scambio si chiude

con una creazione.
Tutta la magia dell’amore si trova quindi
espressa in un gesto che potrebbe diven-
tare il paradigma del dialogo tra le religio-
ni, come delle relazioni che esse intratten-
gono con il mondo. L’esperienza reale di
un superamento della violenza è la voca-
zione propria dell’uomo. Essa è anche
l’alfa e l’omega di ogni vera spiritualità.

1D. Walcott, Mappa del nuovo mondo, Adelphi, Milano 1987, p. 99.
2Cf. R. De Vita–F. Berti (edd.), La religione nella società dell’incertezza.

per una convivenza solidale in una società multireligiosa, Franco Angeli,
Milano 2001.

3Cf. D. Hervieu-Léger, Il pellegrino e il convertito. La religione in movi-
mento, il Mulino, Bologna 2003. L’autrice documenta come oggi la
dimensione religiosa è cambiata rispetto a quella che hanno vissuto i
nostri genitori: sempre più numerosi sono coloro che si dedicano a una
sorta di «bricolage» religioso, attingendo al cristianesimo, al giudaismo,
all’islam, come pure al buddismo e al taoismo. Le figure del pellegrino
(che rappresenta il nomadismo religioso) e del convertito (che incarna
l’abbandono delle appartenenze trasmesse per tradizione) sostituiscono
quella classica del praticante.

4 Cf. J.B. Metz, Il cristianesimo nel pluralismo delle religioni e delle cultu-
re, in «studia patavina», 48(2001), pp. 255-268; F. Martinelli, La perce-
zione dell’altro in una società di recente immigrazione, in F. Garelli-G.
Guizzardi-E. Pace (edd.), Un Singolare Pluralismo, pp. 193-214; E. Pace,
Il pluralismo religioso nelle società europee: conflitti di valore e azione
comunicativa, in «studia patavina», 48(2001) pp. 49-62.

5Ricordiamo, tra gli altri: Giovanni Paolo II, Lettera Enciclica Redempto-

ris missio (7 dicembre 1990); Pontificio Consiglio per il dialogo interreli-
gioso e congregazione per l’evangelizzazione dei popoli, Dialogo e
Annuncio. Riflessioni e orientamenti sull’annuncio del Vangelo e il dialo-
go interreligioso (19 Maggio 1991); Commissione teologica internazio-
nale, Il Cristianesimo e le Religioni (1996); Congregazione per la dottri-
na della fede, Dominus Jesu (6 agosto 2000).

6Cf. E. Bianchi, La differenza cristiana, Einaudi, Torino 2006.
7Per questo paragrafo riferimento essenziale è stato il volume di B. Sal-

varani, Vocabolario minimo del dialogo interreligioso. Per un’educazione
all’incontro tra le fedi, Edb, Bologna 2003, soprattutto il cap. II, Le sette
parole del dialogo, pp. 41-83.

8Ibidem, p. 44.
9Cf. Z. Bauman, La solitudine del cittadino globale, Feltrinelli, Milano

2000, soprattutto pp. 17-63.
10K. Raiser, La sfida della convivenza fra popoli, culture e religioni. Inter-

vista di L. M. Negro, in L’utopia di Dio, Fcei/Uicca, Roma 1999, p. 69.
11B. Salvarani, op. cit., p. 58.
12Per questa parte sono particolarmente debitore a J. Mouttapa, Dio e la

rivoluzione del dialogo. L’era degli scambi tra le religioni, Servitium edi-
trice, Sotto il Monte (Bg) 1999.

note


