
5

Stefano Biancu

a fragilità è una cifra del presente.1 
Viviamo in un tempo fragile, dove 
tutto è fragile: le relazioni, le orga-

nizzazioni, le istituzioni, le politiche, gli 
individui, le famiglie, i rapporti di lavoro, 
le convenzioni sociali. Viviamo un pre-
sente fragile, dove quasi niente sembra 
andare da sé. Tutto necessita di essere 
continuamente sottoposto a prova: in as-
senza di solidità, tutto deve dare prova di 
sé, della propria permanenza in vita e del-
la propria validità. Tutto necessita di con-
tinue conferme, nella misura in cui – per 
un verso – i costumi non offrono più un 
luogo autorevole di esperienza e di azione 
e – per altro verso – niente è realmente 
scelto e voluto, essendo semplicemente 
assunto come buono fino a prova contra-
ria. La nostra cultura ambiente tende a 
scoraggiare le scelte che impegnano la li-
bertà, con l’offerta di una molteplicità di 
scelte possibili alle quali attingere senza 
impegno di sé. Rimanere liberi non volen-
do realmente mai niente, in una condizio-

1 In queste pagine vorrei proporre alcune riflessioni, molto libere, 
privilegiando l’esposizione delle idee alla loro giustificazione ar-
gomentativa, per la quale rimando ad altri luoghi e, in particolare, 
a: Biancu, 2009; 2011a; 2011b; 2011c; 2012; Id., La questione 
dell’autorità, in Biancu-Tognon, 2010, pp. 9-77.

ne di tiepidezza e di sostanziale ignavia: 
ecco il presupposto implicito con il quale 
ci troviamo a fare i conti. Tutto vale fino 
a che risulta soddisfacente e appagante, 
e deve dunque essere costantemente (ri)
messo alla prova. Tutto necessita di conti-
nua conferma: un bisogno di rassicurante 
«esistenza in vita» del reale al quale ri-
spondono i media, anche attraverso una 
proliferazione che non ci lascia mai soli, 
al fine di preservarci dall’angoscia del nul-
la incombente (Giaccardi, 2012). Niente 
va dunque da sé, non essendo garantito 
né da un ethos condiviso e autorevole, né 
da una scelta personale ed esistenziale 
che impegna. Tutto, dunque, è fragile.
Sia chiaro: ogni presente è, per definizio-
ne, fragile. Piccola fessura tra un passato 
che non è più e un futuro che non è anco-
ra, ogni presente è per essenza tutt’altro 
che certo e stabile. Ma per noi abitatori di 
questa tarda modernità il presente è ca-
ratterizzato da una fragilità quasi paros-
sistica, che trova la sua ragione ultima in 
un rapporto problematico con la libertà, 
in forza del quale la (legittima) ricerca di 
appagamento della sete di libertà che ca-
ratterizza l’umano passa per un rispar-
mio della libertà: perdendo così di vista 

VIVERE AL TEMPO dell’autorità fragile

L

PROPOSTA EDUCATIVA 3/12

R&M/1



76

turazione personale e sociale; e dunque, 
finalmente, di libertà. Anche quando il 
luogo dell’autorità non sia una persona, 
ma una rappresentazione del mondo o 
una istituzione, l’incontro è però sempre 
mediato dall’incontro tra persone: è cioè 
sempre una libertà a interrogare un’altra 
libertà.
Ora, la possibilità di apprezzare questa 
natura generativa dell’autorità passa per 
una comprensione ampia della libertà. 
Non è qui possibile, per ovvi motivi, ri-
prendere i dibattiti che dagli albori della 
modernità ad oggi hanno riguardato que-
sta categoria maggiore dell’antropologia, 
dell’etica, della politica. È però significa-
tivo osservare come la modernità abbia 
tradizionalmente privilegiato la dimen-
sione dell’estensione, e abbia in generale 
preferito delle metafore spaziali per rac-
contare se stessa e per pensare l’uomo e 
il cosmo. La valutazione è certo approssi-
mativa e il discorso potrebbe essere molto 
lungo, ma è sufficiente ricordare – a titolo 
emblematico – la finzione cartesiana di 
un universo composto esclusivamente di 
res extensa e di res cogitans (atemporale): 
di estensione e di una intelligenza che ad 
essa si applica.
Questo genere di categorie e di metafore 
– che sembrano ignorare il fattore «tem-
po» – si rivelano certamente funzionali 
al primato della «immediatezza» che ha 
caratterizzato in maniera essenziale il 
moderno: nella teoria dell’uomo, nella 

fondazione del sapere scientifico, nella 
politica, nella religione. Di contro a esa-
gerate pretese di «mediazione» (di natura 
epistemica, politica, spirituale),5 la mo-
dernità ha avuto bisogno di affermare 
una certa immediatezza, grazie alla quale 

5 Si pensi, a titolo di esempio, alle rivendicazioni dei Riformatori 
nei confronti della Chiesa di Roma, a quelle degli uomini di scien-
za rispetto all’autorità degli antichi e finanche alle rivendicazioni 
del liberalismo contrattualista rispetto all’autorità sacrale dei so-
vrani assoluti e teocratici.

quella piccola ma essenziale evidenza an-
tropologica in forza della quale la libertà è 
tanto più forte quanto più essa è rimessa 
continuamente in gioco, con impegno di 
sé (ma anche, inevitabilmente, a rischio 
di sé).
È a riguardo di questo rapporto proble-
matico con la libertà che l’autorità appare 
come la categoria sintetica adeguata non 
solo in vista di una diagnosi approfondita 
del problema, ma pure in vista della ela-
borazione di alcune possibili soluzioni: 
essa consente infatti una lettura unitaria 
della fragilità costitutiva e parossistica 
alla quale ci troviamo confrontati. Non 
solo viviamo al tempo dell’autorità fragi-
le, ma è proprio la fragilità dell’esperienza 
di autorità di cui il nostro tempo è capace 
– tanto a livello personale quanto a livello 
sociale – che lo rende un tempo costituti-
vamente fragile.

1. La natura dell’autorità (e della libertà)

Le derive autoritarie con le quali il Ven-
tesimo secolo si è tragicamente trovato 
confrontato insegnano che non esiste, né 
può esistere, una autorità umana assolu-
ta: nessun essere umano è l’autorità, in 
un senso totale e definitivo. Tale verità, 
appresa a caro prezzo, non può però es-
sere separata dalla reciproca: ogni essere 
umano è, almeno in un piccolo ambito, 
un’autorità per tutti gli altri. Lo è nella 
misura in cui è persona, ovvero nella mi-
sura in cui media e manifesta – in maniera 
unica e irripetibile – la verità che lo abita e 
che in lui risuona.2 Più precisamente: lo è 
quanto più ha esistenzialmente adeguato 
quella verità, ovvero quanto più è se stes-

2 Per una messa a punto dello statuto ontologico di quella che 
husserlianamente si potrebbe chiamare la «regione persona» 
– sul suo essere prospettiva sull’essere, ma anche maschera 
dell’essere: luogo in cui l’essere stesso risuona e si manifesta – 
si vedano i bei lavori di V. Melchiorre e, in particolare, la sintesi 
offerta in Melchiorre, 2007.

so, a costo di un impegno della libertà che 
è il risultato di una scelta, non un dato di 
partenza naturalistico.
Esiste dunque un’autorità personale pri-
maria che coincide con la profondità per-
sonale di ciascuno,3 e che è tanto maggio-
re quanto più quella profondità – che è 
accessibile al soggetto sempre attraverso 
mediazioni di natura simbolica – è libera-
mente adeguata e appropriata: è cioè scel-
ta, voluta, perseguita. 
Rispetto a tale autorità primaria e fon-
damentale che ciascuno è (ma è anche 
sempre chiamato ad essere), le autorità 
connesse con alcune funzioni sociali non 
sono che secondarie e derivate. Si fon-
dano su quella prima forma di autorità, 
ma non coincidono con essa: chi ricopre 
un’autorità di tipo secondario non è in-
fatti necessariamente un’autorità com-
piuta anche di tipo primario.4 Questo 
comunque non toglie che una maturazio-
ne personale insufficiente – un’autorità 
primaria inadeguata – pregiudichi inevi-
tabilmente anche l’autorità secondaria 
di tipo funzionale ricoperta: un maestro, 
un genitore, un medico, un giudice, uno 
scienziato, un uomo di Stato inadeguati 
dal punto di vista della loro maturazione 
personale inevitabilmente contribuiscono 
alla corrosione dell’autorevolezza della 
funzione che ricoprono. 
All’ambito delle autorità secondarie ap-
partengono anche le forme non personali 
di autorità: l’autorità cioè di una tradizio-
ne o comunque di una rappresentazione 
del mondo e del reale (di natura religio-

3 Sul nesso tra autorità e personalità rimangono ancora oggi in-
superate le analisi di Capograssi, 1977. Cf. anche Capograssi, 
2011.
4 Non lo è per almeno due motivi: in primo luogo perché nessuno 
è mai completamente un’autorità primaria compiuta: tutti siamo 
infatti sempre in cammino verso una piena appropriazione (della 
verità) di noi stessi; in secondo luogo perché non sempre le fun-
zioni sociali corrispondono al grado di maturazione (e dunque di 
autorevolezza) personale di chi le ricopre.

sa, culturale, politica, economica: non 
importa se implicita o esplicita), che si 
manifesti in un testo o in una istituzione 
(nel senso largo di qualcosa che è cultu-
ralmente e socialmente «istituito»). An-
che queste forme impersonali di autori-
tà rimangono legate all’autorevolezza di 
testimoni che in quelle tradizioni, testi, 
istituzioni, hanno trovato la mediazione 
adeguata verso una più piena appropria-
zione della propria profondità personale. 
Quelle tradizioni, quei testi, quelle istitu-
zioni, sono cioè percepiti come autorevoli 
sulla base dei frutti che si dimostrano ca-
paci di produrre. Questo significa che un 
testimone della loro autorevolezza che si 
riveli inadeguato dal punto di vista della 
propria autorità personale primaria cor-
rode inevitabilmente anche l’autorevo-
lezza di quelle tradizioni, di quei testi, di 
quelle istituzioni.
L’autorità ha dunque la libertà tra i suoi 
presupposti, nella misura in cui è tanto 
più autorevole chi ha impegnato la pro-
pria capacità di libertà nella adeguazione 
personale della verità. Ma l’autorità ha la 
libertà anche tra i suoi esiti: è infatti l’in-
contro con delle libertà più mature della 
propria – che diventano così 
delle autorità – che 
abilita all’uso 
della libertà, 
a l l ’ i m p e -
gno della 
l i b e r t à . 
In questo 
s e n s o , 
ogni vera 
a u t o r i t à 
è fonte e 
radice di 
m a -

PROPOSTA EDUCATIVA 3/12PROPOSTA EDUCATIVA 3/12



98

è giunta a legittimare non solo il sapere 
scientifico, ma anche la libertà religiosa 
e politica; è cioè riuscita ad affermare la 
libertà come un diritto da riconoscere im-
mediatamente, senza mediazioni, a chiun-
que. Sul piano giuridico-politico si è trat-
tato di una conquista preziosa. Che deve 
essere considerata irreversibile, ma che – 
al contempo – non deve essere estenuata.
Se giuridicamente e politicamente la li-
bertà deve essere riconosciuta immedia-
tamente come un diritto universale, eti-
camente e antropologicamente questa 
immediatezza rischia di rivelarsi un’a-
strazione priva di consistenza. Un esem-
pio è in questo senso illuminante: il primo 
articolo della Dichiarazione universale dei 
diritti dell’uomo, che afferma che «Tutti 
gli esseri umani nascono liberi ed eguali 
in dignità e diritti», ha senso e valore se 
inteso come enunciato regolativo, ma ri-
schia di essere del tutto falso se conside-
rato come enunciato constatativo: non 
corrisponde cioè alla verità delle cose che 
tutti gli uomini nascano eguali in libertà e 
diritti,6 ovvero che si nasca già (del tutto) 
liberi. 
In questo senso, occorre riconoscere che 
quell’immediatezza (che deve essere) ri-
conosciuta a livello giuridico-politico, si 
fonda concretamente su alcune inaggira-
bili mediazioni etiche e antropologiche. 
Eticamente, la libertà è infatti anche un 
dovere e una responsabilità, mentre an-
tropologicamente è evidente che si nasce 
capaci di una libertà verso la quale si è 
sempre in cammino: si diventa liberi, e 
lo si diventa grazie all’incontro con altre 
libertà, più mature e più solide della pro-
pria che ci abilitano ad un impegno della 
libertà. Più la libertà con la quale si entra 
in relazione è matura, più essa rivestirà 
il carattere di un’autorità autorevole, ge-

6 Cfr. J.-M. Ferry, Les grammaires de l’intelligence, Cerf, Paris 
2004, p. 201 (ed.it. di G. Lingua, Le grammatiche dell’intelligen-
za, Medusa, Milano 2008).

neratrice di libertà. In fondo, questo è il 
primo principio di ogni educazione. 
E dunque: accanto ad una libertà come 
diritto (esperienza politico-giuridica), oc-
corre riconoscere perlomeno una libertà 
come dovere e come responsabilità (espe-
rienza etica) ed una libertà come dono 
(esperienza antropologica) (Grillo, 2007).

2. Autorità: istruzioni per l’uso

È soltanto alla luce di questa più fonda-
mentale esperienza della libertà come 
dono che è possibile comprendere la capa-
cità dell’autorità di generare libertà. Se ci 
si limita ad una libertà come diritto imme-
diato, ogni autorità (in generale: ogni al-
terità) non può che configurarsi come un 
limite e come una frustrazione: rispetto 
ad una libertà originaria, qualsiasi alteri-
tà non può che presentarsi come ostacolo 
ad una sua piena espressione. In questo 
senso, persa la memoria della complessa 
ricchezza della libertà, l’autorità rimane 
incomprensibile e la sua rivalità con la 
libertà diviene insuperabile. L’astrazione 
giuridico-politica del riconoscimento di 
una libertà come dato immediato richiede 
necessariamente un impegno prepolitico 
per la reale maturazione delle condizioni 
che essa presuppone in astratto.
Le categorie e metafore spaziali, che la 
modernità sembrerebbe aver prediletto, si 
rivelano da questo punto di vista insuffi-
cienti. Esse sono funzionali a pensare il 
potere: lo testimoniano espressioni quali 
«spazio pubblico» e distinzioni come «de-
stra» e «sinistra». Ma risultano inadegua-
te a pensare la natura dell’autorità, la 
quale risulta finalmente apprezzabile sol-
tanto a condizione di tenere nella dovuta 
considerazione la dimensione del tempo e 
della durata (la «profondità» di cui parla-
va Hannah Arendt): ovvero la dimensio-
ne di un dono che precede e che abilita 
a vivere il presente e a costruire futuro. 

Che abilita a incominciare (Revault d’Al-
lonnes, 2006).
A questo proposito, occorre riconoscere 
come la nostra tarda modernità viva un 
problema culturale molto serio nei con-
fronti del tempo. Se i moderni si sono 
autocompresi come momento di rottura 
con la tradizione (del passato), essi hanno 
però mantenuto l’idea di una trasmissio-
ne (nel futuro): la loro «immediatezza» si 
autocomprendeva comunque come gra-
vida di futuro. Si pensi, in questo senso, 
alle grandi ideologie moderne del progres-
so: alle «magnifiche sorti e progressive», 
nelle quali Leopardi ha visto l’essenziale 
della sua epoca. Oggi però sembra com-
promesso anche il senso della promessa, 
del futuro. Non a caso si parla di «fine del-
la storia» (Fukuyama, 1996): si tratta di 
un rapporto problematico col tempo che 
finisce per portare la crisi dell’autorità al 
suo parossismo.
Cosa dunque significa, a riguardo della 
libertà, recuperare un rapporto sano col 
tempo? Significa almeno due cose. A li-
vello individuale significa riconoscere che 
si nasce liberi in potenza, ma non ancora 
in atto: si nasce cioè capaci di libertà, ma 
si diventa di fatto liberi nel tempo, anche 
grazie all’incontro con libertà più mature 
della propria, che diventano così delle au-
torità. In questo senso la vera negazione 
dell’autorità non è affatto rappresentata 
dall’affermazione della (propria) libertà, 
ma piuttosto dal misconoscimento del fat-
to che la libertà ha una storia e una gene-
alogia: è cioè innanzitutto un dono, che 
si riceve nello spazio e nel tempo. E che 
richiede una risposta che impegna.
A livello sociale, recuperare un rapporto 
sano col tempo significa poi riconoscere 
che non ci si rapporta soltanto con i con-
temporanei (nello spazio), ma anche con 
chi ci ha preceduti e con chi ci seguirà 
(nella continuità di una durata): significa 
riconoscere che non si parte da zero, ma 

PROPOSTA EDUCATIVA 3/12PROPOSTA EDUCATIVA 3/12

che si è inseriti in una struttura di tradi-
zione e di trasmissione, la quale non è ir-
rilevante neanche dal punto di vista della 
qualità dello spazio pubblico. La questione 
è delicata giacché, se è vero che la tradi-
zione rimane un fondamento imprescin-
dibile della nostra libertà, è anche vero 
che occorre comprendere bene cosa sia 
la tradizione. «Struttura di trasmissione» 
non può infatti significare né semplice ri-
petizione sottomessa del passato, né futu-
ro votato a un compimento che già si co-
nosce (il quale 
rappresente-
rebbe un altro 
genere di sot-
tomissione) . 
La tradizione 
non è un sem-
plice strumen-
to a nostra 
disposizione, 
ma è piuttosto 
qualcosa che 
sta davanti a 
noi e che di 
conseguenza 
non è propria-
mente mai del 
tutto disponi-
bile. Essa non 
è una opzione 
della liber-
tà – come se 
ciascuno si 
scegliesse le proprie tradizioni –, ma, in 
forza di una radicazione comunitaria e 
pre-conscia, è qualcosa che sta alle radici 
della libertà di ciascuno. La libertà vive 
cioè di tradizione: la possibilità della novi-
tà – la possibilità stessa della libertà – sta 
nel saper mantenere una continuità all’in-
terno di una durata condivisa.
Per tornare a comprendere la natura ge-
nerativa di un’autentica relazione di auto-
rità, occorre dunque tornare a fare i conti 

occorre 

riconoscere 

come la 

nostra tarda 

modernità viva 

un problema 

culturale 

molto serio nei 

confronti del 

tempo



1110

Mario Schermi

L’AUTORITÀ
Appunti di educazione civile

1. Il «peso» dell’autorità

utorità, definizione 1: nell’ambito 
giuridico e politico, la posizione di 
chi è investito di poteri e funzioni 

di comando, e la cui forza è basata da un 
lato sulla sintesi del volere con la legge, 
dall’altro sul riconoscimento ufficiale del-
la forza stessa. 
Autorità, definizione 2: l’azione determi-
nante che la volontà di una persona eser-
cita sulla volontà e sullo spirito di altre 
persone (Aa.Vv., 1986).
Da queste prime e generali definizioni 
dell’autorità comprendiamo: che l’autori-
tà è tanto un agire quanto uno stare; che si 
esprime con forza e determinazione e che 
comprende gli altri come riconoscitori e 
destinatari. Sì, ma ancora quasi nulla si è 
detto dell’autorità e questi veloci appunti 
sembrano seminare nuovi indizi per altre 
esplorazioni. Così prendiamo a domanda-
re: perché si danno, nel nostro mondo, le 
autorità? In cosa consiste il loro agire e il 
loro stare? Come mai si fanno determi-
nanti, anche ricorrendo alla forza? Cosa 
fa sì che siano prerogativa di alcuni e non 
degli altri? E perché questi altri risultano 
comunque coinvolti?

Il vocabolo «autorità» è di per sé pesante e 
ingombrante. A suo modo definisce un’a-
rea semantica ampia, cruciale e critica. 
L’ampiezza si fa evidente per le dimensio-
ni della vita privata e pubblica toccate da 
questo termine, e per le diverse discipline 
interessate. La crucialità si fa stringente 
per le questioni di fondo coinvolte, sì che 
non sembra possibile trascurare le impli-
cazioni che deriverebbero dall’autorità e 
passare avanti tentando di comprendere 
il mondo. La criticità, infine, si fa urgente 
per gli equilibri, gli assetti, le dissimmetrie 
comunque coinvolte, sì che ogni volta che 
si sollecita l’«autorità», sono richiamate, 
interrogate, allertate, smascherate le tra-
iettorie possibili del «potere», con i relativi 
riverberi circa i sentimenti di giustizia o 
di ingiustizia.
Bene, allora occorre, innanzitutto, alleg-
gerire, semplificare, smontare, decostru-
ire per comprendere. E comprendere 
per ripensare il rapporto che con questo 
concetto oggi intratteniamo e, eventual-
mente, quali ulteriori intese ed educazio-
ni potremmo intraprendere e sostenere. 
Ed ecco che, ad un primo approssimarci, 
appare subito evidente che al centro del-
la questione dell’autorità è incastonato/

A

con la dimensione temporale della nostra 
vicenda umana: con quella dimensione 
della profondità di cui parlava Arendt. A 
livello individuale, questo significa ricono-
scere che si è sempre in cammino verso la 
propria libertà – verso la propria umani-
tà – la quale non può essere data sempli-
cemente per scontata (se non nel quadro 
di quella preziosa astrazione giuridico-
politica che costituisce uno dei pilastri del 
moderno Stato di diritto). A livello sociale, 
fare i conti con la dimensione costitutiva 
della temporalità significa poi riconosce-
re che siamo collocati all’interno di una 
struttura di trasmissione in forza della 
quale è importante non solo garantire le 

condizioni di uno «spazio pubblico», ma 
pure di una «durata pubblica» (la quale si 
rivela essenziale proprio per garantire la 
qualità dello spazio pubblico). 
Solo riconoscendo la ricca genealogia del-
la nostra libertà e della nostra umanità – 
quali libertà e umanità ricche di presuppo-
sti – sarà possibile tornare a comprendere 
la natura di un’autorità quale generatrice 
di libertà. Solo così sarà possibile impe-
gnare la propria libertà, salvaguardando-
la da quella fragilizzazione alla quale ogni 
tentativo di risparmiarla la sottopone, co-
stringendola ad una continua e disperante 
prova di ogni cosa, il cui risultato non può 
che essere che tutto è fragile.

Biancu S. (2009), L’autorità e il pensiero cristiano. Tradizioni e prospettive tra XX e XXI secolo, in «Il Regno/Attualità», 
16, pp. 516-519.
Id. (2011a), Giudizio, autorità e uso pubblico della ragione, in «Philosophicalnews», 3, pp. 32-39.
Id. (2011b), La rivoluzione cristiana: l’autorità come educazione e come carità, in Capograssi G., Educazione e autorità: la 
rivoluzione cristiana, La Scuola, Brescia, pp. 5-74.
Id. (2011c), Una modernità alternativa: la «f ilosof ia dell’autorità» di G.B. Vico, in «Rivista Internazionale di Filosofia del 
Diritto», 1, LXXXVIII, pp. 59-94.
Biancu S.-Tognon G. (a cura di) (2010), Autorità. Una questione aperta, Diabasis, Reggio Emilia.
Capograssi G. (1977) in D’Addio M. (a cura di), Riflessioni sull’autorità e la sua crisi (1921), Giuffrè, Milano.
Id. (2011), Educazione e autorità: la rivoluzione cristiana, La Scuola, Brescia.
Biancu S. (2012), Saggio sull’autorità, Educatt, Milano.
Fukuyama F. (1996), The End of History and the Last Man, Free Press, New York 1992; tr.it. di Ceni D., La f ine della storia 
e l’ultimo uomo, Rizzoli, Milano.
Giaccardi C. (2012), Liturgie di presenza. «Canali magici» e vita quotidiana, in Biancu S.-Cascetta A.-Marassi M. (a cura 
di), L’uomo e la rappresentazione: fondazioni antropologiche della rappresentazione mediale e dal vivo, Vita e Pensiero, 
Milano, pp. 69-87.
Grillo A. (2007), «Passi sulla via della pace». Libertà e autorità agli inizi del XXI secolo, NatRusso, Noli (SV).
Melchiorre V. (2007), Essere e persona: natura e struttura, Fondazione Achille e Giulia Boroli, Milano.
Revault d’Allonnes M. (2006), Le pouvoir des commencements. Essai sur l’autorité, Seuil, Paris.

Bibliografia

PROPOSTA EDUCATIVA 3/12PROPOSTA EDUCATIVA 3/12

R&M/2




