R&M/1

VIVERE AL TEMPO

a fragilita € una cifra del presente.!

Viviamo in un tempo fragile, dove

tutto ¢ fragile: le relazioni, le orga-
nizzazioni, le istituzioni, le politiche, gli
individui, le famiglie, i rapporti di lavoro,
le convenzioni sociali. Viviamo un pre-
sente fragile, dove quasi niente sembra
andare da sé. Tutto necessita di essere
continuamente sottoposto a prova: in as-
senza di solidita, tutto deve dare prova di
sé, della propria permanenza in vita e del-
la propria validita. Tutto necessita di con-
tinue conferme, nella misura in cui — per
un verso — i costumi non offrono pitt un
luogo autorevole di esperienza e di azione
€ — per altro verso — niente € realmente
scelto e voluto, essendo semplicemente
assunto come buono fino a prova contra-
ria. LLa nostra cultura ambiente tende a
scoraggiare le scelte che impegnano la li-
berta, con l'offerta di una molteplicita di
scelte possibili alle quali attingere senza
impegno di sé. Rimanere liberi non volen-
do realmente mai niente, in una condizio-

In queste pagine vorrei proporre alcune riflessioni, molto libere,
privilegiando I'esposizione delle idee alla loro giustificazione ar-
gomentativa, per la quale rimando ad altri luoghi e, in particolare,
a: Biancu, 2009; 2011a; 2011b; 2011c; 2012; Io., La questione
dell’autorita, in Biancu-Tognon, 2010, pp. 9-77.

PROPOSTA EDUCATIVA 3/12

Stefano Biancu

ne di tiepidezza e di sostanziale ignavia:
ecco il presupposto implicito con il quale
ci troviamo a fare i conti. Tutto vale fino
a che risulta soddisfacente e appagante,
¢ deve dunque essere costantemente (ri)
messo alla prova. Tutto necessita di conti-
nua conferma: un bisogno di rassicurante
«esistenza in vita» del reale al quale ri-
spondono i media, anche attraverso una
proliferazione che non ci lascia mai soli,
al fine di preservarci dall’angoscia del nul-
la incombente (Giaccardi, 2012). Niente
va dunque da sé, non essendo garantito
né da un ethos condiviso e autorevole, né
da una scelta personale ed esistenziale
che impegna. Tutto, dunque, ¢ fragile.

Sia chiaro: ogni presente &, per definizio-
ne, fragile. Piccola fessura tra un passato
che non ¢ piu e un futuro che non ¢ anco-
ra, ogni presente ¢ per essenza tutt’altro
che certo e stabile. Ma per noi abitatori di
questa tarda modernita il presente ¢ ca-
ratterizzato da una fragilita quasi paros-
sistica, che trova la sua ragione ultima in
un rapporto problematico con la liberta,
in forza del quale la (legittima) ricerca di
appagamento della sete di liberta che ca-
ratterizza 'umano passa per un rispar-
mio della liberta: perdendo cosi di vista



quella piccola ma essenziale evidenza an-
tropologica in forza della quale la liberta &
tanto piu forte quanto pill essa € rimessa
continuamente in gioco, con impegno di
sé (ma anche, inevitabilmente, a rischio
(}i sé).

E a riguardo di questo rapporto proble-
matico con la liberta che I'autorita appare
come la categoria sintetica adeguata non
solo in vista di una diagnosi approfondita
del problema, ma pure in vista della ela-
borazione di alcune possibili soluzioni:
essa consente infatti una lettura unitaria
della fragilita costitutiva e parossistica
alla quale ci troviamo confrontati. Non
solo viviamo al tempo dell’autorita fragi-
le, ma ¢ proprio la fragilita dell’esperienza
di autorita di cui il nostro tempo € capace
— tanto a livello personale quanto a livello
sociale — che lo rende un tempo costituti-
vamente fragile.

. La natura dell'autoritd (e della libertd)

Le derive autoritarie con le quali il Ven-
tesimo secolo si € tragicamente trovato
confrontato insegnano che non esiste, né
puo esistere, una autorita umana assolu-
ta: nessun essere umano ¢ lautorita, in
un senso totale e definitivo. Tale verita,
appresa a caro prezzo, non pud pero es-
sere separata dalla reciproca: ogni essere
umano €, almeno in un piccolo ambito,
un’autorita per tutti gli altri. Lo ¢ nella
misura in cui € persona, ovvero nella mi-
sura in cui media e manifesta — in maniera
unica e irripetibile — la verita che lo abita e
che in lui risuona.? Piu precisamente: lo &
quanto piu ha esistenzialmente adeguato
quella verita, ovvero quanto piu € se stes-

Per una messa a punto dello statuto ontologico di quella che
husserlianamente si potrebbe chiamare la «regione persona»
- sul suo essere prospettiva sull'essere, ma anche maschera
dell'essere: luogo in cui l'essere stesso risuona e si manifesta -
si vedano i bei lavori di V. Melchiorre e, in particolare, la sintesi
offerta in Melchiorre, 2007.

s0, a costo di un impegno della liberta che
¢ il risultato di una scelta, non un dato di
partenza naturalistico.

Esiste dunque un’autorita personale pri-
maria che coincide con la profondita per-
sonale di ciascuno,® e che ¢ tanto maggio-
re quanto piu quella profondita — che &
accessibile al soggetto sempre attraverso
mediazioni di natura simbolica - ¢ libera-
mente adeguata e appropriata: € cioe scel-
ta, voluta, perseguita.

Rispetto a tale autorita primaria e fon-
damentale che ciascuno ¢ (ma & anche
sempre chiamato ad essere), le autorita
connesse con alcune funzioni sociali non
sono che secondarie e derivate. Si fon-
dano su quella prima forma di autorita,
ma non coincidono con essa: chi ricopre
un’autorita di tipo secondario non ¢ in-
fatti necessariamente un’autorita com-
piuta anche di tipo primario.* Questo
comunque non toglie che una maturazio-
ne personale insufficiente — un’autorita
primaria inadeguata — pregiudichi inevi-
tabilmente anche l'autorita secondaria
di tipo funzionale ricoperta: un maestro,
un genitore, un medico, un giudice, uno
scienziato, un uomo di Stato inadeguati
dal punto di vista della loro maturazione
personale inevitabilmente contribuiscono
alla corrosione dell’autorevolezza della
funzione che ricoprono.

All'ambito delle autorita secondarie ap-
partengono anche le forme non personali
di autorita: ’autorita cio¢ di una tradizio-
ne o comunque di una rappresentazione
del mondo e del reale (di natura religio-

Sul nesso tra autorita e personalita imangono ancora oggi in-
superate le analisi di Capograssi, 1977. Cf. anche Capograssi,
2011.

Non lo & per almeno due motivi: in primo luogo perché nessuno
& mai completamente un’autorita primaria compiuta: tutti siamo
infatti sempre in cammino verso una piena appropriazione (della
verita) di noi stessi; in secondo luogo perché non sempre le fun-
zioni sociali corrispondono al grado di maturazione (e dunque di
autorevolezza) personale di chi le ricopre.

PROPOSTA EDUCATIVA 3/12

sa, culturale, politica, economica: non
importa se implicita o esplicita), che si
manifesti in un testo o in una istituzione
(nel senso largo di qualcosa che € cultu-
ralmente e socialmente «istituito»). An-
che queste forme impersonali di autori-
ta rimangono legate all’autorevolezza di
testimoni che in quelle tradizioni, testi,
istituzioni, hanno trovato la mediazione
adeguata verso una piu piena appropria-
zione della propria profondita personale.
Quelle tradizioni, quei testi, quelle istitu-
zioni, sono cio€ percepiti come autorevoli
sulla base dei frutti che si dimostrano ca-
paci di produrre. Questo significa che un
testimone della loro autorevolezza che si
riveli inadeguato dal punto di vista della
propria autorita personale primaria cor-
rode inevitabilmente anche I’autorevo-
lezza di quelle tradizioni, di quei testi, di
quelle istituzioni.

L autorita ha dunque la liberta tra i suoi
presupposti, nella misura in cui €& tanto
piu autorevole chi ha impegnato la pro-
pria capacita di liberta nella adeguazione
personale della verita. Ma I'autorita ha la
liberta anche tra i suoi esiti: ¢ infatti I'in-
contro con delle liberta pitt mature della
propria — che diventano cosi

delle autorita — che
abilita  all’'uso
della liberta,
all’impe-
gno della
liberta.
In questo
senso,
ogni vera
autorita
¢ fonte e
radice di
m a -

PROPOSTA EDUCATIVA 3/12

turazione personale e sociale; e dunque,
finalmente, di liberta. Anche quando il
luogo dell’autorita non sia una persona,
ma una rappresentazione del mondo o
una istituzione, I'incontro ¢ perod sempre
mediato dall’incontro tra persone: € cio¢
sempre una liberta a interrogare un’altra
liberta.
Ora, la possibilita di apprezzare questa
natura generativa dell’autorita passa per
una comprensione ampia della liberta.
Non ¢ qui possibile, per ovvi motivi, ri-
prendere i dibattiti che dagli albori della
modernita ad oggi hanno riguardato que-
sta categoria maggiore dell’antropologia,
dell’etica, della politica. E pero significa-
tivo osservare come la modernita abbia
tradizionalmente privilegiato la dimen-
sione dell’estensione, e abbia in generale
preferito delle metafore spaziali per rac-
contare se stessa e per pensare I'uomo e
il cosmo. La valutazione € certo approssi-
mativa e il discorso potrebbe essere molto
lungo, ma ¢ sufficiente ricordare — a titolo
emblematico — la finzione cartesiana di
un universo composto esclusivamente di
res extensa e di res cogitans (atemporale):
di estensione e di una intelligenza che ad
essa si applica.
Questo genere di categorie e di metafore
— che sembrano ignorare il fattore «tem-
po» — si rivelano certamente funzionali
al primato della «<immediatezza» che ha
caratterizzato in maniera essenziale il
moderno: nella teoria dell’'uomo, nella
fondazione del sapere scientifico, nella
politica, nella religione. Di contro a esa-
gerate pretese di «mediazione» (di natura
epistemica, politica, spirituale),’ la mo-
dernita ha avuto bisogno di affermare
una certa immediatezza, grazie alla quale

Si pensi, a titolo di esempio, alle rivendicazioni dei Riformatori
nei confronti della Chiesa di Roma, a quelle degli uomini di scien-
za rispetto allautorita degli antichi e finanche alle rivendicazioni
del liberalismo contrattualista rispetto all'autorita sacrale dei so-
vrani assoluti e teocratici.



¢ giunta a legittimare non solo il sapere
scientifico, ma anche la liberta religiosa
¢ politica; ¢ cio¢ riuscita ad affermare la
liberta come un diritto da riconoscere im-
mediatamente, senza mediazioni, a chiun-
que. Sul piano giuridico-politico si & trat-
tato di una conquista preziosa. Che deve
essere considerata irreversibile, ma che —
al contempo — non deve essere estenuata.
Se giuridicamente e politicamente la li-
berta deve essere riconosciuta immedia-
tamente come un diritto universale, eti-
camente e antropologicamente questa
immediatezza rischia di rivelarsi un’a-
strazione priva di consistenza. Un esem-
pio € in questo senso illuminante: il primo
articolo della Dichiarazione universale dei
diritti dell’'uomo, che afferma che <Tutti
gli esseri umani nascono liberi ed eguali
in dignita e diritti», ha senso e valore se
inteso come enunciato regolativo, ma ri-
schia di essere del tutto falso se conside-
rato come enunciato constatativo: non
corrisponde cioé¢ alla verita delle cose che
tutti gli uomini nascano eguali in liberta e
diritti,® ovvero che si nasca gia (del tutto)
liberi.
In questo senso, occorre riconoscere che
quellimmediatezza (che deve essere) ri-
conosciuta a livello giuridico-politico, si
fonda concretamente su alcune inaggira-
bili mediazioni etiche e antropologiche.
Eticamente, la liberta & infatti anche un
dovere e una responsabilita, mentre an-
tropologicamente & evidente che si nasce
capaci di una liberta verso la quale si ¢
sempre in cammino: si diventa liberi, e
lo si diventa grazie all'incontro con altre
liberta, piti mature e piu solide della pro-
pria che ci abilitano ad un impegno della
liberta. Piu la liberta con la quale si entra
in relazione € matura, pill essa rivestira
il carattere di un’autorita autorevole, ge-
Cfr. J.-M. Ferry, Les grammaires de lintelligence, Cerf, Paris

2004, p. 201 (ed.it. di G. Lingua, Le grammatiche dell'intelligen-
za, Medusa, Milano 2008).

neratrice di liberta. In fondo, questo ¢ il
primo principio di ogni educazione.

E dunque: accanto ad una liberta come
diritto (esperienza politico-giuridica), oc-
corre riconoscere perlomeno una liberta
come dovere e come responsabilita (espe-
rienza etica) ed una liberta come dono
(esperienza antropologica) (Grillo, 2007).

2, Avtorita: istruzioni per ['vso

E soltanto alla luce di questa piu fonda-
mentale esperienza della liberta come
dono che ¢ possibile comprendere la capa-
cita dell’autorita di generare liberta. Se ci
si limita ad una liberta come diritto imme-
diato, ogni autorita (in generale: ogni al-
terita) non pud che configurarsi come un
limite e come una frustrazione: rispetto
ad una liberta originaria, qualsiasi alteri-
ta non puo che presentarsi come ostacolo
ad una sua piena espressione. In questo
senso, persa la memoria della complessa
ricchezza della liberta, 'autorita rimane
incomprensibile e la sua rivalita con la
liberta diviene insuperabile. Llastrazione
giuridico-politica del riconoscimento di
una liberta come dato immediato richiede
necessariamente un impegno prepolitico
per la reale maturazione delle condizioni
che essa presuppone in astratto.

Le categorie e metafore spaziali, che la
modernita sembrerebbe aver prediletto, si
rivelano da questo punto di vista insuffi-
cienti. Esse sono funzionali a pensare il
potere: lo testimoniano espressioni quali
«spazio pubblico» e distinzioni come «de-
stra» e «sinistra». Ma risultano inadegua-
te a pensare la natura dell’autorita, la
quale risulta finalmente apprezzabile sol-
tanto a condizione di tenere nella dovuta
considerazione la dimensione del tempo e
della durata (la «profondita» di cui parla-
va Hannah Arendt): ovvero la dimensio-
ne di un dono che precede e che abilita
a vivere il presente e a costruire futuro.

PROPOSTA EDUCATIVA 3/12

Che abilita a incominciare (Revault d’Al-
lonnes, 2006).

A questo proposito, occorre riconoscere
come la nostra tarda modernita viva un
problema culturale molto serio nei con-
fronti del tempo. Se i moderni si sono
autocompresi come momento di rottura
con la tradizione (del passato), essi hanno
pero mantenuto I'idea di una trasmissio-
ne (nel futuro): la loro «<immediatezza» si
autocomprendeva comunque come gra-
vida di futuro. Si pensi, in questo senso,
alle grandi ideologie moderne del progres-
so: alle «magnifiche sorti e progressive»,
nelle quali Leopardi ha visto I’essenziale
della sua epoca. Oggi perd sembra com-
promesso anche il senso della promessa,
del futuro. Non a caso si parla di «fine del-
la storia» (Fukuyama, 1996): si tratta di
un rapporto problematico col tempo che
finisce per portare la crisi dell’autorita al
SUO parossismo.

Cosa dunque significa, a riguardo della
liberta, recuperare un rapporto sano col
tempo? Significa almeno due cose. A li-
vello individuale significa riconoscere che
si nasce liberi in potenza, ma non ancora
in atto: si nasce cioé capaci di liberta, ma
si diventa di fatto liberi nel tempo, anche
grazie all'incontro con liberta pit mature
della propria, che diventano cosi delle au-
torita. In questo senso la vera negazione
dell’autorita non ¢ affatto rappresentata
dall’affermazione della (propria) liberta,
ma piuttosto dal misconoscimento del fat-
to che la liberta ha una storia e una gene-
alogia: € cioé innanzitutto un dono, che
si riceve nello spazio e nel tempo. E che
richiede una risposta che impegna.

A livello sociale, recuperare un rapporto
sano col tempo significa poi riconoscere
che non ci si rapporta soltanto con i con-
temporanei (nello spazio), ma anche con
chi ci ha preceduti e con chi ci seguira
(nella continuita di una durata): significa
riconoscere che non si parte da zero, ma

PROPOSTA EDUCATIVA 3/12

che si ¢ inseriti in una struttura di tradi-
zione e di trasmissione, la quale non ¢ ir-
rilevante neanche dal punto di vista della
qualita dello spazio pubblico. La questione
¢ delicata giacché, se ¢ vero che la tradi-
zione rimane un fondamento imprescin-
dibile della nostra liberta, ¢ anche vero
che occorre comprendere bene cosa sia
la tradizione. «Struttura di trasmissione»
non puo infatti significare né semplice ri-
petizione sottomessa del passato, né futu-
ro votato a un compimento che gia si co-
nosce (il quale

rappresente-

rebbe un altro

genere di sot-

tomissione).

La tradizione

non ¢ un sem-

plice strumen-

to a nostra

disposizione,

ma € piuttosto

qualcosa che

sta davanti a

noi e che di

conseguenza

non & propria-

mente mai del

tutto disponi-

bile. Essa non

€ una opzione

della liber-

ta — come se

ciascuno si

scegliesse le proprie tradizioni —, ma, in
forza di una radicazione comunitaria e
pre-conscia, € qualcosa che sta alle radici
della liberta di ciascuno. La liberta vive
cio¢ di tradizione: la possibilita della novi-
ta — la possibilita stessa della liberta — sta
nel saper mantenere una continuita all’in-
terno di una durata condivisa.

Per tornare a comprendere la natura ge-
nerativa di un’autentica relazione di auto-
rita, occorre dunque tornare a fare i conti



con la dimensione temporale della nostra
vicenda umana: con quella dimensione
della profondita di cui parlava Arendt. A
livello individuale, questo significa ricono-
scere che si € sempre in cammino verso la
propria liberta — verso la propria umani-
ta — la quale non puo essere data sempli-
cemente per scontata (se non nel quadro
di quella preziosa astrazione giuridico-
politica che costituisce uno dei pilastri del
moderno Stato di diritto). A livello sociale,
fare i conti con la dimensione costitutiva
della temporalita significa poi riconosce-
re che siamo collocati all'interno di una
struttura di trasmissione in forza della
quale € importante non solo garantire le

condizioni di uno «spazio pubblico», ma
pure di una «durata pubblica» (la quale si
rivela essenziale proprio per garantire la
qualita dello spazio pubblico).

Solo riconoscendo la ricca genealogia del-
la nostra liberta e della nostra umanita —
quali liberta e umanita ricche di presuppo-
sti — sara possibile tornare a comprendere
la natura di un’autorita quale generatrice
di liberta. Solo cosi sara possibile impe-
gnare la propria liberta, salvaguardando-
la da quella fragilizzazione alla quale ogni
tentativo di risparmiarla la sottopone, co-
stringendola ad una continua e disperante
prova di ogni cosa, il cui risultato non puo
che essere che tutto ¢ fragile.

Biancu S. (2009), Lautorita e il pensiero cristiano. Tradizioni e prospettive tra XX e XXI secolo, in «ll Regno/Attualitay,

16, pp. 516-519.

I. (2011a), Giudizio, autorita e uso pubblico della ragione, in «Philosophicalnews», 3, pp. 32-39.
I. (2011b), La rivoluzione cristiana: 'autorita come educazione e come caritd, in CAPOGRASS| G., Educazione e autoritd: la

rivoluzione cristiana, La Scuola, Brescia, pp. 5-74.

Io. (2011¢), Una modernita alternativa: la «filosofia dell’autorita» di G.B. Vico, in «Rivista Internazionale di Filosofia del

Dirittox, 1, LXXXVIII, pp. 59-94.

Biancu S.-ToaNon G. (A cura bi) (2010), Awzorita. Una questione aperta, Diabasis, Reggio Emilia.
Capocrass! G. (1977) in D'Aobio M. (A CURA DI), Riflessioni sull’ autorita e la sua crisi (1921), Giuffre, Milano.
Io. (2011), Educazione e autorita: la rivoluzione cristiana, La Scuola, Brescia.

Biancu S. (2012), Saggio sull’autorita, Educatt, Milano.

Fukuvama F. (1996), The End of History and the Last Man, Free Press, New York 1992; tr.it. di Ceni D., La fine della storia

e lultimo womo, Rizzoli, Milano.

Giaccaror C. (2012), Liturgie di presenza. «Canali magici» e vita quotidiana, in Biancu S.-Cascetta A.-Marass M. (A cura
0l), L'uomo ¢ la rappresentazione: fondazioni antropologiche della rappresentazione mediale e dal vivo, ita e Pensiero,

Milano, pp. 69-87.

GRILLOA. (2007), «Passi sulla via della pace». Liberta e autorita agli inizi del XXI secolo, NatRusso, Noli (SV).
MeLcHiorre V. (2007), Essere e persona: natura e struttura, Fondazione Achille e Giulia Boroli, Milano.
RevauLt 0'ALLonnges M. (2006), Le pouvoir des commencements. Essai sur Iautorité, Seuil, Paris.

10

PROPOSTA EDUCATIVA 3/12





