
E D I T O R I A L E

Franco Venturella

Tra vecchi e nuovi diritti
appiamo che la marcia dei
diritti umani attraverso la sto-
ria è stata veramente lunga e

ancora è ben lontana dall’essere conclu-
sa. Ma, a riguardare la successione tem-
porale e storica secondo cui tali diritti si
sono configurati come tali alla coscienza
individuale e sociale, possiamo fare rife-
rimento alla categoria della «generazio-
ne», che non ha nulla a che vedere con
l’analoga accezione in campo tecnologi-
co, in cui la generazione successiva del
prodotto soppianta quella precedente.
Non così per i diritti. Si parla di diritti
civili e politici come prima generazione;
di quelli economici, sociali e culturali
come seconda; dei «nuovi» diritti, ancora
non compiutamente riconosciuti, di

terza generazione (diritto all’autodetermi-
nazione dei popoli, allo sviluppo, a vivere
in un ambiente non inquinato) e quarta
generazione (diritto al genoma umano e al
patrimonio genetico dell’individuo). La
distinzione tra vecchi e nuovi diritti è solo
di carattere cronologico e non sostanziale,
in quanto i diritti umani sono di per sé ina-
lienabili e indisponibili a qualsiasi nego-
ziazione, e non si prestano a forme di
gerarchizzazione. Si tratta, dunque, di
nuovi diritti di libertà, che ampliano i pre-
cedenti, dando per acquisiti i vecchi che
dovrebbero già essere codificati nella
coscienza e nelle legislazioni dei diversi
Paesi. Vecchi e nuovi diritti devono trova-
re una sintesi. Se è vero che l’elenco del
catalogo dei diritti si va sempre più
ampliando man mano che cresce una più

Verso nuovi diritti di libertà

S

«Nel deserto prenderà stabile dimora il diritto» (Is 32, 16)
«Tutti gli esseri umani nascono liberi ed uguali in dignità e diritti.

Essi sono dotati di ragione e coscienza
e devono agire gli uni verso gli altri in spirito di fratellanza»
(Dichiarazione universale dei Diritti Umani, adottata dall’Assemblea generale

delle Nazioni Unite a Parigi il 10 Dicembre 1948)

1PROPOSTA EDUCATIVA 2/06



PROPOSTA EDUCATIVA 2/062

avvertita coscienza della dignità umana
«dal concepimento fino alla conclusione
naturale della vita» – basti pensare anche
alle conquiste femminili, all’ecologia, alle
scoperte della scienza e della tecnica –,
sempre più grande ci appare lo scarto tra
la proclamazione di essi e la loro piena
attuazione. La tutela non è un fatto scon-
tato. Anche Paesi civili e democratici per
lunga tradizione, nella prassi ordinaria,
ma a volte anche nelle leggi, vengono
meno ai valori a cui dicono di ispirarsi (si
pensi alla permanenza della pena di
morte, alla durata eccessiva dei processi,
alle carcerazioni preventive...). Inoltre, il
fatto che la distanza tra ricchi e poveri si
vada sempre più allargando testimonia un
mancato potenziamento dei diritti, in
quanto le condizioni economiche disagia-
te sono indice di una perdita di opportu-
nità e di riconoscimento. Ci sono, dun-
que, diritti che oggi si impongono con
maggiore forza o che richiedono una più
approfondita esplorazione, anche per le
implicazioni che ne derivano alla coscien-
za morale. Si pensi alle nuove tecnologie e

alle ricadute sulla libertà delle persone,
alla bioetica, alla manipolazione genetica:
campi in cui la linea di demarcazione del
rispetto della dignità della persona e la
tutela dei diritti pone domande decisive.
La sensibilità contemporanea sembra
concentrasi su alcuni problemi già pre-
senti nel passato, ma che oggi richiedono
una più avvertita esigenza di consapevo-
lezza e di responsabilità. La salvaguardia
dell’ambiente, la destinazione universale
e il corretto uso dei beni della terra, il
diritto di accesso alle risorse fondamen-
tali per la vita e la salute (acqua, cibo,
medicine…), la tutela della privacy con-
tro l’invadenza delle nuove tecnologie
della comunicazione, che possono mette-
re in pericolo la libertà della persona:
sono alcuni aspetti non secondari della
nuova domanda del riconoscimento di
diritti che non possono essere violati
anche da parte degli Stati, che in questi
ultimi anni, con la giustificazione della
lotta al terrorismo, tendono a ridurre di
fatto gli spazi di libertà per un controllo
capillare dei flussi di comunicazione.
Basti considerare i ripetuti allarmi prove-
nienti dagli Stati Uniti, dove esiste un
sistema di controllo attraverso il www
(World Wide Web), che consente di
monitorare tutti i movimenti compiuti da
un soggetto, al di là del diritto alla riser-
vatezza. Anche in Italia, si sono verificati
fatti gravi di intercettazioni non autoriz-
zate che hanno messo in evidenza la pos-
sibilità di controllo da parte di soggetti
privati e di lobbies affaristiche. Occorre
anche ricordare che, in un clima avvele-
nato dalla minaccia sempre incombente
del terrorismo, in Paesi di tradizione
democratica, come gli Stati Uniti, il ricor-
so alla limitazione dei diritti è stato uti-
lizzato come elemento necessario per la
tutela dell’ordine pubblico internaziona-
le, per fronteggiare la minaccia fonda-
mentalista, ma anche la presenza sempre
più pervasiva delle mafie internazionali,



PROPOSTA EDUCATIVA 2/06 3

che gestiscono dal narcotraffico al com-
mercio di organi, dalle nuove forme di
schiavitù allo smaltimento illegale dei
rifiuti tossici. Non c’è bisogno di ricorda-
re la vergogna di Abu Graib e di Guanta-
namo per misurare a che punto la barba-
rie contemporanea possa ancora attec-
chire, nonostante si tratti di violazione
ad opera di cittadini e Stati che vogliono
esportare i diritti e la democrazia.
C’è oggi spesso una ambiguità, in tema di
diritti, a causa della confusione tra fini e
mezzi, che fa ritenere diritto ciò che è
reso possibile dalla ricerca scientifica e
tecnologica, soprattutto quando i temi
affrontati attengono all’orizzonte etico.
Parlando dei diritti S. Rodotà ricorda che
«essi coprono tutto l’arco della vita - la
nascita, l’esistenza, la morte - e anzi, si
spingono al prima e al dopo. Si parla di
un diritto di procreare o di un diritto al
figlio; del diritto di nascere e del diritto
di non nascere; del diritto di nascere
sano e del diritto di avere una famiglia
composta da due genitori di sesso diver-
so, del diritto all’unicità e del diritto ad
un patrimonio genetico non manipolato.
Andando avanti ci si imbatte nel diritto a
conoscere la propria origine biologica e
nel diritto all’integrità fisica e psichica,
nel diritto di sapere e non sapere; nel
diritto alla salute e alla cura, e nel diritto
alla malattia o nel diritto a non essere
perfetto, con i quali si vuole sottolineare
l’inaccettabilità di parametri di normali-
tà, l’illegittimità di discriminazioni o di
stigmatizzazione legate alle condizioni
fisiche o psichiche... Sulla scena del
mondo compare così una nuova rappre-
sentazione dei diritti, nella quale la vita
vera fa sentire le sue ragioni e il corpo
irrompe con tutta la sua fisicità, facendo
apparire sbiadita una dimensione dei
diritti riferita unicamente ad un soggetto
astratto, ad un individuo disincarnato.
Ma queste due diverse visioni possono
comporsi se si guarda alla persona nella

sua realtà e integralità, come fa la Carta
dei Diritti fondamentali dell’Unione
Europea. Nel suo Preambolo si afferma
appunto che l’Unione “pone la persona al
centro della sua azione”» (vd. La Repub-
blica del 26 ottobre 2004).

Dai diritti proclamati ai diritti realizzati
Ma il vero problema sta tutto qui: nel veri-
ficare se la vasta ripartizione dei diritti
umani (civili, politici, economici, sociali e
culturali, delle persone e dei popoli, indi-
viduali e collettivi), secondo il principio
di interdipendenza e indivisibilità, trova-
no oggi piena cittadinanza, o se, rimanen-
do sul piano degli auspici e delle afferma-
zioni di principio, non riescano ad essere
realizzati nel vissuto quotidiano dei sin-
goli e dei popoli. Si nota, infatti, spesso,
uno scarto evidente tra le proclamazioni
solenni delle Carte internazionali, la vasta
produzione normativa e la pratica,
soprattutto nel momento in cui le società,
a livello planetario, sono continuamente
provocate da nuove sfide imposte dalla
globalizzazione economica e dalla mon-
dializzazione, che non hanno generato
l’auspicata internazionalizzazione dei
diritti umani. Si nota, piuttosto, che la
continua violazione dei diritti umani, e
quindi dei diritti dei popoli, è la ferita più
profonda inferta dall’ingiustizia. Anche la
pace è sempre compromessa quando tali
diritti sono espropriati, misconosciuti,
calpestati o dimenticati dall’indifferenza e
dal silenzio, mentre la promozione dei
diritti umani è il criterio fondante della
speranza di una pace durevole. Per que-
sto, il godimento di diritti essenziali –
quali la casa, la salute, l’istruzione, il lavo-
ro... – non può essere lasciato alla sempli-
ce casualità.
Vi è anche una questione democratica: il
diritto dei cittadini di partecipare respon-
sabilmente alle scelte per il bene comune.
Oggi tale diritto sembra sempre più eva-
porare a causa della incidenza della finan-



za internazionale che, influenzando le
scelte economiche, indirizza e determina
le decisioni politiche. Occorrono, dunque,
tutele giuridiche nuove che impediscano a
chi possiede gli strumenti tecnici o finan-
ziari di controllare il sistema e determina-
re di fatto i destini dei popoli. Nel contesto
di una economia che sembra dettare le
regole per vivere, anche i diritti rischiano
di essere considerati beni di scambio, met-
tendo a rischio lo stesso intrinseco concet-

to di inviolabili-
tà e di indispo-
nibilità. «L’at-
tuazione di una
maggiore pro-
tezione dei
diritti dell’uo-
mo è connessa
con lo sviluppo
globale della
civiltà umana. È
un problema
che non può
essere isolato
sotto pena non
dico di non
risolverlo, ma
neppure di
comprenderlo
nella sua reale

portata. Chi lo isola lo ha già perduto.
Non si può porre il problema dei diritti
dell’uomo astraendolo dai due grandi
problemi del nostro tempo, che sono i
problemi della guerra e della miseria, del-
l’assurdo contrasto tra l’eccesso di poten-
za che ha creato le condizioni per una
guerra sterminatrice e l’eccesso d’impo-
tenza che condanna grandi masse umane
alla fame» (N. Bobbio).

Alcune priorità
1.Alcuni diritti, in particolare, oggi sem-
brano reclamare maggiore attenzione da
parte di Istituzioni e della società civile:
la tutela dei diritti dei bambini. Non basta

la Convenzione internazionale per i Dirit-
ti dell’Infanzia, l’azione del Comitato
internazionale ad hoc, il Tutore pubblico
dei minori, il telefono azzurro, l’inseri-
mento nelle scuole dei bambini immigra-
ti, il Rapporto sulla condizione dell’infan-
zia in Italia. Oggi vi sono pericoli gravi di
nuove e più subdole forme di sfruttamen-
to e di schiavitù.
2.La verifica dell’attuazione dei diritti
umani sul campo e la loro difesa, attraver-
so la nascita di Osservatori sul territorio
per monitorare le situazioni di emergenza
e di rischio e per attivare percorsi e inizia-
tive di coscientizzazione dei fenomeni
analizzati.
3.La tutela dei diritti delle donne per l’at-
tuazione delle pari opportunità. Vasto è
ancora il campo delle violazioni dei diritti
umani delle donne, a partire dalle mura
domestiche fino ad arrivare al contesto
mondiale.
4.I diritti delle persone immigrate: il feno-
meno sempre più vasto dei flussi migrato-
ri, dei rifugiati che richiedono asilo, degli
stranieri considerati forza-lavoro piutto-
sto che persone portatrici di diritti inalie-
nabili. Occorre che, a livello nazionale e
internazionale, in una società multicultu-
rale, ci si doti di nuovi e più adeguati stru-
menti normativi, valorizzando esperienze
di partecipazione, in forme creative e fles-
sibili.
5.Il diritto di vivere in un ambiente ecolo-
gicamente sano, senza minacce all’equili-
brio naturale. Oggi la questione si pone in
termini più complessi e drammatici, per-
ché riguarda l’ecosistema planetario e
mette in gioco le competenze di tutti i
Paesi, che spesso coltivano esigenze che
non si integrano con il bene collettivo. Ne
danno prova i diversi Trattati internazio-
nali, come il protocollo di Kyoto, che non
costituiscono un deterrente contro le
forme di inquinamento che provocano
danni irreparabili e minacciano l’equili-
brio del pianeta.

4 PROPOSTA EDUCATIVA 2/06

I DIVERSI TRATTATI

INTERNAZIONALI

NON

COSTITUISCONO

UN DETERRENTE

CONTRO LE

FORME DI

INQUINAMENTO



Rivedere gli Organismi internazionali
Perché possa realizzarsi il bene comune
universale, appare indispensabile ridise-
gnare la mappa dei poteri per un governo
mondiale capace di rispondere ai bisogni
dei Paesi poveri, destinati altrimenti alla
negazione dei diritti più elementari.
Torna alla mente un intenso intervento di
Giovanni Paolo II, subito dopo il Giubi-
leo: «È possibile che, nel nostro tempo, ci
sia ancora chi muore di fame? Chi resta
condannato all’analfabetismo? Chi manca
delle cure mediche più elementari? Chi
non ha una casa in cui ripararsi? Lo sce-
nario della povertà può allargarsi indefi-
nitamente, se aggiungiamo alle vecchie le
nuove povertà, che investono spesso
anche gli ambienti e le categorie non prive
di risorse economiche, ma esposte alla
disperazione del non senso, all’insidia
della droga, all’abbandono nell’età avan-
zata o nella malattia, all’emarginazione o
alla discriminazione sociale [...] E come
poi tenerci in disparte di fronte alle pro-
spettive di un dissesto ecologico, che
rende inospitali e nemiche dell’uomo
vaste aree del pianeta? O rispetto ai pro-
blemi della pace, spesso minacciata con
l’incubo di guerre catastrofiche? O di
fronte al vilipendio dei diritti umani fon-
damentali di tante persone, specialmente
dei bambini?». Di fronte a tali implacabili
interrogativi, che inchiodano la coscienza
individuale e sociale alle proprie ineludi-
bili responsabilità, sembrerebbe naturale
intraprendere la strada dell’impegno cul-
turale, etico ed educativo, che deve diven-
tare impegno e decisione politica circa la
tutela e la promozione della dignità e dei
diritti di ogni persona. Perché questi per-
corsi di giustizia, a livello planetario, pos-
sano realizzarsi, occorrono nuovi disposi-
tivi regolativi transnazionali: quelli attua-
li non sempre oggi garantiscono il rispet-
to delle regole e la necessaria trasparenza,
mentre si diffondono, in modo esponen-
ziale, le tentazioni egemoniche delle

superpotenze e delle lobbies economiche
tese a depotenziare gli spazi di libertà a
vantaggio di un consenso da ottenere
anche attraverso l’uso mirato dei mass
media. Occorre ripensare le istituzioni e
gli strumenti di promozione e di protezio-
ne dei diritti umani, a partire dalle città
fino ai grandi organismi di democrazia a
livello planetario. Secondo J. Habermas,
due essenzialmente dovrebbero essere i
compiti: garantire la sicurezza internazio-
nale e promuovere la diffusione planeta-
ria dei diritti umani, implementando ed
elaborando politiche per il superamento
dei problemi globali, prima di tutto quelli
relativi all’economia mondiale e all’ecolo-
gia.
Appare sempre più evidente, e lo si è spe-
rimentato a proposito della guerra unila-
terale in Iraq da parte degli USA, come gli
Stati siano chiamati a ripensare e a ridefi-
nire i ruoli da esercitare a livello interna-
zionale, rivitalizzando istituzioni come
l’ONU che ha mostrato fragilità e inade-
guatezze. In vista del bene comune uni-
versale, gli Stati dovrebbero rinunciare
ad una concezione ideologica della sovra-
nità, trasferendo parte di essa – secondo i
principi della giustizia, della solidarietà e
della sussidiarietà – ogni qual volta siano
in ballo equilibri planetari, ad organismi
internazionali dotati di poteri reali. Nello
stesso tempo è necessario e decisivo far
nascere dal basso una nuova coscienza
sociale e civile, e il senso di una cittadi-
nanza mondiale.
Da qui la necessità di rivedere la struttura
stessa dell’ONU e delle sue attribuzioni:
tale organismo risulta oggi superato dagli
eventi e non ha assunto quel ruolo signifi-
cativo nel determinare scelte condivise.
Accanto ai Paesi e ai rispettivi governi,
occorre individuare spazi nuovi di parte-
cipazione e di rappresentanza dei popoli
e non solo degli Stati. Le esperienze
maturate dalla società civile nel promuo-
vere la pace e i diritti umani testimoniano

5PROPOSTA EDUCATIVA 2/06



il ruolo significativo delle organizzazioni
non governative a livello internazionale,
nazionale e locale (le Ambasciate della
democrazia locale, le azioni nonviolente e
i caschi bianchi, la Tavola della pace e
l’Assemblea dei popoli, le Consulte per la
pace e i diritti umani a livello locale). La
Pacem in terris indicava già una diversa
configurazione dei poteri mondiali, sulla
base di un processo democratico e di una
rappresentatività non demandata agli
Stati ma ai popoli, secondo i principi di
solidarietà e di sussidiarietà. Giovanni
Paolo II, a tal proposito, sottolineava:
«Non solo la visione precorritrice di Papa
Giovanni XXIII, la prospettiva cioè di
un’autorità pubblica internazionale a ser-
vizio dei diritti umani, della libertà e della
pace, non si è ancora interamente realiz-

zata, ma si deve registrare, purtroppo, la
non infrequente esitazione della comuni-
tà internazionale nel dovere di rispettare
e applicare i diritti umani… Allo stesso
tempo, siamo testimoni dell’affermarsi di
una preoccupante forbice tra una serie di
nuovi “diritti” promossi nelle società tec-
nologicamente avanzate e diritti umani
elementari che tuttora non vengono sod-
disfatti soprattutto in situazioni di sotto-
sviluppo: penso, ad esempio, al diritto al
cibo, all’acqua potabile, alla casa, all’au-
to-determinazione e all’indipendenza»
(Messaggio per la XXXVI Giornata Mon-
diale della Pace, 1° gennaio 2003).

Il contributo delle Religioni
per la promozione dei diritti umani
Il problema dell’estensione dei diritti

6 PROPOSTA EDUCATIVA 2/06



impone di prevedere un percorso di rivisi-
tazione tranculturale del contenuti por-
tanti dei diritti umani, in modo da condi-
videre i presupposti essenziali per rende-
re tali diritti alla base di scelte regolative
alle quali i sistemi politici dovrebbero
attenersi. Anche se bisogna riconoscere
che i valori costitutivi dell’umano fonda-
mentale sono radicati così profondamen-
te in tutte le tradizioni culturali, da non
aver bisogno di essere negoziati. Occorre,
tuttavia, promuovere un dialogo intercul-
turale che aiuti le diverse tradizioni di
pensiero a confrontarsi per definire un
impegno comune, perché tali diritti,
depurati dai contesti particolari, possano
trovare vie di applicazione. Il collante, il
tessuto connettivo capace di dare unità ai
diversi popoli deve essere il riconosci-
mento pieno dei diritti della persona,
senza distinzione di sesso, di etnia, di
nazionalità e di religione. La fraternità
umana va costruita sul fondamento di
valori irrinunciabili. Nella Carta dei Dirit-
ti dell’Unione Europea, vecchi e nuovi
diritti trovano la giusta collocazione, indi-
viduando nei valori comuni di accoglien-
za, rispetto, promozione, condivisione,
solidarietà, libertà, uguaglianza, legalità,
riferimenti indispensabili per lo sviluppo
di una società a misura d’uomo: «La pro-
tezione di diritti fondamentali è un princi-
pio fondativo dell’Unione e il presupposto
indispensabile della sua legittimità».
Le religioni possono dare un contributo
concreto alla costruzione della pace e
all’unità della famiglia umana. Al di là
delle diverse specificità, esse fanno riferi-
mento ad un’antropologia fondata sul
rispetto della persona umana, sulla gius-
tizia, la solidarietà e la pace. L’impegno
per i diritti umani può costituire un banco
di prova per le diverse comunità e un ter-
reno comune di impegno. Le religioni
devono svolgere un ruolo culturale ed
educativo per far comprendere, attraver-
so una coerente testimonianza, i profondi

legami tra sviluppo dei popoli, libertà,
diritti umani, pace e solidarietà interna-
zionale. «Tutti insieme possiamo contri-
buire efficacemente al rispetto della vita,
alla salvaguardia della dignità della perso-
na umana e dei suoi diritti inalienabili,
alla giustizia sociale e alla preservazione
dell’ambiente» (Benedetto XVI).

L’educazione ai diritti
per una nuova coscienza etica
Occorre superare un’idea individualisti-
ca, a vantaggio di una visione plurale dei
diritti, in cui il riconoscimento del diritto
dell’altro diventa impegno morale di cia-
scuno: si tratta di riscoprirne la dimensio-
ne sociale, in modo che a tutti, nessuno
escluso, sia
data la possibi-
lità di vivere in
pienezza, in un
nuovo ordine
mondiale pog-
giato sulle soli-
de fondamenta
della giustizia,
dell’uguaglian-
za, della dignità
della persona,
della libertà da
ogni forma di
schiavitù. La
tutela e la pro-
mozione dei
diritti umani e
della democrazia rimane, ancora oggi, un
impegno, un compito e una responsabilità
dei singoli e delle comunità. Sta qui il
compito dell’educazione. Educare ai
diritti umani vuol dire far crescere una
coscienza consapevole, attenta e respon-
sabile. Pensare alle generazioni che ver-
ranno significa garantire il diritto al futu-
ro, assumendo le nostre responsabilità,
misurando soprattutto la ricaduta, nel
bene e nel male, che le nostre scelte pro-
durranno. Prevedere le conseguenze è via

7PROPOSTA EDUCATIVA 2/06

LE RELIGIONI

POSSONO DARE

UN CONTRIBUTO

CONCRETO ALLA

COSTRUZIONE

DELLA PACE E

ALL’UNITA DELLA

FAMIGLIA UMANA



obbligata se vogliamo garantire la soprav-
vivenza del pianeta. Infatti, per usare un
detto degli indiani d’America, «non abbia-
mo ricevuto la terra in eredità dai nostri
padri, ma in prestito dai nostri nipoti». Il
futuro dei diritti umani passa attraverso
l’educazione.
Educare all’etica della responsabilità è la
via maestra per dare una prospettiva
aperta al divenire. Significa educare al
senso di solidarietà e di appartenenza alla
grande famiglia umana, per cui ogni scelta
dovrà trovare la sua compatibilità etica in
base alle conseguenze provocate dalle
nostre azioni, facendo maturare una
coscienza avvertita della complessità dei
problemi e della posta in gioco. Occorre
acquisire strumenti di lettura, di analisi
della realtà e di valutazione, in modo da
poter intervenire in modo consapevole e
critico. La nostra cultura, ancorata e

appiattita sul presente, ad un godimento
immediato e ad un uso utilitaristico dei
beni posseduti, fa fatica ad aprirsi ad una
prospettiva di futuro. Vi è un deficit del
senso della gratuità e del dono. Senza
questa prospettiva di futuro, i diritti
umani non riescono a trovare un solido
ancoraggio. L’educazione ai diritti umani
e alla democrazia per una cittadinanza
responsabile costituisce un impegno
inderogabile per tutte quelle agenzie edu-
cative – innanzitutto la famiglia, la scuola,
le istituzioni educative e le varie forme
dell’associazionismo organizzato – che
hanno a cuore la crescita della coscienza
morale e lo sviluppo dei popoli nella
libertà, nella giustizia e nella pace.
Questo numero della rivista intende gui-
darci nell’esame di queste problematiche,
indicando piste di riflessione e offrendo
anche strumenti operativi.

8 PROPOSTA EDUCATIVA 2/06


