
7

Marianella Sclavi

della seconda modernità
LA DEMOCRAZIA INCLUSIVA

n insegnante di italiano come se-
conda lingua, nel quartiere cinese 
di Milano, mi diceva sere fa che 

un cinese di solito legge la parola «Duo-
mo» come un ideogramma caratterizzato 
da due cerchi collegati dal segno di due 
colline (= OmO) preceduti da altri segni 
(= Du) provvisoriamente incomprensibi-
li, ma che forse possono significare auto-
rità, cioè che il Duomo=OmO è qualcosa 
di importante (come si evince dall’atteg-
giamento reverenziale e dal tono di voce 
di chi ne parla). Questa osservazione è un 
bell’esempio di sensibilità interculturale, 
di apertura verso inedite possibilità per-
cettive e interpretative precedentemen-
te escluse. Il termine tecnico per questa 
speciale apertura, questa disponibilità alla 
esplorazione di altri mondi possibili, sa-
rebbe «analisi variazionale», condizione 
necessaria per un buon dialogo intercul-
turale. In realtà si dovrebbe dire: per un 
buon dialogo, punto; visto che ormai qua-
si ogni dialogo, anche fra marito e moglie 
e fra genitori e figli, è fondamentalmente 
interculturale. È mia convinzione che l’al-
lenamento al buon dialogo interculturale 
è una palestra privilegiata per diventare 
dei buoni ascoltatori e osservatori e la 

premessa per imparare a praticare l’auto-
consapevolezza emozionale e la gestione 
costruttiva e creativa dei conflitti in tutti i 
campi della vita quotidiana.
Alla base c’è un principio della teoria 
della complessità che afferma che una 
descrizione adeguata di qualsiasi fenome-
no complesso richiede come minimo due 
punti di vista, che inizialmente si pongono 
come incompatibili, come antagonisti. Se 
io descrivo un fenomeno da un solo punto 
di vista ho una visione parziale, riduzioni-
sta, mentre se vedo la stessa cosa anche 
da un altro punto di vista aggiungo il sen-
so della profondità. Così come succede se 
usiamo due occhi e non uno solo. Questo 
vale anche nel sociale.
Quindi è necessario abituarsi a seguire 
questo principio epistemologico fonda-
mentale: che per capire abbiamo bisogno 
dell’alterità, dell’altro punto di vista. Che 
l’altro punto di vista ci dà fastidio, ma al 
tempo stesso è fondamentale per darci il 
senso di ciò che stiamo dicendo e facendo 
e di quale sia la prospettiva del nostro dire 
e fare. Ciò vuol dire mettere in soffitta 
tutta l’epistemologia positivista dell’esi-
stenza e superiorità di un punto di vista 
che corrisponde alla neutralità. E anche 

U

PROPOSTA EDUCATIVA 1/10

R&M/1



8 9

la dicotomia soggettivo-oggettivo. Non è 
vero che l’oggettivo è la risposta. La ri-
sposta è la moltiplicazione delle cornici. 
Questo è il salto richiesto dalla teoria dei 
sistemi complessi.
L’approccio sistemico (dei sistemi aper-
ti) ha una ricaduta fondamentale che ri-
guarda la democrazia, illustrata da uno 
studioso di Caltech di nome Scott Page. 
Nel suo libro intitolato The Difference. 
How the power of diversity creates better 
groups, firms, schools and societies egli af-
ferma e dimostra in modo sperimentale 
che se affido un problema da risolvere da 
un lato a un gruppo di esperti e dall’altro 
a un gruppo il più differenziato possibile 
di persone che hanno a cuore quel pro-
blema, un gruppo in cui siano presenti 
tutte le posizioni, la diagnosi e la soluzio-
ne del gruppo differenziato è sempre più 
efficace, più stabile, più saggia di quella 
prodotta dagli esperti.
Il testo del libro non è facilissimo da 
leggere, ma il senso è molto chiaro: il 
gruppo differenziato è più inclusivo (vi 
fanno parte anche gli esperti) e nella mi-
sura in cui il gruppo pratica le dinamiche 
dell’ascolto e apprendimento reciproco, 
opera sulla base di una ricchezza di co-
noscenze che permettono di elaborare 
un progetto più adeguato.

La mossa di allargare l’arco di possibilità 
comprendendone altre prima escluse, di 
includere altri punti di vista in preceden-
za non presi in considerazione, è chiama-
ta in gergo «double loop», doppio circuito 
o doppio anello (vd. sotto la sua rappre-
sentazione grafica).
Facciamo qualche esempio di apprendi-
mento a singolo o a doppio anello.
Primo scenario. Ho mal di testa, prendo 
un’aspirina. Mi passa il mal di testa. Chiu-
so. Non ho bisogno di uscire dalla cornice 
delle possibilità date per scontate, previste 
dal sistema chiuso di cui sono parte.
Secondo scenario. Ho mal di testa, pren-
do un’aspirina; dopo un po’ il mal di testa 
si ripresenta. Prendo due aspirine. Il mal 
di testa si ripresenta, prendo un farmaco 
più pesante. E ancora il mal di testa si ri-
presenta, con in più gli effetti collaterali 
delle troppe medicine che sto assumendo.
Quando io mi trovo in queste situazioni 
devo «uscire dall’anello» di primo grado, 
aggiungere informazioni che in preceden-
za trascuravo o ritenevo secondarie, che 
mi consentono di cambiare la diagnosi. 
Siamo prigionieri di una lista bloccata 
di risposte, di possibilità. Di cosa abbia-
mo bisogno per tirarci fuori? Che cosa 
ci manca? Devo ridefinire il problema. 
Forse invece di cambiare medicina, devo 

cambiare vita! Forse soffro per una catti-
va alimentazione e/o ritmi di vita troppo 
convulsi?
Prendiamo il caso del Crocifisso. Ci tro-
viamo a dover discutere se togliere il cro-
cifisso dalle aule o aggiungerlo dove non 
c’è. Oppure le moschee: costruirne di 
nuove o chiudere quelle esistenti.
Se ci blocchiamo su questo modo di im-
postare il problema, facilmente rimarre-
mo prigionieri di una scelta bloccata sulle 
alternative: o tolleranza o escalation del 
conflitto e incomprensione. Ma la tol-
leranza non è una soluzione, è solo la 
rinuncia (di solito temporanea) alla vio-
lenza di fronte a comportamenti che ci 
danno fastidio, che non ci piacciono.
La domanda è: qual è l’obiettivo generale 
che desideriamo raggiungere? Cosa vo-
gliamo riguardo alla religione e alla scuo-
la, oggi, in una società profondamente 
interculturale, interreligiosa, interetnica, 
che lo sarà sempre di più? Una società 
in cui ognuno di noi sarà probabilmente 
interreligioso. A contatto con molte reli-
gioni per forza si acquisisce qualcosa da 
tutte. La domanda dunque è: cosa ci pro-
poniamo? Risposta: vogliamo una società 
dove le varie religioni hanno la possibili-
tà e capacità di dialogo e apprendimento 
reciproco. Se questo è l’obiettivo, allora 
le alternative moschea sì o no, crocifisso 
sì o no, per quanto non siano uguali, di 
per se stesse non garantiscono il dialogo 
interreligioso. Se voglio creare degli spazi 
di dialogo interreligioso, devo “crearli”. E 
la domanda double loop diventa: Esisto-
no nel mondo degli spazi pluri-religiosi? 
Siamo in grado di crearne? Da dove co-
minciamo?
Su questo tema un testo molto utile è 
Educare al Pluralismo religioso di Brunet-
to Salvarani (Emi, 2006). In questo libro 
vi sono molti esempi di esperienze e spazi 
di pluralismo religioso, come gli spazi in-
terreligiosi nella città inglese di Bradford 

e il villaggio di Nevé Shalom-Wahat as Sa-
lam («oasi di pace» in ebraico e arabo), 
in Israele, fra Tel Aviv e Gerusalemme. 
Quest’ultimo è un villaggio fondato dal 
frate domenicano Bruno Hussar negli 
anni settanta, assieme a giovani coppie 
palestinesi e israeliane, gestito da loro, 
con una scuola in cui le due lingue si par-
lano alla pari, in cui le storie dei due popo-
li vengono raccontate nel rispetto dei pun-
ti di vista dei due popoli, aperta ai bambini 
di tutti i villaggi e comunità circostanti. In 
questo villaggio c’è una cupola candida, 
uno spazio plurireligioso, con grandi fine-
stre, dentro il quale sono presenti i simboli 
di tutte le religioni: il tappeto, l’inginoc-
chiatoio, il candelabro… E anche il non 
credente si trova a proprio agio.
Ho avuto la fortuna di visitare questa 
cupola pluri-religiosa e ho provato una 
profondissima emozione. Già l’avere a di-
sposizione uno spazio simile rappresenta 
un salto di civiltà in quanto corrisponde 
al riconoscere l’importanza di incontrarsi 
per riflettere sul senso profondo della vita. 
Il nome di questa cappella (Dumia) corri-
sponde in ebraico a «silenzio» e in arabo a 
«tranquillità». Lì si sta in silenzio. Ognu-
no prega, ma non ad alta voce, così si può 
pregare tutti insieme. I pensieri quasi si 
sentono, nel raccoglimento, sembra di ve-
derli. È una esperienza straordinaria.
Possiamo progettare a una cosa del gene-
re? Cosa ci manca per metterla in atto? 
Se avessimo lavorato congiuntamente fra 
membri di più religioni a costruire uno 
spazio del genere come leggeremmo, da 
questo nuovo punto di vista, il diverbio 
sul crocifisso sì o no o la presenza o meno 
della moschea? La presenza del crocifis-
so in classe può essere intesa come un 
segnale di mancanza di accoglienza della 
diversità oppure anche come «memoria 
storica» non offensiva per altre religioni. 
La moschea può essere un territorio sot-
tratto ai cittadini non musulmani oppure 

PROPOSTA EDUCATIVA 1/10 PROPOSTA EDUCATIVA 1/10



10 11

aperto anche a loro per tutta una serie di 
iniziative di dialogo interreligioso e inter-
culturale.
Uscire dal single loop è muoversi con una 
visione positiva del futuro, rispetto a chi si 
tiene stretto al passato e si mantiene sulla 
difensiva.
Ma anche a scuola i nostri ragazzi han-
no diritto ad apprendere la storia e il pen-
siero delle religioni, anziché una sola. È 

un diritto o no 
avere queste 
conoscenze? 
Da questo 
punto di vista 
il Syllabus di 
e d u c a z i o n e 
pluri-religiosa 
di Bradford, 
proposto da 
Salvarani, è 
una esperien-
za da prendere 
molto seria-
mente in con-
siderazione.
C’è il diritto di 
collegarsi con 
queste espe-
rienze di dia-
logo, oppure 
dobbiamo sta-
re zitti e sulla 
difensiva? Se 
è la difensiva 

la nostra scelta, allora vincerà chi dice: 
«Mettiamo di nuovo i grembiulini bian-
chi e neri ai bambini, torniamo ai voti 
dall’uno al dieci…», perché dietro a queste 
parole c’è un immaginario che a molti dà 
un senso di sicurezza, ricorda una società 
più omogenea e relativamente semplice. 
Ma non si può tornare agli anni cinquan-
ta. Noi siamo in grado di creare situazioni 
più intelligenti, complesse, ci sono perso-
ne che hanno la capacità di pensare al 

futuro con altrettanta sicurezza e anche 
con una diffusa creatività e gioia.
Il discorso fatto per la religione vale an-
che per la democrazia. Per ripensare la 
scuola, forse dobbiamo cominciare dal ri-
pensare la democrazia, perché la scuola 
attuale è un’istituzione totalmente dipen-
dente da una visione novecentesca della 
democrazia moderna. La scuola moderna 
ha avuto tutti i meriti relativi alla nascita 
della democrazia, a cominciare dall’ugua-
glianza. Nella scuola il figlio del dottore e 
il figlio del contadino idealmente dovreb-
bero essere sullo stesso piano, avere la 
stessa istruzione – grande intuizione! –, 
però dentro la struttura gerarchica della 
conoscenza, con tutto quello che abbia-
mo criticato della pedagogia tradizionale 
(“mettere” la conoscenza dentro l’alunno 
come fosse una tabula rasa…).
Il problema è che la struttura di funzio-
namento complessivo della scuola come i 
programmi, i consigli di classe, l’insieme 
della scuola, nonostante si parli di autono-
mia, rimane profondamente impregnato 
nel graticolo della democrazia moderna. 
Domanda double loop: quale altra demo-
crazia è possibile?
Le nuove regole e procedure di una demo-
crazia più inclusiva, chiamata anche «de-
mocrazia deliberativa» e «partecipativa», 
partono dalla constatazione che la forma 
assembleare con le sue procedure basate 
sul diritto di parola, contraddittorio e voto 
a maggioranza oggi, in una società molto 
più differenziata e interdipendente, non è 
più la forma più adeguata per decidere sui 
problemi. Infatti oggi le minoranze tenden-
zialmente riconoscono come legittime solo 
le decisioni che le riguardano sulle quali 
sono state ascoltate («Niente per noi senza 
di noi» è lo slogan). Sono di conseguenza 
state inventate altre modalità organizzati-
ve, di discussione e decisione, che rispon-
dono ad una esigenza di co-protagonismo 
sempre più diffusa e nello stesso tempo 

inducono i presenti a individuare forme e 
proposte di impegno personale. Consisto-
no in forum in cui la gente si riunisce a di-
scutere faccia a faccia attorno a tavoli di 
otto, dieci persone. La plenaria diventa un 
luogo nel quale si portano discussioni già 
elaborate da questi piccoli gruppi che ope-
rano in uno spirito di apprendimento reci-
proco e costruttivo, rendendo impossibile o 
almeno attenuando la polarizzazione ideo-
logica tipica di una normale assemblea.
La democrazia è sempre stata non solo 
diritto di voto e voto a maggioranza, ma 
anche rispetto delle minoranze e del loro 
diritto di essere ascoltate. Questo secondo 

aspetto oggi è diventato fondamentale e 
l’impegno è definire delle modalità di di-
scussione e decisionali che danno spazio, 
ascolto e rispetto alle minoranze. La de-
mocrazia inclusiva della seconda moder-
nità è il contesto e l’orizzonte nel quale 
si deve muovere la riforma della scuola 
in ogni suo grado. A questo proposito vi 
rimando a un mio articolo intitolato Il 
metodo del confronto creativo: un upgrading 
della democrazia, pubblicato sul numero 2 
della rivista semestrale on line «Riflessio-
ni Sistemiche», dove troverete anche nu-
merosi altri articoli e autori che meritano 
la vostra attenzione.

La democrazia 

è sempre stata 

non solo 

diritto di 

voto e voto a 

maggioranza, 

ma anche 

rispetto delle 

minoranze e del 

loro diritto di 

essere ascoltate

PROPOSTA EDUCATIVA 1/10 PROPOSTA EDUCATIVA 1/10


