
7

Andria, Arcamone, Lumia, 
Miano, Monterubbianesi, Venturella

L’educazione per
LO SVILUPPO DELLA CITTÀ

a “questione educativa” sembra 
entrata ormai da un po’ di tem-
po nell’agenda delle priorità. Ogni 

istituzione, nel passato definita nei suoi 
compiti, si trova a fare i conti con una si-
tuazione sociale profondamente mutata. 
Famiglia, scuola, associazioni, comunità 
cristiana, società civile sono direttamente 
interpellate a ripensarsi e a fare una seria 
verifica, per dare risposte adeguate alle 
domande di oggi, in una situazione com-
plessa e in uno scenario profondamente 
mutati rispetto al passato. Accettare il 
cambiamento come categoria educativa 
significa che i processi formativi devono 
essere in grado di assumere le implica-
zioni delle trasformazioni in atto, per go-
vernarle e orientarle verso esiti di piena 
realizzazione delle persone e di sviluppo 
complessivo della società.
È fondamentale chiedersi in che modo i 
cambiamenti socio-culturali e un model-
lo antropologico (la visione di uomo e di 
società) diverso rispetto alle elaborazioni 
precedenti possano influire sulla forma-
zione della coscienza e sui processi edu-
cativi.
Siamo consapevoli che l’educazione è la 
risposta coraggiosa per la costruzione del 

domani. Chi non ha fiducia nel futuro 
non può essere educatore: occorre essere 
capaci di guardare oltre l’orizzonte, cer-
cando di immaginare l’umanità di domani 
attraverso i segni del presente. Diceva don 
Lorenzo Milani: «Il maestro deve essere 
per quanto può un profeta: perché deve 
indovinare negli occhi dei ragazzi le cose 
belle che essi vedranno chiare domani e 
che noi vediamo solo in confuso». Cosa si-
gnifica, dunque, ripensare l’educazione e 
la formazione, lasciandosi provocare dal-
le attuali sfide, superando quell’atteggia-
mento di rimozione che ha generato quel 
deficit educativo che oggi registriamo? 
In che modo è possibile un nuovo patto 
tra generazioni e tra istituzioni formati-
ve e territorio? Come possiamo rendere 
consapevoli, soprattutto gli adulti, che la 
formazione è il fattore fondamentale per 
la crescita della persona, la leva strategi-
ca per costruire un futuro democratico 
solidaristico e un modello di società dove 
la giustizia, l’uguaglianza e la pace siano 
a fondamento della convivenza umana? 
Come restituire ruolo, valore, significato 
e recuperare l’azione insostituibile delle 
Istituzioni intenzionalmente educative: 
famiglia, scuola, comunità ecclesiale, so-

L

PROPOSTA EDUCATIVA 3/09

STUDIO



8 9

cietà civile, associazioni e varie forme 
del volontariato? C’è ancora spazio per 
un’educazione capace di generare nuovi 
stili di vita, modelli di sviluppo compati-
bile, che aiutino a rifondare la società in 
termini di uguaglianza, giustizia sociale, 
attraverso l’azione di un amore liberan-
te? Possiamo trovare esempi ed esperien-
ze che ci dicano che realizzare concreta-
mente tutto ciò è possibile?
Sono domande che attendono risposte. 
Ogni soggetto deve poter affrontare la 
fatica del discernimento e avere stru-
menti, criteri, chiavi di lettura per vede-
re, riflettere, capire e mettersi in gioco, 
nella libertà, superando quell’atteggia-
mento di disincanto e di fuga dalla re-
sponsabilità, che caratterizza spesso la 
vita dell’adulto contemporaneo.
In questo parte della Rivista, dedica-
ta generalmente alla “Studio”, abbia-
mo voluto porre alcuni interrogativi 
a persone impegnate, a diverso titolo, 
nel campo educativo, per approfondire 
questi temi e offrire, nello stesso tempo, 
orientamenti di percorso e comprende-
re che ogni esperienza già realizzata ci 
può rafforzare nell’idea che educare è 
possibile e che dalla formazione delle 
nuove generazioni dipende il futuro, la 
qualità delle relazioni interpersonali, la 
vita delle nostre città, del nostro mon-
do, il superamento degli squilibri, a li-
vello globale, che impediscono la piena 
realizzazione di ogni persona.
In questa “esplorazione”, ci aiuteran-
no: Franco Miano, presidente nazionale 
dell’Azione Cattolica; Mirella Arcamo-
ne, docente e presidente nazionale del 
Mieac; Giuseppe Lumia, senatore del-
la Repubblica, impegnato prima nella 
FUCI, poi nel volontariato, infine nella 
Commissione parlamentare antimafia, 
di cui è stato anche presidente e che 
continua ad impegnarsi quotidiana-
mente in un’azione incisiva di educa-

zione alla legalità e allo sviluppo; Pa-
squale Andria, presidente del Tribunale 
dei minorenni di Salerno e componente 
del Direttivo dell’Associazione Italiana 
dei Magistrati per i Minorenni e per la 
Famiglia; don Franco Monterubbianesi, 
fondatore della Comunità di Capodar-
co, che dal 1966 svolge un’attività di 
recupero e di solidarietà a favore del-
le persone in difficoltà, nel desiderio di 
formarle all’impegno per gli altri, per 
«creare una società in cui tutti gli uo-
mini siano concretamente liberi nelle 
loro scelte e dai loro bisogni».
L’incontro-intervista è stato condotto 
da Franco Venturella, direttore respon-
sabile della Rivista. Il testo, tratto dalle 
registrazioni audio, non è stato rivisto 
dagli autori e conserva un tono collo-
quiale e le caratteristiche del linguaggio 
parlato.  

* * *

Oggi si parla molto di “emergenza educa-
tiva”. Al di là della condivisione del termi-
ne, la “questione educativa” – come sfida e 
responsabilità – sembra ritornare con pre-
potenza nel dibattito delle istituzioni inten-
zionalmente educative. Il futuro delle nuove 
generazioni certamente dipende dalla capaci-
tà degli adulti di aiutare i giovani a crescere, 
ad avere strumenti per comprendere i proces-
si di cambiamento e per esercitare una cit-
tadinanza attiva. In che modo l’educazione, 
ritenuta giustamente fattore di sviluppo, può 
ritrovare la sua centralità in un mondo che 
sembra avere smarrito l’interesse e l’impegno 
verso le nuove generazioni? La “questione 
educativa” interpella oggi, con maggiore ur-
genza, anche l’Associazionismo. In un mondo 
caratterizzato da profondi cambiamenti che 
investono aspetti politici, sociali, culturali e 
religiosi, in che modo un’associazione come 
l’Azione Cattolica, e in essa il Mieac, intende 
la funzione educativa?

Franco Miano

L’impegno educativo, quello in cui credia-
mo, non è un impegno in senso esclusiva-
mente religioso, ma nasce da un’idea ben 
precisa: sostenere la persona, in tutte le 
età e in tutte le dimensioni della sua vita, 
dimensione spirituale, culturale, fisica, 
sociale perché noi crediamo fortemente 
nell’unità della persona e nel fatto che 
tutte le dimensioni della vita possano es-
sere insieme in armonia. Questa è stata 
la storia dell’Azione Cattolica di sempre, 
questa è anche la prospettiva del futuro 
dell’impegno di questa associazione.
A tal proposito, vorrei proporre due bre-
vissime considerazioni. La prima è che 
educare è amare, e la seconda che edu-
care è sperare. Credo che per educare 
c’è bisogno di competenze, c’è bisogno di 
tecniche, bisogna avere delle doti, delle 
attitudini, ma se non si ha passione, se 
l’educazione non viene dal cuore non c’è 

processo educativo, nessun progetto edu-
cativo, nessun impegno per lo sviluppo 
della città. Educare viene prima di tutto 
dal cuore, questa è la premessa, la strada 
maestra su cui poi si acquistano compe-
tenze, si cresce, si impara. La passione è 
l’elemento fondamentale di ogni discorso 
sull’educazione. La seconda considera-
zione: educare è sperare. Chi parla di 
educazione in particolare, chi si impegna 
in questa direzione, spera e crede nel 
futuro, perché le persone impegnate dal 
punto di vista educativo sono le persone 
che sperano, che credono e che operano 
per il futuro. Ogni educatore è un uomo 
che ama il futuro, perché sostiene la 
crescita dei ragazzi, sostiene la crescita 
dei piccoli ed è a fianco di tutte le per-
sone che procedono nella vita. E questo 
è un impegno sociale e civile importan-
te. Educare non vuol dire coltivare nel 
piccolo un’esperienza personale, l’edu-
cazione è l’impegno di una prospettiva 

PROPOSTA EDUCATIVA 3/09 PROPOSTA EDUCATIVA 3/09



10 11

sociale enorme, in questo senso educare 
è amare, educare e sperare.

Mirella Arcamone

Il Mieac è nato circa venti anni fa, a par-
tire dalla lettura di un contesto che sta-
va mutando rapidamente: termini come 
cambiamento, complessità, globalizza-
zione, post-modernità diventavano sem-
pre più le parole-chiave che ci aiutavano 
a capire qualcosa del tempo presente e 
dell’orizzonte che si andava delineando. 
Soprattutto emergeva chiaramente che 

non si poteva 
essere più edu-
catori allo 
stesso modo 
di venti, trenta 
anni prima…. 
Ecco, pertan-
to, il tentativo 
di una rifles-
sione proget-
tuale svolta 
non in termini 
pessimist ici: 
chiudiamoci al 
cambiamen-
to, rivediamo, 
riaffermiamo 
l’identità della 
società antica, 

conserviamola, difendiamola. Non era 
questa la prospettiva, non è questa la pro-
spettiva oggi. Certamente la nostra è una 
prospettiva di discernimento, di compren-
sione del cambiamento, senza per questo 
scadere in una visione banalmente otti-
mistica. Tra queste due visioni/prospet-
tive c’è una terza possibilità? Questo ci 
siamo chiesti ed è questa la domanda che 
continuamente ci poniamo, per ricercare 
percorsi educativi adeguati alle sfide del 
tempo. Lo facciamo come impegno edu-
cativo: siamo nati per questo e su questo 

lavoriamo. Ancora, non misconosciamo, 
non neghiamo che ci sia una grande fatica 
nei due poli del processo educativo. Negli 
adulti e nei giovani. Da qui il tentativo di 
una lettura intelligente delle fatiche di es-
sere adulti oggi: adulti fragili, precari, che 
fanno fatica ad essere punti di riferimento 
per i propri giovani. Ma anche adulti che 
si sforzano quotidianamente di dire che 
non è possibile rassegnarsi, che provano 
ad essere adulti significativi: non modelli, 
non perfetti, ma punti di riferimento ca-
paci di intercettare i bisogni dei ragazzi. 
Perché pure l’altro polo vive una situazio-
ne di problematicità e di incertezza. E in 
questa dinamica adulti-giovani non sono 
ininfluenti le scelte che la città, la polis, 
l’economia, la politica fanno sulla scuola, 
sulla sanità, sugli extra-comunitari, sulla 
convivenza civile... Da qui, due poli di ri-
flessione: l’educazione come fonte di svi-
luppo per la città, la città come possibilità 
di sviluppo o, di contro, d’inibizione per 
l’educazione delle nuove generazioni. E, 
di conseguenza, una serie di interrogativi: 
«Sono o non sono ininfluenti sul processo 
educativo, sulla crescita, sulla costruzio-
ne del domani, dell’individuo e della città 
le scelte economiche che si fanno a livello 
internazionale e a livello nazionale? Qua-
li attenzioni si dovrebbero avere per ri-
durre il differently, il gap che c’è tra pochi 
ricchi e molti poveri o semipoveri? Sono 
ininfluenti rispetto all’educazione la per-
cezione di precarietà e la reale precarietà, 
l’incertezza sul futuro, l’incapacità a pen-
sare al domani, a pensarsi in una famiglia 
con un lavoro a tempo indeterminato? 
Tutto ciò è ininfluente o porta all’indivi-
dualismo, alla chiusura, allo scollamento 
sociale?
Seconda questione: la polis, la città, il 
bene comune, la politica sono ininfluen-
ti? Se la politica è fatta di ricerca del pro-
prio interesse, del potere per il potere, 
della conservazione dei propri privilegi, o 

è fatta per il bene comune, o è fatta per 
ridurre le sperequazioni è ininfluente? È 
ininfluente se una parte del Paese, il Meri-
dione d’Italia, in maniera sistematica non 
può svilupparsi perché le mafie l’attana-
gliano? Mafie che non riguardano solo il 
meridione del Paese, ma che in maniera 
esplicita e sistematica ne impediscono lo 
sviluppo? È ininfluente se le scelte politi-
che spingono da una parte o dall’altra ri-
spetto alla cultura di mafia, all’economia 
di mafia, alla politica legata alla mafia…? 
E, ancora, è ininfluente la politica delle 
scelte sociali che riguardano le differenze, 
la tolleranza, le culture? È indifferente 
se le leggi presentano lo straniero, l’altro 
come uno che cerca in qualche modo una 
vita diversa in Italia da emigrato, piutto-
sto che come extra-comunitario, clande-
stino, pericolo? 
Non credo sia ininfluente. Credo piutto-
sto che modifichi proprio i nostri modi di 
pensare, di essere, di vivere, creando cir-
coli viziosi o virtuosi.

Pasquale Andria

Io vorrei dire, per prima cosa, che trovo 
molto significativo che quando si parla di 
educazione, e se ne parla come di un fon-
damentale fattore di sviluppo, si parli di 
educazione “con” i ragazzi. In effetti, noi 
adulti siamo capaci di fare qualcosa per 
i ragazzi, difficilmente riusciamo a fare 
qualcosa “con” i ragazzi. E a me sembra 
che questo esercizio di confrontarsi, di ri-
annodare le fila di un discorso e di una 
interlocuzione costituisce la struttura 
fondamentale di ogni relazione educativa, 
e la relazione esige comunicazione. Nel 
dire questo, attingo anche alla mia lun-
ga esperienza di giudice dei ragazzi, che 
come dire, verifica quotidianamente come 
qualunque approccio con chi deve cresce-
re passa attraverso la ricchezza o, al con-
trario, la povertà della comunicazione e 

dei suoi contenuti. Anche quando si fa un 
processo ai ragazzi, intendo quei proces-
si che si celebrano nelle aule di giustizia, 
dei tribunali per i minorenni, occorre che 
esso si svolga secondo le modalità della co-
municazione. Intanto rendendone com-
prensibile ciò che sta avvenendo, e quindi 
significativo altrimenti diventa un rito che 
in qualche modo soddisfa l’esigenza della 
società di ristabilire formalmente l’ordine 
violato ma in nessuno modo incide sulla 
vita della persona a cui quella operazio-
ne si rivolge. La seconda cosa che vorrei 
dire, sempre molto schematicamente e 
rapidamente, è che mi sembra importan-
te che quella educazione venga proposta, 
venga evocata non tanto come un insieme 
di regole che debbano, per così dire, met-
tere la società al riparo da azioni, da con-
dotte e da comportamenti disturbanti per 
l’ordine e per la sicurezza pubblica, come 
solitamente si dice. E noi abbiamo un’idea 
spesso piuttosto riduttiva dell’educazione, 
la reprimiamo addirittura e la estendiamo 
nella categoria della prevenzione ovvero, 
al contrario, della repressione. L’educa-
zione, invece, è sviluppo della persona 
nella e per la comunità. Insieme con la co-
munità. Cioè, occorre recuperare un’idea 
positiva di educazione, positiva nel senso 
che essa si compie attraverso percorsi di 
responsabilità, di responsabilizzazione 
crescente, in quanto altro non è l’educa-
zione se non l’accompagnamento verso 
una condizione di autonomia. E quindi 
che cosa è l’educazione se non progres-
siva liberazione dalle dipendenze o al 
contrario dalle onnipotenze in cui spesso 
l’età della crescita è in qualche modo im-
plicata? E allora questo vuol dire che il 
percorso educativo, quello che oggi i ra-
gazzi compiono, non è un limbo di attesa, 
non coincide con una condizione come 
dire negativa, segnata dalle cose che non 
si debbono fare, e dalla prospettiva più o 
meno confusa e vaga che un giorno sarà 

NOI ADULTI 

SIAMO CAPACI DI 

FARE QUALCOSA 

PER I RAGAZZI, 

DIFFICILMENTE 

RIUSCIAMO A 

FARE QUALCOSA 

“CON” I RAGAZZI

PROPOSTA EDUCATIVA 3/09 PROPOSTA EDUCATIVA 3/09



12 13

possibile in qualche modo decidere, muo-
versi, agire, intrecciare rapporti. Io cre-
do che l’educazione debba dare risposte 
innanzitutto al presente. Quando sono 
chiamato nelle scuole, io dico ai ragazzi: 
non fidatevi di quelli che vi dicono che 
siete cittadini di domani, perché quelli 
che vi dicono che siete cittadini di doma-
ni in realtà vi vogliono fregare perché vi 
vogliono sottrarre, e sostanzialmente vi 
vogliono negare, i diritti che vi competo-
no oggi, perché siete già oggi cittadini a 
pieno titolo. Ecco restituire innanzitutto, 
attraverso il percorso educativo, l’idea e 
la consapevolezza di una cittadinanza at-
tuale e non solo di potenziale prospettiva: 
è la prima risposta che occorre dare alle 
istanze educative.

Oggi, è cambiato il ruolo delle tradizionali 
agenzie educative e risulta anche difficile 
ritrovare un orizzonte di senso e di futuro. 
In che modo è possibile ricostruire un tessuto 
connettivo, una rete di relazioni tra i diver-
si ambienti per rendere più efficace l’azione 
educativa e aiutare le nuove generazioni a 
delineare un futuro possibile?

Pasquale Andria

Oltre la scuola, prima ancora la famiglia, 
ma più ampiamente la comunità, il luogo 
ordinario di sintesi, delle relazioni, in cui 
si declinano le scelte e le opportunità fon-
damentali, è la città; e, detto in parentesi, 
a me non sembra che oggi il modello di 
città che prevale favorisca molto da que-
sto punto di vista. Ma per completare il 
discorso appena accennato, o per render-
lo meno incompleto, desidero sottolinea-
re oltre che dare ovviamente risposte al 
presente un’educazione degna di questo 
nome deve saper indicare prospettive di 
futuro. Se riscontriamo una criticità pro-
fonda nel nostro tempo e che in qualche 
modo è presente soprattutto nelle nuove 

generazioni, dipende massimamente dal 
fatto che purtroppo si oscura la prospetti-
va del futuro per chi è giovane e in fase di 
crescita. Come è stato osservato più volte 
questa forse è la prima generazione nella 
storia dell’umanità in cui il futuro si profi-
la peggiore di quello che intravedevano le 
generazioni che ci hanno preceduto. È la 
prima volta che il futuro si presenta come 
minaccia piuttosto che come promessa, e 
questo dipende da una serie di ragioni che 
non posso ovviamente indicare e analiz-
zare, ma dipende anche dall’incapacità 
dei soggetti dell’educazione o di una par-
te di essi di saper aprire spazi di futuro, 
e di ritrovare un orizzonte di senso. Non 
è possibile educare senza avere dei punti 
di riferimento. Non è possibile educare in 
una totale assenza di riferimenti valoriali. 
Un mondo adulto che non riesce in que-
sta capacità di suggerire riferimenti valo-
riali evidentemente fallisce e fallisce nella 
sua stessa funzione. Aggiungerei ancora 
che l’educazione deve saper raccontare 
il passato, perché il presente è vivibile, il 
futuro è progettabile nella misura in cui il 
passato è in qualche modo condiviso, at-
traverso il racconto di chi ci ha preceduto.

Ritorna il tema degli ambienti educativi in 
cui fare esperienze significative che diano 
senso e significato all’impegno di vivere il 
presente, facendo memoria del passato, per 
progettare il futuro. Si tratta di una impresa 
importante che richiede corresponsabilità, 
ma anche adulti consapevoli del loro ruolo 
nell’impegno per la città e per la costruzione 
del bene comune.

Pasquale Andria

Occorre che ciò si compia, come avevo 
accennato, dentro un contesto che sia 
educante, che favorisca questo percor-
so: è importante che le nostre città, come 
dire, compiano delle scelte e creino con-

dizioni che siano condivisibili, relazioni 
effettive, reali, significative, costruttive 
tra le persone. Il riferimento vero, il rife-
rimento condiviso al di là della differen-
za che la complessità culturale di questo 
tempo introduce, è il senso dell’altro. Non 
può che essere questo. La relazione con 
l’altro vissuta non come competizione, 
ma come incontro. Io credo che in que-
sto la scuola ha un grande ruolo, che ha 
un grande ruolo la città, nell’educare alla 
collaborazione, educare ad azioni intran-
sitive che cioè non hanno necessaria-
mente un ritorno, rispetto a ciò che si fa. 
Vittorino Andreoli, lo psichiatra italiano 
molto noto, scriveva tempo fa che i geni-
tori quando i ragazzi tornano da scuola 
dovrebbero imparare a chiedere loro non 
tanto «Cosa avete fatto oggi a scuola?», 

ma «Cosa avete fatto oggi a scuola insie-
me con gli altri?». La scuola deve essere 
un luogo fondamentale di educazione a 
lavorare con, a fare dei passi in avanti 
con, e mai contro gli altri. Che poi sareb-
be un antidoto molto efficace agli episodi 
cosiddetti di bullismo, che oggi riscontria-
mo e ai quali immaginiamo banalmente 
di porre rimedio attraverso l’onnipotenza 
della sanzione che è sempre la tentazione 
diabolica che assale il mondo degli adulti 
ogni volta che si accorgono che il loro la-
sciar fare poi produce i danni che produce. 
E quindi si oscilla tra un totale liberismo e 
un rigurgito di autoritarismo irrazionale. 
Rispetto a tutto questo occorrono anche 
istituzioni trasparenti e comprensibili. I 
ragazzi debbono recuperare fiducia nelle 
istituzioni; e perché questo sia possibile 
occorre che le istituzioni siano leggibili, e 
comprensibili nel loro modo di fare, pro-
cedere, scegliere, funzionare. Ma già che 
faccio il giudice di mestiere io mi chiedo 
che cosa possono pensare i ragazzi oggi 
per esempio del funzionamento della giu-
stizia. Di fronte a due Procure della Re-
pubblica che pareggiano il numero degli 
iscritti nel registro degli indagati da una 
parte e dall’altra. Come questo può in 
qualche modo veicolare un’idea accetta-
bile di una giustizia vera dentro uno Sta-
to di diritto. Infine occorre che i ragazzi 
trovino sul loro cammino degli adulti che 
sappiano dir loro qualcosa di significativo 
e che sappiano dire anche dei no: bisogna 
diffidare di quegli adulti, siano essi geni-
tori, insegnanti o chi altri, che dicono che 
i ragazzi hanno sempre ragione; non si 
cresce avendo sempre ragione, si cresce 
confrontandosi anche duramente con chi 
appartiene alle generazioni precedenti, 
occorre imparare a confrontarsi con per-
sone diverse e solo così si cresce e in qual-
che modo si acquista il proprio spessore 
umano e una propria autonomia, occor-
rono in altri termini degli adulti veri.

PROPOSTA EDUCATIVA 3/09 PROPOSTA EDUCATIVA 3/09



14 15

Franco Miano

Voglio partire dalla lettura di un brano 
di Vittorio Bachelet. Una grande figura, 
un testimone e anche un educatore, un 
grande presidente dell’Azione Cattolica 
Italiana, ma prima di tutto una persona 
che è morta per lo sviluppo della città, 
perché Bachelet, i giovani non lo sanno 
evidentemente, è stato ucciso dalle Bri-
gate Rosse mentre era Vicepresidente del 
Consiglio Superiore della Magistratura. 
Cioè mentre era impegnato per lo svi-
luppo della città, sosteneva, dirigeva una 
delle istituzioni più importanti nella vita 
del nostro Stato. E Vittorio Bachelet ci 
parla di educare al senso del bene comu-
ne. Perché evidentemente l’educare per lo 
sviluppo della città è educare al senso del 
bene comune: «Educare al senso del bene 
comune vuol dire formare a un retto e vi-
goroso ideale, aiutando l’uomo a impadro-
nirsene con l’intelligenza e ad adeguarvi 
la sua formazione spirituale morale e 
tecnica. Vuol dire formare l’uomo a una 
lineare aderenza agli essenziali immutabili 
principi della convivenza umana e in pari 
tempo al senso storico, alla capacità cioè 
di cogliere il modo nel quale quei principi 
possono e debbono trovare applicazione 
fra gli uomini del suo tempo; – ci sono dei 
principi che riguardano gli uomini di ogni 
tempo: questi principi vanno tradotti a 
misura dell’oggi – vuol dire altresì rendere 
consapevole l’uomo della necessità di at-
trezzarsi spiritualmente, intellettualmen-
te, moralmente, tecnicamente per dive-
nire capace di attuare concretamente quei 
principi nella concreta convivenza umana 
in cui è chiamato a vivere... I giovani vi-
vranno in una società diversa da quella in 
cui hanno vissuto coloro che dovrebbero 
educarli al senso del bene comune; anzi, 
probabilmente vivranno da adulti in una 
società molto diversa da quella in cui oggi 
hanno cominciato a vivere. – Noi sappia-

mo quanto il tempo corre veloce, sappia-
mo i processi di accelerazione del tempo 
quanto sono forti – Donde la necessità di 
una formazione – anche sotto il profilo 
dell’educazione al bene comune – sempre 
più legata ai valori e ai principi essenziali 
e nello stesso tempo sempre più staccata 
e insieme sempre più sensibile ai concre-
ti contenuti storici che l’evolversi della 
convivenza umana viene dando all’ideale 
concreto di bene comune».
Perché questo è il senso più vero e più 
profondo dell’impegno educativo penso di 
tutte le persone di buona volontà e sicu-
ramente anche di tutte le persone impe-
gnate nella famiglia dell’Azione Cattolica. 

Senatore Lumia. L’esperienza maturata da 
una persona come Lei, prima nella FUCI, 
poi nel Volontariato come presidente del 
MoVI, ora in un impegno politico, per così 
dire, di “frontiera”, può costituire un valo-
re aggiunto per fornirci, dal suo osservatorio 
privilegiato, delle chiavi interpretative dei 
processi di cambiamento che caratterizzano 
la nostra società. In particolare, entro quali 
scenari si muove l’educazione, quali sfide 
deve affrontare oggi?

Giuseppe Lumia

L’educazione si muove su due scenari, 
due spazi: il mondo e la città. Due realtà 
andate in tilt. Il mondo è fermo, blocca-
to, ha perso una direzione di marcia. La 
crisi ha svelato la fragilità di un siste-
ma economico e sociale ingiusto, dove 
le distanze tra ricchi e poveri, potenti ed 
emarginati sono aumentate. Un siste-
ma vicino agli interessi della finanza e 
lontano dai bisogni e dalle esigenze dei 
cittadini. Questo equilibrio si è spezza-
to. Non passa giorno in cui i governi na-
zionali e sovranazionali non siano alle 
prese con gravi emergenze: quella eco-
nomica, quella occupazionale, quella 

terroristica, quella ambientale … men-
tre nel Sud del mondo guerra e povertà 
stanno mettendo in ginocchio e stermi-
nando dalla faccia dell’umanità intere 
generazioni.
Anche le città sono andate in tilt. Le cit-
tà, il luogo dove tutte le generazioni si 
sono formate un’identità, un percorso di 
amore, di vita, di conoscenza, di amici-
zia, di professione, di studio, di scuola, 
di battaglie, di impegno. In Italia, se-
condo il Censis, venti milioni di italiani 
vivono nel triangolo delle aree metro-
politane di Milano, Roma e Napoli, ma 
queste non riescono a dare risposte. In 
molti casi si è pensato, ad esempio, di 
costruire quartieri a misura d’uomo. 
Sono stati chiamati i migliori architetti 
e spesso sono venuti fuori mostri urba-
nistici. Ogni grande evento, ogni grande 
opera pubblica è stata costruita col pre-
testo di rilanciare la città, di promuove-
re l’economia, lo sport, l’arte, la cultura 
eppure non si sono attenuati i fenomeni 
del disagio e della marginalità sociale: 
la violenza, l’alcolismo, la tossicodipen-
denza. Sono questi i due scenari su cui 
l’educazione è chiamata a fare la sua 
parte. 
Non le pare che da questa descrizione sem-
bra emergere un quadro apocalittico?

Giuseppe Lumia

Non apocalittico, realista. Da tempo 
l’educazione è stata marginalizzata, è sta-
ta vista come una cosa fastidiosa, difficile. 
Il mondo dell’educazione è stato ridicoliz-
zato, sbeffeggiato, impoverito sia econo-
micamente che culturalmente, quasi non 
è più riconosciuta, se non a parole, una 
funzione sociale: costruzione della citta-
dinanza, promozione dell’impegno civile e 
della partecipazione democratica, investi-
mento per una cultura del bene comune. 
E questa è responsabilità della politica. 

Dall’altro lato, c’è una responsabilità pro-
pria dell’educazione che si è contempla-
ta, un’educazione un po’ elitaria, fatta di 
convegni, tavole rotonde, frasi ad effetto, 
che si guarda allo specchio e si compiace, 
anche se intorno non ha più nessuno. 
Il mondo dell’educazione deve guardarsi 
dentro, ripren-
dere in mano 
gli orizzonti 
di senso verso 
cui orienta-
re la società e 
tuffarsi nella 
realtà, nella 
quot id ian i tà 
per innesca-
re processi di 
cambiamento, 
di sviluppo, nel 
mondo e nelle 
città. 

Come fare, con-
cretamente, per 
uscir fuori da 
questo stato di 
disimpegno o di 
autoreferenzia-
lità e per inne-
scare processi 
di cambiamen-
to. Può farci un 
esempio?

Giuseppe Lumia

Qualche anno 
fa, in un piccolo paese della provincia di 
Palermo, una donna di mafia – moglie di 
un super killer, uno che passava il tem-
po a uccidere e fare affari – decide a un 
certo punto di collaborare con la giustizia 
e denuncia il marito boss. Questo è il fat-
to. Andiamo all’antefatto. Questa donna 
aveva sposato quest’uomo quando ancora 

QUESTO È 

POSSIBILE SOLO 

CON UN FORTE 

INVESTIMENTO 

EDUCATIVO 

NEL MONDO 

E NELLE CITTÀ 

PER GIUNGERE 

AD UN’ETICA 

FONDATA SUL 

SENSO DELLA 

RESPONSABILITÀ 

INDIVIDUALE E 

COLLETTIVA

PROPOSTA EDUCATIVA 3/09 PROPOSTA EDUCATIVA 3/09



16 17

era molto giovane. Per anni ha goduto de-
gli agi della donna di mafia, ma ha anche 
subìto gli effetti collaterali di quell’am-
biente, perché il marito la trascurava, la 
picchiava. Ad un certo punto, questa don-
na prima tenta di fuggire, poi affoga i pro-
pri problemi nell’alcol, fino a quando non 
decide di accettare il sistema in maniera 
organica e diventare lei stessa boss di ma-
fia. Questo succede quando il marito vie-
ne arrestato e lei prende il suo posto. Da 
quel momento non è più maltrattata, anzi 
è una donna rispettata e temuta da tutti e 
anche lei comincia ad entrare e uscire dal 
carcere. 
Nel frattempo, una delle sue due figlie 
inizia a scuola un percorso educativo sul-
la legalità, alla fine del quale la ragazza 
matura una sensibilità che la porta a chie-
dere alla mamma di voltare pagina. Non 
posso dimenticare le sue parole: «Dob-
biamo farla finita, così non si può andare 
avanti, devi scegliere, non nascondiamoci 
dietro un dito. Papà è un mafioso e tu stai 
seguendo la sua stessa strada. Io non ti 
voglio seguire, scegli, o la mafia o me». 
La mamma va in crisi, matura anche lei 
la convinzione di cambiare vita e un gior-
no prende per mano la figlia, va a bussare 
alla caserma dei Carabinieri e comincia a 
collaborare con la giustizia. 

Che indicazioni vengono fuori da questa 
storia?

Giuseppe Lumia

In questo momento in cui non è facile 
scorgere la luce, la meta da seguire, per 
ricominciare a scrutare l’orizzonte dob-
biamo ancorarci a un modello educativo 
che educhi alla responsabilità. Se non 
partiamo da questo, difficilmente riuscire-
mo a capire dove andare. Molti pensano 
che per superare la crisi basti rilanciare 
l’economia secondo gli schemi che abbia-

mo conosciuto finora: produzione, ric-
chezza, denaro. Nessuno pensa, invece, 
che dobbiamo costruire un nuovo para-
digma sociale ed economico, fondato sul 
rispetto delle persone, sulla promozione 
dei diritti umani, sull’uso sostenibile delle 
risorse, sull’affermazione della pace e del 
bene comune. E questo è possibile solo 
con un forte investimento educativo nel 
mondo e nelle città per giungere ad un’eti-
ca fondata sul senso della responsabilità 
individuale e collettiva. Con la rincorsa 
al denaro, con l’accumulazione della ric-
chezza, con l’individualismo più sfrenato 
siamo andati a sbattere. Questa strada si 
è rilevata dannosissima, abbiamo massa-
crato il sud del mondo. Oggi le nostre sorti 
sono nelle mani dei soloni della finanza 
internazionale. 
Abbiamo bisogno, invece, di una strada 
che cominci a definire un principio di re-
sponsabilità. Il denaro è importante nel-
la misura in cui è un mezzo, il fine deve 
essere il bene comune. Esempio: un im-
prenditore non può, in nome del denaro, 
trasformare i suoi lavoratori e schiaviz-
zarli; un governo non può tagliare otto 
miliardi di euro alla scuola italiana, per-
ché deve risparmiare; un giovane non 
può pensare di vivere la propria vita nel 
menefreghismo più totale senza sforzarsi 
di comprendere la società in cui vive e di 
volerla cambiare in meglio. 
Quindi, abbiamo bisogno di responsa-
bilità, quella responsabilità che la figlia 
del boss mafioso ha saputo imporre alla 
mamma. Ecco: il mondo e le città devo-
no fare un percorso educativo in grado di 
dare questo stimolo, di mettere la respon-
sabilità al centro.

Il suo ragionamento non fa una grinza, ma 
come promuovere la responsabilità in una 
società in cui, a tutti i livelli, domina la ri-
cerca spasmodica dell’interesse personale? 
come recuperare il gusto dei valori, spesso 

dimenticati: la gratuità, l’amicizia, la fra-
ternità, il dono, l’accoglienza, la generosità, 
l’altruismo, l’amore per la verità e la giusti-
zia, l’accettazione del rischio, il coraggio di 
osare e di sperare…
 Non si corre il rischio che il richiamo alla 
responsabilità possa cadere nel nulla?

Giuseppe Lumia

Certo, il pericolo c’è, eccome, se non si 
fa appello ad un’altra risorsa preziosa 
dell’educazione: l’amore, i sentimenti. 
Non parlo dell’idea d’amore che va per 
la maggiore, quello usa e getta, quello 
che lascia cadere la spugna alla prima 
difficoltà, quello che occulta i problemi. 
Spesso molti politici accusano scrittori, 
attori, artisti di parlare male del proprio 
paese perché non lo amano. Secondo 
loro, io per amore della Sicilia non do-
vrei dire che c’è la mafia, anzi dovrei 
minimizzare perché così gli altri non 
parlano male della mia terra. Questo 
tipo di amore ha fatto danni incalcolabili 
al mondo, all’umanità e alle nostre città. 
Perché è un amore che manipola, che 
nasconde. Noi abbiamo bisogno di un’al-
tra idea di amore, difficile da vivere, ma 
vera e autentica: è l’amore liberante. È 
l’amore di quella 
ragazza che met-
te la mamma di 
fronte a una scel-
ta, anche a costo 
di rimanere da 
sola, di pagare un 
prezzo altissimo. 
Quest’amore non 
nasce spontaneo, 
ma ha bisogno di 
un percorso edu-
cativo, sociale, 
culturale che ci 
metta nelle con-
dizioni di scoprir-

lo, di praticarlo per liberarci dal male, 
dalle guerre, dalle ingiustizie. L’amore 
liberante ci spinge a metterci in gioco, 
ad investire passioni ed energie, a diven-
tare protagonisti per cambiare le città 
e il mondo in cui viviamo, non per un 
tornaconto in denaro, ma solo perché è 
giusto, perché dopo ci sentiamo più li-
beri, perché sentiamo il bisogno di fare 
il nostro dovere di cittadini e di persone 
per bene.
È un cammino duro, con una strada tutta 
in salita, ma un percorso affascinante per 
dare senso alla propria esistenza.

Mi sembra che le parole appassionate di 
Lumia si colleghino con la forte esperienza 
di “amore liberante”, portata avanti dalla 
Comunità di Capodarco. Don Franco, la sua 
scelta nel campo dell’educazione non si è fer-
mata ad una analisi astratta della questione 
educativa, ma si è realizzata attraverso il 
confronto con le attese concrete delle perso-
ne, con bisogni formativi reali. In che modo 
l’educazione può diventare fattore di svilup-
po e come la sua Comunità è impegnata su 
tale fronte?

Don Franco Monterubbianesi

Con la Comuni-
tà di Capodarco 
abbiamo comin-
ciato 42 anni fa 
nelle Marche. 
Poi ci siamo dif-
fusi in tutto il ter-
ritorio naziona-
le e nel mondo. 
Siamo partiti con 
l’idea di sostene-
re i disabili, poi 
le nostre attività 
si sono allargate 
ai minori e ai ra-
gazzi in difficol-

PROPOSTA EDUCATIVA 3/09 PROPOSTA EDUCATIVA 3/09



18 19

la pace sulla terra: la verità, la giustizia, 
l’amore, la libertà. Quattro realtà molto 
profonde. La prima verità è la presenza 
di Dio nella storia, che è l’uomo che por-
ta la speranza, il povero anzitutto ed è il 
giovane che lo può accompagnare. 
È il processo di crescita che abbiamo 
fatto nella comunità di Capodarco con i 
giovani: i disabili si sono sposati, si sono 
realizzati, hanno creato tante realtà al-
ternative sul territorio anche per gli altri. 
A Roma gestiamo i campi rom per la sco-
larizzazione: si tratta di 1.500 ragazzini 
rom che, da tanti anni, portiamo a scuo-
la. Questo è uno sviluppo possibile grazie 
alla forza della condivisione dei giovani 
con i poveri, che crea speranza. È questo 
il senso profondo del cristianesimo che 
dobbiamo ritrovare: la presenza di Dio 
nella nostra storia, a partire dalle tre vir-
tù soprannaturali.

Ci troviamo di fronte ad una crisi, ad una 
emergenza educativa di inedita portata e 
il futuro si presenta più come minaccia che 
come una scommessa. Come reagire?

Don Franco Monterubbianesi

Perché gli adulti non insegnano più la 
vera fede: quella praticata nell’incontro 
con l’altro, che è un assoluto a cui dob-
biamo dare noi stessi, come il Cristo ha 
dato se stesso per noi. La vera immagine 
di Dio è la croce, perché lui ha portato il 
peso dell’umanità, dei nostri problemi, e 
ci chiede di portare anche noi la croce in-
sieme con lui. Il cristianesimo è ridare il 
Dio possibile sulla terra, è incontrare Cri-
sto nei poveri, in quanto sono loro i veri 
portatori della speranza se, però, condivi-
diamo la loro vita, se non li facciamo esa-
sperare nella collera e nel terrorismo, se 
condividiamo il loro processo di sviluppo. 
Una forte educazione, quindi, deve basar-
si sul valore dell’impegno e del sacrificio.

tà. Seguendo il percorso di Capodarco, 
penso che l’educazione debba interve-
nire sulla dimensione locale e globale e 
affrontare i problemi della nostra socie-
tà, senza sconti, andando fino in fondo. 
Dobbiamo sostituire quest’idea di svi-
luppo, che ci sta portando al fallimento 
non solo economico, e ciò necessita di un 
investimento educativo notevole, duro, 
faticoso; viceversa falliremo. La pro-
duzione sfrenata di ricchezza non può 
chiamarsi sviluppo, se poi distruggiamo 
l’ambiente, creiamo povertà, alimentia-
mo guerre e ingiustizie. È un tema che 
ci riguarda tutti come cittadini. Urge una 
nuova coscienza etica e civile che parta 
dal rispetto degli altri, delle cose e delle 
persone. 
Capodarco nel suo lavoro a fianco dei 
disabili e degli emarginati ha sempre cer-
cato di promuovere una società diversa, 
che rispettasse le esigenze e le necessità 
di tutti. È così che abbiamo creato delle 
realtà in cui i disabili hanno potuto con-
durre una vita normale.

In altre parole, l’educazione deve allargare 
il nostro campo visivo e relativizzare il no-
stro egoismo. In questo senso, l’educazione 
è da collegare alla possibilità di sviluppo e 
all’impegno sociale.

Don Franco Monterubbianesi

Esatto. Così come la società per secoli 
non si è occupata dei disabili, in campo 
economico la crescita illimitata non ha 
tenuto conto del Sud del mondo. Nasco-
no da qui i conflitti, le guerre, le ingiusti-
zie da cui si scatena la collera dei poveri, 
l’odio, lo scontro di civiltà. Come scrive 
Paolo VI nella Populorum progressio: «La 
ricerca esclusiva dell’avere diventa così 
un ostacolo alla crescita dell’essere e si 
oppone alla sua vera grandezza: per le 
nazioni come per le persone, l’avarizia 

è la forma più evidente del sottosviluppo 
morale».
Questo a cui assistiamo oggi è falso pro-
gresso. Ecco perché ad un certo punto 
Capodarco decise di andare nei Paesi 
del Sud, con l’obiettivo di dare delle pro-
spettive a quei ragazzi. Basti pensare 
che il Sud del mondo conta più di 100 
milioni di ragazzi di strada, quelli che 
non hanno speranza, che vivono nelle 
favelas. Ho visto gli squadroni di mor-
te girare con le mitragliette e uccidere i 
ragazzi. In questo momento, i ragazzi di 
strada del Brasile si suicidano con il ve-
leno per topi perché non ce la fanno più 
a sopravvivere senza speranza. Però 
nel Sud, ho visto anche una speranza 
possibile, quella dei ragazzi lavoratori 
di strada. A loro sostegno è nata un’or-
ganizzazione, NAT (Niños Adolescentes 
Trabajadores), un movimento costitui-
to da 30.000 ragazzini e presente in 22 
Paesi. Si tratta di lustrascarpe, pulitori 
di macchine, venditori di caramelle, di 
acqua, di legna. Noi siamo in rete con 
loro, per dare una mano e alimentare 
una speranza di futuro. 

Ascoltando le sue parole, il pensiero corre 
subito ad un testo molto impegnativo per la 
coscienza credente, che la Chiesa italiana 
indirizzò tanti anni fa per indicare il senso 
di marcia della comunità:”Con gli ultimi e 
con gli emarginati, potremo tutti recuperare 
un genere diverso di vita. Demoliremo, an-
zitutto, gli idoli che ci siamo costruiti: de-
naro potere, consumo, spreco...Riscopriremo 
poi i valori del bene comune....Ritroveremo 
fiducia nel progettare insieme il domani....e 
avremo la forza di affrontare i sacrifici ne-
cessari, con un nuovo gusto di vivere” (CEI, 
Chiesa italiana e prospettive..., 1981, n. 6). 
Volendo, dunque, allargare lo sguardo alla 
situazione ecclesiale, quali sfide il cristiano, 
per essere credibile, oggi è chiamato ad af-
frontare e a partire da che cosa?

PROPOSTA EDUCATIVA 3/09 PROPOSTA EDUCATIVA 3/09

Don Franco Monterubbianesi

Sono convinto che la crisi del cristianesi-
mo derivi soprattutto dal fatto che abbia-
mo deluso la speranza dei poveri, perché 
– lo diceva già Moltmann – finché la Chie-
sa tiene i poveri fuori dalle sue porte, non 
vi sarà cambiamento, non ci sarà speran-
za nel mondo. Il regno di Dio non si può 
realizzare senza il protagonismo dei po-
veri. La parola profonda di Capodarco è 
condivisione. È il senso dell’altro portato 
avanti fino in fondo. 
Noi cristiani dobbiamo uscire dalla con-
cezione puramente religiosa di un Dio che 
serve noi, che dobbiamo pregare perché ci 
protegga, che dobbiamo cercare di ingra-
ziarci con le pratiche religiose. Abbiamo 
ridotto il cristianesimo ad una religione di 
osservanti. Guardiamo quanti osservanti 
ci sono nel mondo, ma quanti lavorano 
veramente per la pace?
Anzi, non vi sono oggi forse tante guer-
re quasi di religione? E se così è, non è 
perché abbiamo un concetto sbagliato di 
Dio? Di fede? La fede è radicare il cristia-
nesimo nella storia, nella storia dei pove-
ri. Il Vangelo di Matteo ci dice che saremo 
giudicati se avremo dato da mangiare, se 
avremo dato da bere, se avremo visitato il 
malato, il carcerato… e così via. 

L’idea di una educazione legata allo svi-
luppo, alla promozione della dignità umana 
e dei diritti è stata molto presente in molti 
documenti ufficiali, anche se non sempre si 
è realizzata la sintesi tra enunciazione di 
principi e scelte concrete coraggiose. Quali le 
condizioni per uno sviluppo possibile, a mi-
sura d’uomo?

Don Franco Monterubbianesi

Papa Giovanni XXIII, il grande papa 
della Pacem in terris, diceva che quat-
tro sono le piste di lavoro per costruire 



20 21

L  A  B  O  R  A  T  O  R  I  O
Noi abbiamo potuto fare tantissimo per-
ché abbiamo avuto gli obiettori di coscien-
za. Siamo stati il primo ente in Italia ad 
averli. Abbiamo insegnato che servire la 
patria con il servizio civile era il migliore 
modo di servirla.
Oggi, la crisi in atto ci impone di impe-
gnarci nella costruzione di un’umanità 
diversa a partire dai problemi dell’Africa, 
dell’America Latina. 
Una fede adulta è l’incontro di Dio nella 
storia dei poveri, è l’amore che la fami-
glia vive fino in fondo in una radicalità 
di impegno, di sacrificio fidandosi, però, 
dell’azione di Dio.
La famiglia deve testimoniare che l’amo-
re di Dio è presente nella nostra storia, 
ci consacra al senso profondo della vita 
e dell’impegno verso gli altri. Gli adulti 

devono essere punto di riferimento per 
i giovani perché danno loro la sicurezza 
che Dio lotta con noi; certo ci chiede tut-
to, ci chiede di dare la vita per gli altri, 
come lui ha dato la vita per noi, in questo 
processo di condivisione. Però con tutta 
l’utopia, con tutti i sogni che i giovani 
oggi possono fare per cambiare questo 
sistema.
Quindi la frase – oggi il futuro come mi-
naccia e non come promessa – bisogna 
che la reinterpretiamo: questo futuro che 
ci minaccia è venuto fuori per costringer-
ci a cambiare l’attuale sistema. Il futuro 
può tornare ad essere una promessa se 
sapremo prenderlo in mano noi, con la 
responsabilità di costruire una società al-
ternativa: quella basata sull’amore, sulla 
fratellanza, sulla giustizia.

PROPOSTA EDUCATIVA 3/09 PROPOSTA EDUCATIVA 3/09

In un tempo di crisi economica che diva-
rica le dif ferenze sociali, aumentando le 
iniquità; in una società così scarsamente 
coesa... la scuola è una grande risorsa su 
cui investire piuttosto che “tagliare”.

Scuola.
Ci sta a cuore!
Mirella Arcamone

A PROPOSITO 
DI…

La testimonianza di Giancarlo Siani 
porta a riflettere sull’importante ruolo 
che il giornalismo ricopre in una società 
come la nostra. La libera informazione è 
conoscenza e consapevolezza; è il pungolo 
della coscienza civile; è il sale della cit-
tadinanza attiva e della partecipazione 
democratica.

Giancarlo
Siani

Matteo Scirè
PERSONE

Per af frontare la complessità sociale, 
caratterizzata da una pluralità di riferi-
menti culturali e valoriali, la scuola deve 
saper condividere con altri soggetti e isti-
tuzioni il compito educativo, in un “patto 
di corresponsabilità” che non riguarda 
solo il rapporto con la famiglia.

Le sfide 
educative della 

scuola oggi
Franco Venturella

ZOOM

Un progetto didattico-educativo in rete e 
un’esperienza che idealmente e formati-
vamente unisce il Nord e il Sud del paese 
attorno al tema della legalità.

I linguaggi
della

legalità
Vincenzo Lumia

LUOGHI


