
PROPOSTA EDUCATIVA 2/05 29

Ritorno del sacro e derive integraliste

iviamo un tempo di sfide: cultu-
rali, sociali, educative, etiche,
politiche, economiche, comuni-

cative, tecnologiche…Esse richiedono
capacità di lettura, di analisi, di com-
prensione. Se non si vuole rischiare di
rimanere ai margini dei processi è indi-
spensabile accettare di essere interpellati
dalle domande di senso che tutte queste
problematiche in definitiva pongono alla
coscienza individuale e collettiva. 
La crisi - come esigenza di giudizio e di
verità sulle cose - attraversa credenti e
non credenti, giovani e adulti, con conse-
guente perdita di riferimenti comuni:
tutti siamo consapevoli della necessità di
lavorare ad una ricostruzione e rigene-
razione di un tessuto valoriale che dia
significato alla vita, alle istituzioni, alla
società, ai rapporti tra le generazioni, al
futuro del pianeta.
Questo tempo, tuttavia, non è più segna-
to dalla “morte di Dio”, né dall’”eclissi del
sacro”. Chi aveva creduto alla fine delle
religioni, in conseguenza di un mondo
secolarizzato e tecnologico, ha dovuto
constatare che il desiderio di trascenden-
za è riemerso prepotentemente sull’oriz-
zonte. Si tratta di un risveglio che, pur

presentando i tratti di ambiguità - si
pensi al supermarket del sacro dagli
Stati Uniti ad altre parti del pianeta - si
registra non solo sul versante cristiano
(riconducibile allo straordinario carisma
di Giovanni Paolo II e al suo impegno
per la pace, la giustizia e i diritti umani),
ma è presente anche nelle altre comuni-
tà religiose (l’Islam con certe derive inte-
graliste, l’ebraismo, l’induismo) fino alle
forme della New age, che evidenziano
apertura al mistero, anche se in maniera
vaga e indefinita. E’ necessario certa-
mente verificare questa esigenza, perché
non sempre può essere ascritta ad un
bisogno autenticamente religioso: essa
può nascondere un forte vuoto esisten-
ziale (che non va comunque esorcizza-
to), per cui il ricorso alla religione diven-
ta  una “gruccia” con la quale sostenere
e dare significato (anche se provvisorio)
ad un’esistenza altrimenti precaria.
D’altra parte, la rivincita del sacro può
assumere, talvolta, anche forme palesi o
sotterranee di integralismo.
Così si è paventato - dopo la vicenda
delle Torri gemelle e la guerra in Iraq - lo
scatenarsi di “guerre di civiltà” e, dun-
que, di “religione”, visto che il contrasto 
tra mondi diversi per cultura e tradizioni
politiche e sociali, poteva approdare all’in-

Franco VenturellaA PROPOSITO DI...

Essere laici
IN UN MONDO CHE CAMBIA

V



PROPOSTA EDUCATIVA 2/0530

tolle-
ranza,

graz ie
al fonda-

mentali-
smo reli-

gioso. For-
tunatamente,

nonostante i
fanatismi insor-

genti da una parte e
dall’altra, grazie anche

all’azione controcorrente del
Papa, sostenitore coraggioso delle

ragioni del dialogo, si è compreso che le
guerre sono alimentate da altri focolai e,
semmai, le religioni possono essere portate
a pretesto per coprire o attenuare precise
responsabilità: ormai nessuno, infatti, può
indurre a credere che un’azione intrinse-
camente illegittima, immorale e ingiustifi-
cabile possa essere compiuta “in nome di
Dio”.

Il dialogo tra le culture, via della Laicità

Credo che, in un contesto di pluralismo
culturale, la dimensione della laicità si
esprima soprattutto attraverso una via
obbligata: quella del dialogo e del con-
fronto. Nessuno può dirsi padrone esclu-
sivo della Verità, meta alla quale aspiria-
mo e che ci renderà pienamente liberi.
Questa consapevolezza dovrebbe met-

terci al riparo da qualsiasi pretesa ege-
monica, frequentando tutti la stessa
scuola di “ascoltatori” di ciò che lo
Spirito suggerisce.
Il dialogo tra le culture è via di accesso
alla comprensione del nostro tempo. Si
tratta di una straordinaria opportunità,
perché le culture si presentano oggi non
solo tramite esperienze conoscitive,
attraverso le narrazioni filosofico-teolo-
gico-letterarie, ma attraverso persone
vive, portatrici di valori diversi, persone
con le quali siamo chiamati a condivide-
re la vita quotidiana, nell’accoglienza,
nel rispetto reciproco, a volte purtroppo
anche nell’incomprensione. Non si trat-
ta, dunque, di confrontarsi con un sape-
re astratto, ma con la presenza incarna-
ta di una precisa identità che si rivela con
il suo volto umano di carne e sangue.
Purtroppo, il deficit culturale e l’analfa-
betismo di ritorno, presenti anche nel
ricco occidente, mettono a nudo identità
fragili a causa della graduale perdita di
valori comuni condivisi, attorno ai quali
riconoscersi come comunità. La man-
canza di memoria impedisce di recupera-
re il passato, di comprendere il presente e
progettare il futuro. Non solo, ma rende
disorientati e incapaci di “dare ragione”
degli stessi valori, assunti per tradizione o
conformismo. E’ risaputo che una sogget-
tività debole senza radici, rischia di sen-
tirsi continuamente esposta a possibili
minacce dall’esterno, da identità ritenute
o percepite - a torto o a ragione - più forti e
omogenee. Il ricorso all’uso della forza,
quando non può soccorrere la forza della
ragione, è a portata di mano. L’identità
chiusa tende a irrigidirsi e a escludere.
L’intolleranza spesso nasce dall’indispo-
nibilità a mettersi in gioco e a stabilire
relazioni autentiche con gli altri.
Nel contesto dei processi di integrazione
europea e di interdipendenza planetaria,
l’ampliamento dell’orizzonte antropolo-
gico e una maggiore conoscenza della



PROPOSTA EDUCATIVA 2/05 31

propria e dell’altrui cultura, costituisco-
no la condizione per rendere praticabile
l’ascolto, l’accoglienza, la condivisione,
la reciprocità: in questo modo la “diversi-
tà”, assunta come risorsa arricchente,
può dar luogo a quella “convivialità delle
differenze”, indicata da don Tonino Bello
come profezia di futuro da costruire con
pazienza, giorno dopo giorno.
Il dialogo interculturale e interreligioso
possono aprire percorsi inediti, a condi-
zione di guardare avanti con occhi nuovi,
senza precomprensioni o pregiudizi (lai-
cisti o clericali). Non è facile irenismo.
Molte sono le difficoltà. Certamente, que-
sto cammino non ammette scorciatoie:
impegna tutti a far maturare identità-
aperte, tenendo presente che tutte le cul-
ture sono debitrici le une alle altre di
apporti significativi e di contaminazioni
feconde. Sappiamo che tutto ciò è possibi-
le. In altre epoche storiche, in qualche
modo, ciò si è verificato. 

Verso una nuova stagione del laicato?

Pienamente correlato al tema delle cultu-
re, si è fatto sempre più vivace il dibattito
tra credenti e non credenti, sul tema della
“laicità”, in presenza, del ruolo, per talu-
ni sempre più invadente e pervasivo, che
le religioni assumono nell’orientare e
indirizzare le scelte in riferimento ad una
visione antropologica e a un modello di
convivenza. E’, pertanto, importante
interrogarci sul compito e la missione del
laico cristiano oggi, per verificare in che
modo la fedeltà all’identità di persona
libera e responsabile in grado di assu-
mersi l’impegno nel mondo, lo abiliti ad
operare la sintesi tra fedeltà a Dio e
all’uomo, nel rispetto della coscienza
personale e della legittima autonomia
delle realtà terrene.
Un apporto interessante di riflessione
giunge dalla lettera “Fare di Cristo il
cuore del mondo”, che la Commissione

Episcopale per il laicato ha recentemente
indirizzato ai fedeli laici, nell’approssi-
marsi del IV Convegno Ecclesiale
Nazionale di Verona. Essa intende foca-
lizzare l’attenzione - anche in sintonia
con il piano pastorale “Comunicare il
Vangelo in un mondo che cambia” -  sulla
vocazione e missione dei laici nel conte-
sto di una mutata stagione socio-cultura-
le. Il pluralismo delle visioni, il relativi-
smo etico e il rapido processo di secola-
rizzazione obbligano la Chiesa a cercare
ciò che è autentico ed essenziale e ad una
salutare purificazione dalle incrostazioni
che l’hanno appesantita, nascondendo il
vero volto, ed esigono un deciso ripensa-
mento critico per trovare, nel solco della
tradizione conciliare,  modalità originali
ed efficaci di rinnovamento. 
Il Concilio, nel delineare la natura e la
missione della Chiesa, popolo di Dio in
cammino nella storia, ha evidenziato la
corresponsabilità dei laici, la comune
chiamata  alla santità e la funzione pro-
fetica, sacerdotale, regale di Cristo, pro-
pria di tutti i battezzati (LG, 31), nessu-
no escluso. E’ all’interno della riscoperta
della vera natura della Chiesa, casa e
scuola di comunione, aperta al mondo,
che va individuato il suo modo di essere
e il suo rapporto con l’intera famiglia
umana. Per superare il blocco paraliz-
zante di una comunità “ingessata”, il
Concilio invitava a rivolgere uno sguar-
do di simpatia a tutte le realtà, per coglie-
re, con fiducia e speranza, le “orme” di
Dio lungo i sentieri dell’uomo e scoprire i
germi di novità seminati, in maniera
imprevedibile e sorprendente, dallo
Spirito, da riconoscere attraverso la let-
tura sapienziale dei “segni dei tempi”.
Nel corso degli anni, tuttavia, dopo la
promettente stagione postconciliare, è
sembrato affievolirsi lo slancio propositi-
vo ed estroverso. Occorre andare all’E-
sortazione post-sinodale “Christifideles
laici” di Giovanni Paolo II, per avere una



PROPOSTA EDUCATIVA 2/0532

ripresentazione sui laici: da allora, salvo
piccole eccezioni, la ricerca sembra aver
segnato il passo. La  corresponsabilità dei
laici è rimasta più sul piano delle afferma-
zioni di principio che su quello della con-
cretezza. Anche la crisi delle strutture e
delle forme della partecipazione ha con-
tribuito a generare una simile percezione.
Vi è stato uno “strano ed errato atteggia-
mento interiore – dicono i Vescovi- che
faceva sentire il laico più ‘cliente’ che com-
partecipe della vita e della missione della
Chiesa”. 
D’altra parte, i laici, sentendosi spesso
non valorizzati, poco ascoltati o consul-
tati per mettere a disposizione specifiche
competenze nei diversi ambiti professio-
nali, in considerazione allo stato di vita e
ai diversi contesti ambientali, (soprattut-
to nel campo dell’animazione delle realtà
umane, sociali e politiche), si sono quasi
rassegnati ad occupare uno spazio “ad
intra”,  Avvertono di essere destinatari di
un pensiero già elaborato piuttosto che
partecipi alla costruzione di percorsi
condivisi, attraverso la pratica e la fatica
della lettura delle situazioni e del discer-
nimento. 
Nel riconoscere i limiti e le insufficienze
di una esperienza pregressa, il
Documento dei Vescovi sollecita i laici a
prendere coscienza del fatto che spesso
le stesse comunità si sono chiuse in atteg-
giamento autoreferenziale, privilegiando
una spiritualità rassicurante, ma inade-
guata a mettere insieme contemplazione
e missione, lo stare e l’andare. Non a
caso i Vescovi notano “una diminuita
passione per l’animazione cristiana del
mondo del lavoro e delle professioni, della
politica e della cultura, ecc.”. 
Si tratta di superare il rischio di una
visione “clericale” in cui la vita dei laici,
anche senza volerlo, è rimasta impiglia-
ta, quasi in una stato di minorità, venen-
do meno al compito specifico di un servi-
zio efficace al mondo. Giustamente

ammoniva don Tonino Bello, “la nostra
fede non ha molta polvere nelle scarpe, non
sa di polvere, non ha profumi di strada, non
ha sapori di piazza, non ha odori di condo-
mini. Ha solo il profumo dell’incenso delle
nostre chiese”.
Una fede ripiegata su se stessa, che non
riesce a farsi interrogare dalla vita e a
dare un orizzonte di senso, è poco signi-
ficativa; una fede che non riesce a dialo-
gare con le culture rischia l’emarginazio-
ne, così come una fede che non sa ani-
mare un impegno storico diventa irrile-
vante. Una ricca vita interiore è l’antido-
to al sonnambulismo, alla tentazione del
ripiegamento su se stessi, che derespon-
sabilizza nei confronti della storia, luogo



PROPOSTA EDUCATIVA 2/05 33

teologico in cui Dio chiama a verificare
l’autenticità della vocazione.
Già il Concilio metteva in guardia sul
rischio di separazione, affermando che
“il distacco, che si costata in molti, tra
fede che professano e la loro vita quoti-
diana, va annoverato tra i più gravi erro-
ri del nostro tempo...Il cristiano che tra-
scura i suoi impegni temporali, trascura i
suoi doveri verso il prossimo, anzi verso
Dio stesso, e mette in pericolo la propria
salvezza eterna.” (Gaudium et spes, 43). 

Alla ricerca di una più matura soggettività
laicale

L’esigenza di una rinnovata soggettività
laicale sembra adesso riemergere con
forza: vogliamo augurarci che non sia
conseguenza di fenomeni esterni (il venir
meno delle vocazioni al sacerdozio e alla
vita consacrata o la giusta preoccupazio-
ne per forme di  neoclericalismo). Non si
tratta di rispondere a situazioni di emer-
genza: solo, infatti, da una autentica
presa di coscienza della laicità nell’espe-
rienza complessiva della chiesa può deri-
vare un reale cambiamento di mentalità
e di vita.
Oggi viene sempre più richiesto un
approfondimento teologico-pastorale che
aiuti a tracciare nuove strade per una
più incisiva presenza dei laici nella socie-
tà e per “raggiungere e quasi sconvolgere
mediante la forza del Vangelo i criteri di
giudizio, i valori determinanti, i punti d’in-
teresse, le linee di pensiero, le fonti ispira-
trici e i modelli di vita dell’umanità, che
sono in contrasto con la Parola di Dio e col
disegno della salvezza…” (Evangelii
Nuntiandi, 18-19). Si tratta di sanare
quella “rottura tra Vangelo e cultura” che,
purtroppo ancora oggi, sembra non
superata,  e che Paolo VI non esitava a
definire come “il dramma della nostra
epoca” (EN, 20)
Ristabilire il rapporto tra Vangelo e cul-

tura, in un tempo povero di sogni e di pro-
spettive di futuro, richiede l’impegno di
accendere la speranza, pur in presenza di
contraddizioni, contrasti, inguaribili dis-
uguaglianze. Il senso di spaesamento e di
rassegnazione, che spesso caratterizza le
nostre comunità, sono segno evidente di
una fede stanca e delusa, incapace di
incrociare le ansie e le speranze degli
uomini e delle donne del nostro tempo.
Sull’orizzonte della vita del cristiano
sembra affievolirsi il riferimento forte
alla centralità del khérigma, alla fede in
Cristo morto e Risorto, che ha definitiva-
mente sconfitto il male assumendo la pol-
vere della storia. L’essere protagonisti dei
processi di trasformazione in atto appare
un’esigenza decisiva per la costruzione di
un mondo nuovo possibile, facendo un
comune cammino con tante persone di
buona volontà, che pur sostenuti da rife-
rimenti valoriali diversi, avvertono l’esi-
genza di schierarsi dalla parte della vita e
del suo sviluppo integrale, per “essere,
nella società e nei diversi ambienti di vita,
capaci di vigilanza profetica e costruttori
di una città terrena in cui regnino sempre
di più la giustizia, la pace, l’amore» (CEI,
Comunicare… n. 68). È un impegno di
missionarietà e di santità laicale. Per fare
ciò, il laico non attende una “delega” da
parte della gerarchia, ma è chiamato a
rischiare in proprio, assumendosi le
responsabilità, secondo scienza e
coscienza, su tutte le questioni che impli-
cano la diretta partecipazione ai problemi
e alla vita della comunità di cui fa parte.

Essere responsabili del futuro: alcune linee
di impegno

Sviluppare e promuovere una maggiore
soggettività del laicato comporta, pertan-
to, alcune prospettive di impegno...

● La ripresa del Concilio, per portare a
maturazione quel modello di Chiesa,



PROPOSTA EDUCATIVA 2/0534

popolo di Dio, realtà di comunione, fon-
data sulla corresponsabilità e sui diversi
carismi; una Chiesa in dialogo con il
mondo e capace di far esplodere la novi-
tà del Vangelo dentro la storia.

●  L’approfondimento, a tutti i livelli e in
collaborazione con le sedi della ricerca
teologico-pastorale, sul tema della laici-
tà, ricercando modalità nuove ed effica-
ci per valorizzare una partecipazione
responsabile. 

●  Impegno per la formazione di  laici
“adulti”, rinnovando i linguaggi e le
forme della missione. In tal senso, occor-
re potenziare occasioni di dialogo e svi-
luppare forme di collaborazione tra le
realtà ecclesiali (gruppi, movimenti, asso-
ciazioni) per la scelta di strategie condivi-
se e per un servizio efficace alle persone
e alla comunità, in modo da costruire la
comunione su basi concrete, su progetti e
obiettivi comuni. Insieme è possibile
assumere, con una maggiore consapevo-
lezza, le sfide della società, per fare in
modo che una più condivisa elaborazione
di pensiero aiuti i laici a “prendere la
parola” sui principali temi che interpella-
no la coscienza di tutti.

●  In modo particolare, un’attenzione pri-
vilegiata va rivolta allo studio del pensiero
sociale della Chiesa per superare lo scarto
tra magistero e prassi. Questioni etiche,
ruolo dell’economia e della finanza, la
qualità e il futuro della democrazia, l’at-
tenzione alla pace e alla dimensione
internazionale, le politiche del welfare, il
bene comune, l’ecologia, devono trovare
luoghi e momenti di forte assunzione di
responsabilità, perché ciascuno diventi
lievito all’interno degli ambienti in cui si
trova a vivere. Temi tutti su cui è indi-
spensabile esercitare un discernimento
comunitario, alla luce del Vangelo. A
ragione, i vescovi chiedono alle associa-

zioni, aggregazioni e movimenti laicali di
esplicitare tale modalità nei cammini for-
mativi ordinari in modo da “educarsi ai
principi e ai metodi di un discernimento
non solo personale, ma anche comunitario,
che consenta ai fratelli di fede, pur collocati
in diverse formazioni politiche, di dialoga-
re, aiutandosi reciprocamente a operare in
lineare coerenza con i comuni valori profes-
sati” (Giovanni Paolo II, Discorso ai
Convegnisti, n. 10), e generare nuovo
slancio e forza propulsiva per il bene
della società.

●  Valorizzazione dell’esperienza dei cre-
denti che si spendono nell’impegno socio-
politico, come forma esigente di carità.
Non basta affermare che la chiesa “stima
degna di lode e di considerazione l’opera di
coloro che per servire gli uomini si dedicano
al bene della cosa pubblica e assumono il
peso delle relative responsabilità”(Gaudium
et Spes, 75); occorre costruire laboratori
di democrazia e luoghi di dialogo, di con-
fronto sapienziale e di discernimento,
elaborare percorsi di cittadinanza attiva,
sviluppare l’impegno per i Diritti umani,
la giustizia, la pace, la salvaguardia del
creato, la legalità. Occorre  promuovere
una cultura aperta al pluralismo, al con-
fronto, al dialogo, senza rigidità e assolu-
tismi, tenendo presente che la politica è
luogo della mediazione, in cui si realizza
l’arte del possibile, nella ricerca delle più
ampie convergenze, in base a criteri di
razionalità e ad esigenze di onestà intel-
lettuale e morale. L’impegno dei cristiani
non può ridursi a semplice gestione del
quotidiano, ma deve includere la capaci-
tà di progettare un modello di società
fondato sullo sviluppo sostenibile, sulla
salvaguardia delle fasce più deboli e biso-
gnose, proponendo la realizzazione di
riforme strutturali per eliminare le ingiu-
stizie che alimentano clientele, la corru-
zione, il degrado sociale e ambientale, lo
strapotere delle lobby mafiose, gli interes-



PROPOSTA EDUCATIVA 2/05 35

si privati e la dimenticanza del bene pub-
blico. Poiché c’è un nesso profondo tra
fede, cultura e scelte politiche, ogni cri-
stiano è chiamato ad assumersi la
responsabilità della partecipazione attiva
alla costruzione della città degli uomini,
in piena autonomia, secondo un’ispira-
zione evangelica che deve orientare le
scelte in maniera coerente con la piena
realizzazione di un umanesimo integrale,
che già Maritain e Lazzati indicavano
come opzione fondamentale. In questo
modo, il cristiano, sostenuto da una forte
motivazione interiore, senza rischio di
integralismi e di crociate, può concorrere
assieme a tanti uomini di buona volontà,
nel dialogo e nella verità, alla edificazio-
ne del bene di tutti. 

Essere laici, così: tra profezia e impegno
storico

La missione del laico si svolge tra queste
due frontiere: il già e il non ancora.
Nell’essere fedele all’oggi deve cercare di
costruire le premesse del mondo nuovo
che porta dentro il suo cuore. E, dunque,
è chiamato a testimoniare la forza “ever-
siva” del Vangelo attraverso una comu-
nità ecclesiale capace di diventare espe-
rienza significativa ed efficace di dialogo,

di vita autentica, di relazioni umane, di
attenzione alle realtà del disagio e della
sofferenza: una Chiesa che intende  pre-
sentare il suo volto accogliente di casa
aperta a tutti gli uomini, condividendo le
ansie e le speranze del mondo, soprattut-
to dei poveri della terra, divenendo
coscienza critica e profetica
Le figure di Alberto Marvelli, Giuseppe
Dossetti, Giorgio La Pira, Giuseppe
Lazzati, Vittorio Bachelet, assieme a
tante altre di cui è ricca la storia recente,
rimangono un punto di riferimento per i
laici che oggi faticano a trovare sicuri
orientamenti, guide autorevoli e testimo-
ni leali e coraggiosi, capaci di coniugare
fede e vita, ed essere insieme e coerente-
mente cittadini delle due città, senza per-
dere la bussola e senza voltarsi indietro
per paura del futuro. Vogliamo guardare
a questi volti come a quelli di persone che
con grande rigore hanno cercato e  tro-
vato, in tempi altrettanto difficili, la stra-
da da percorrere come uomini liberi,
come laici credenti, come educatori e
maestri, indicando come si possa amare
nello stesso tempo Dio e il mondo, come
si possa educare comprendendo le diffi-
coltà, ma senza rinunciare alla verità, e
come si possa cercare la città di Dio
costruendo quella dell’uomo. 


