
PROPOSTA EDUCATIVA 3/05 1

E D I T O R I A L E

A. M.

rapidi processi di trasformazio-
ne sociale, sinteticamente defini-
ti con il termine “globalizzazio-
ne”, si presentano come partico-

larmente dinamici, pervasivi e multidi-
mensionali. La velocità del mutamento,
il fatto che esso riguardi quote sempre
più estese di popolazione e incida sui più
disparati ambiti della vita collettiva e
individuale sono fenomeni ormai conso-

lidati e ben visibili che comportano la
ridefinizione degli spazi e dei confini in
cui scorre la vita sociale.
I processi di globalizzazione, infatti, non
solo tendono a ridisegnare i contorni delle
società contemporanee, rendendole meno
omogenee e chiuse rispetto al passato, ma
incidono anche sugli aspetti più intimi
della vita individuale intaccando in parti-
colare le esperienze e le biografie dei sin-
goli individui, rendendole più incerte e
contraddittorie.
In questo contesto, la domanda di identi-
tà diventa centrale.  Essa rappresenta
una lotta contro la dissoluzione e la fram-
mentazione che accompagnano le tra-
sformazioni sociali contemporanee e, a
volte, diventa il tentativo di sottrarsi alle
nuove forme di esclusione che i muta-
menti innescati dai processi di globalizza-
zione tendono a produrre. Enfatizzare l’i-
dentità, specie se evocata nelle sue forme

Identità e appartenenza

I

«ll radicamento è forse il bisogno più
importante e più misconosciuto dell’anima

umana.  è tra i più difficili da definire. 
Mediante la sua partecipazione reale,
attiva e naturale all’esistenza di una

collettività che conservi vivi certi tesori del
passato  e certi presentimenti del futuro, 

l’animo umano ha una radice».
(S.Weil, La prima radice)

Dentro la globalizzazione...
la domanda di identità

                          



PROPOSTA EDUCATIVA 3/052

collettive, consente infatti di dare corpo
ad una lotta per non sentirsi esclusi e per
includere qualcuno, ma anche, a volte,
per escludere qualcun altro.
Il costituirsi dello Stato moderno con la
conseguente nascita del sentimento
nazionale - ma soprattutto con la riduzio-
ne della lotta a competizione regolata -
aveva risolto almeno in parte  la questio-
ne della identità. La contemporaneità ha
disarticolato i tradizionali quadri di riferi-
mento, lasciando gli individui in una
situazione paradossale: da un lato li scio-
glie da una serie di vincoli e sembra apri-
re un’ampia gamma di possibilità per l’a-
zione individuale, dall’altro li priva dei
riferimenti e dei criteri su cui fondare la
scelta, l’azione e la costruzione della stes-
sa identità. Le espressioni, «modernità
liquida» (Z.Bauman), «società dell’incer-
tezza» (U.Beck), ormai entrate nel lin-
guaggio comune, stanno ad indicare la
percezione di disancoramento che segna
il vivere del soggetto.
L’identità rappresenta una risposta, forse
la risposta. Ma si tratta di una risposta
complessa, che deve tener conto dell’as-
senza di tradizioni condivise e della «flui-
dità» della società contemporanea.
Il fatto che i soggetti sperimentino sempre
più la realtà non solo in modo diretto,
bensì anche mediatico e virtuale, l’affer-
marsi di correnti culturali che rifiutano le
grandi “narrazioni” e pongono l’enfasi su
un’estetica della frammentazione hanno
fatto da cornice alla trasformazione del
concetto di identità individuale. Se in con-
tinuità con la concezione moderna dell’i-
dentità come progetto da costruire, per-
mane la dimensione della scelta (contro
ogni identità ascritta), cambia però la por-
tata di tale scelta e, soprattutto, cade il
suo carattere vincolante. Il soggetto
diventa in un certo senso autore, artista
della propria biografia, componendo
secondo il proprio gusto un collage di
risorse simboliche e culturali che non

assume mai una configurazione definiti-
va, ma che, anzi, può e deve essere con-
tinuamente modificato.
A tal proposito, il sociologo Bauman
parla di identità modulare: proprio come
per i mobili modulari che non hanno mai
una forma precisa, prestabilita, anche
per il soggetto non ci sono limiti al cam-
biamento. Il prezzo da pagare è alto: il
senso di frammentazione, l’abbandono
di criteri di valutazione che non siano
interni all’azione e la conseguente
assenza di appartenenza culturale, il
disincanto e il senso di provvisorietà
sono alcuni correlati che accompagnano
questa opzione. Mentre infatti lo spazio
sociale precedente cercava di costruire
delle obbligazioni attraverso una serie di
norme  e la definizione di rappresenta-
zioni del mondo condivise, l’esperienza
dominata dallo spazio estetico è guidata
da sensazioni, emozioni dentro un turbi-
nio di cambiamenti e di continui rico-
minciamenti. Mentre nello spazio socia-
le, identità, esperienza e cultura erano
legate tra loro, nel senso che la costru-
zione dell’identità e la pluralità delle
esperienze  venivano filtrate dall’appar-
tenenza culturale stabilizzata all’interno
delle istituzioni, nello spazio estetico
l’individuo può variare la propria identi-
tà e collezionare una varietà di esperien-
ze in assenza di un filtro culturale forte
e in grado di ricomporle. L’esperienza
diventa così l’unico parametro di verità,
l’instabilità diventa un valore;  cambiare
diventa un obbligo: in tal senso la spazio
estetico non ha radicamento e diventa il
campo di quel nomadismo che sembra
caratterizzare l’epoca presente.
In questo spazio il prevalere della
dimensione del presente e il rifiuto del
vincolo che la relazione inevitabilmente
pone precludono, o almeno condiziona-
no pesantemente, la dimensione della
socialità. Nello spazio estetico la vita è
essenzialmente un “solitario”. Ogni cosa



condivisa, in esso sembra accidentale e
puramente superficiale, proprio come le
superfici che popolano il mondo in cui
tale vita viene vissuta o «come gli stessi
flâneurs, molti ma separati, spalla a spal-
la nella strada affollata, ma ciascuno
intento a tessere silenziosamente le pro-
prie storie fuori dello spazio condiviso, a
utilizzare l’altro come ulteriore arredo
scenico sul palcoscenico allestito per lo
spettacolo. Nello spazio estetico l’essere-
insieme è casuale e fortuito: un essere
vicine di monadi, chiuse nelle bolle invi-
sibili, ma inespugnabili, delle loro rispet-
tive realtà virtuali» (Bauman).
Dentro questo spazio, l’uomo modulare
diventa figura paradigmatica della
costruzione dell’identità nel nuovo scena-
rio. La possibilità di allargare il repertorio
di modelli e stili di comportamento da uti-
lizzare per la costruzione del sé è virtual-
mente illimitata, grazie alle opportunità
offerte  dalle tecnologie della comunica-
zione, soprattutto dalla rete, interessante
ambiente di presentazione del sé in cui è
possibile tanto una sorta di livellamento
di status quanto una maggior possibilità di
sottrarsi ai vincoli sfruttando l’anonimato
che la rete consente.
Ma questo uomo - consumatore che si
muove nello spazio estetico e la cui iden-
tità si caratterizza come ‘modulare’ -  è
un essere astorico e la libertà senza
responsabilità di cui si fa promotore
lascia insoddisfatte le domande di senso,
congiuntamente a quelle di appartenen-
za che la trasformazione sollecita.
Una risposta, esasperata e disperata,
viene a volte ricercata  dentro la sfera
dell’appartenenza etnica. Una risposta
che appare profondamente ambigua ed
ambivalente. Essa può dare luogo a
rischi degenerativi. L’insistenza sull’i-
dentità collettiva per ridurre l’ansia non
costituisce una risposta adeguata per
sradicare la causa della sofferenza che la
ricerca di senso porta con sé e può far

degenerare in scontro l’incontro delle
diversità culturali. 
Sentieri possibili…

Tra rischi immensi, la questione dell’i-
dentità dentro una società individualiz-
zata, contrassegnata da numerose diffe-
renze non solo culturali, pone al centro
dell’attenzione una serie di questioni e di
sfide importanti, che impongono nuovi
percorsi di riflessione in vista di nuove
forme di convivenza sociale.
In primo luogo, la fine della separatezza
spaziale e l’aumento delle diversità
costringono a pensare ad un’individuali-
tà più relazionale, meno autocentrata
rispetto al diffuso individualismo radica-
le. Siamo costretti ad uscire da noi stessi
e a misurarci con l’altro da noi, con il
diverso, in quanto ci troviamo, necessa-
riamente, ad avere a che fare con diffe-
renze sempre meno filtrate dall’elemento
istituzionale. L’altra persona, indipen-
dentemente dall’avere un’identità etnica
differente, rappresenta tendenzialmente
un mondo diverso. Ciò vale a maggior
ragione per quel diverso radicale che è lo
straniero, ormai assurto a “figura epoca-
le”. Una figura sempre meno allontana-
bile, separabile dal nostro territorio, in
un’epoca in cui la mobilità e la comuni-

PROPOSTA EDUCATIVA 3/05 3



cazione travalicano facilmente gli spazi e
le frontiere. Ciò può certamente creare
un’individualità più incerta e chiusa, ma
anche costituire una straordinaria occa-
sione per arricchire la nostra vita perso-
nale chiamando l’io ad essere “ospitale”.
«Destinato all’alterità e non all’identità,
l’uomo è straniero al suo “io”, dove vive
come in una prigione, nell’incatenamen-
to di sé a sé; e da questa prigione fuorie-
sce solo grazie allo Straniero – l’alterità
dell’altro – che irrompendovi e infran-
gendovi le pareti, traumatizza l’io, sve-
gliandolo alla bontà: la dimensione del-
l’umano dove il senso dell’esserci non è
più la cura dell’io ma la cura o la respon-
sabilità per l’altro» (Di Sante).

La stessa condizione vale a livello col-
lettivo, laddove il problema consiste nel-
l’andare oltre il progetto culturalmente
unificante dell’identità nazionale per
creare contesti dove la diversità non si
riduca a semplice cacofonia e lotta di
tutti contro tutti.
In secondo luogo, il tema dell’identità
riporta ampiamente al centro dell’atten-
zione quello della convivenza sociale,
poichè affronta la ridefinizione dei rap-
porti tra l’Io e il Noi, tra il sé e i contesti
sociali. Non è pensabile che la rigenera-
zione del senso del vivere insieme possa
essere solo frutto della ricostruzione di
quadri istituzionali che impongano
norme e valori comuni al singolo sogget-
to; occorrerà invece chiedersi se e a quali
condizioni la soggettività personale sia
autonomamente capace di riconoscere
una sorta di limitazione del sé tale da
creare un rapporto non opportunistico
né distruttivo tra le sue esigenze di radi-
camento e il riconoscimento delle obbli-
gazioni  derivanti dal vivere con gli altri.
Ciò potrà avvenire solo attraverso il
ritorno dell’etica. La centralità dell’alteri-
tà, tema ineludibile e qualificante dell’at-
tuale condizione storica, riguarda
soprattutto il nostro bisogno di alter e

viene incontro all’urgenza di cercare
strade per la convivenza sociale dentro
l’inquietante scenario di previsioni con-
trastanti, che oscillano tra il chiuso fon-
damentalismo e il relativismo culturale
radicale.
Costringendoci ad immaginare culture
meno rigide e individualità più dialogi-
che, i processi di globalizzazione inter-
pellano il vasto campo dell’educare, chia-
mato a tracciare nuovi modi di porsi e
nuove modalità di rapporto, suggerendo
uno “sguardo” diverso: un’educazione
che cura le relazioni, creando empatia, e
individuando, più che le differenze, ciò
che rende simili gli uomini. I fenomeni di
rigetto e di razzismo, il pregiudizio e la
xenofobia mostrano d’altronde chiara-
mente come la conoscenza non sia suffi-
ciente a sviluppare un atteggiamento di
dialogo. Per accettare non basta cono-
scere, occorre sviluppare simpatia e par-
tecipazione.
Un’educazione interculturale, così con-
cepita, supera la posizione assimilazioni-
sta che rende invisibili le differenze ed
anche una concezione statica di convi-
venza delle culture, per proporre, invece,
un’attitudine alla relazione con l’altro
nella sua complessità umana, culturale,
storica, nella convinzione che ad entrare
in rapporto non sono le astratte culture,
bensì le persone. 
Questo numero di Proposta Educativa,
facendo propria questa prospettiva,
cerca di dare una risposta agli interroga-
tivi che discendono dalla novità dei per-
corsi da intraprendere, a partire dal
ripensare il concetto e l’esperienza dell’i-
dentità, suggerendo la costruzione di una
nuova laicità  come “orizzonte etico” nel
dialogo tra culture e proponendo modi,
occasioni, tempi e luoghi per nuovi spazi
di coeducazione, a fronte del potenziale
scontro tra culture e religioni che, para-
dossalmente, rischia di caratterizzare
l’epoca della globalizzazione.

PROPOSTA EDUCATIVA 3/054


