
33

Antonio Mastantuono

SINODALITÀSINODALITÀ

ffetto dei sacramenti del battesimo 
e della confermazione, la sinodali-
tà è il vincolo stabile di comunione 

che esiste tra tutti i fedeli, con particolare 
riferimento ai laici e ai presbiteri. Legame 
che si  esprime nella sollecitudine per la 
missione di tutta la chiesa e si rende mani-
festo, sul versante giuridico, specialmen-
te nelle assemblee ecclesiali, nel sinodo 
diocesano e negli organismi ecclesiali di 
partecipazione (consigli pastorali, con-
sigli per gli affari economici…). Simile, 
nella struttura metodologica, ai modi in 
uso nelle moderne democrazie, differisce, 
invece, profondamente da questi, perché 
stile ed anima del convenire ecclesiale e 
non modalità tecnica di partecipazione. 
L’espressione, negli ultimi anni sempre 
più presente nel lessico ecclesiale, appar-
tiene alla storia più antica della Chiesa. I 
cristiani, scriveva S. Ignazio d’Antiochia 
agli Efesini, sono sún-odoi, ossia «coloro 
che camminano insieme», sono il popo-
lo di Dio peregrinante su questa terra in 
direzione dell’unica meta che è Cristo. 
Proprio Lui anzi, è il sún-odos per eccel-
lenza, il «compagno di viaggio» per i suoi 
discepoli. In una commovente esortazio-
ne negli apocrifi Atti di Tommaso, leggia-

mo: «Credi in Cristo Gesù. Egli ti sarà 
compagno (sún-odos) lungo il sentiero pe-
ricoloso, ti sarà guida verso il regno suo e 
di suo Padre».
Se la riflessione teologica sul tema sembra 
avere al suo interno uno sviluppo coeren-
te e convincente, l’esperienza ecclesiale 
della sinodalità si presenta tutt’altro che 
facile ed entusiasmante. Agli auspici per 
una chiesa sinodale fa spesso da pendant 
l’esperienza di comunità che sperimenta-
no la fatica di vivere «sinodalmente». La 
vita concreta degli organismi di partecipa-
zione diventa la cartina di tornasole per 
misurare la distanza tra le riflessioni dei 
teologi e le pratiche ecclesiali, tra i sogni 
dei pastori e le fatiche quotidiane dei fedeli, 
«… un test probante per misurare il diva-
rio fra l’investimento di risorse simboliche 
sul piano del sentire ecclesiale – quanto 
a consapevolezza, motivazioni e attese 
– e la qualità non proprio esaltante della 
pratica effettiva, laddove lentezze, crisi e 
delusioni non tardano a manifestarsi. In 
altre parole, quanti hanno avuto modo di 
sperimentare dal di dentro la complessa 
avventura dei consigli pastorali sono av-
vertiti della forbice che si crea fra l’apo-
logia ecclesially correct del ‘consigliare’, in 

E

ALFABETO/2ALFABETO/2

PROPOSTA EDUCATIVA 3/06



34

ragione del diritto/dovere di tutti i credenti 
di farsi carico dell’edificazione ecclesiale, 
e la frustrazione di trovarsi imbrigliati in 
realtà assembleari pletoriche, ingabbiate 
nelle procedure, il cui operato comunque 
non incide affatto sulle dinamiche pasto-
rali» (M. Vergottini).
Un primo approccio al tema può consiste-
re nel cogliere le difficoltà/resistenze in atto 
e nel cercar di capire come mai i sogni e 
le cose belle che le chiese di questo tempo 
(sull’onda lunga del Concilio Vaticano II) 
hanno pensato di se stesse non riescono a 
incidere nella realtà viva di una comuni-
tà cristiana, anzi si scontrano in maniera 

per così dire fallimentare, aprendo una 
«forbice» di frustrazioni e di ripensamenti 
tra quello che si pensa e si elabora nelle 
accademie e quello che, invece, di fatto 
avviene nella realtà.
Perché i discorsi non vaghino nell’inde-
finito possiamo assumere la parrocchia 
come  l’oblò «ermeneutico» attraverso cui 
guardare e dal quale farci sollecitare per 
delineare un quadro ecclesiologico-pratico 
capace di orientare (oltre che fondare) 
una pratica sinodale nella vita della Chie-
sa di oggi. Si tratta, in fondo, di lasciarsi 
interrogare da queste domande: come, di 
fatto, una comunità può riuscire a custo-
dirsi nei suoi compiti attraverso i mondi 
possibili dei cambiamenti in atto e soprat-
tutto riuscire a costituirsi come luogo e 
spazio di partecipazione ecclesiale, in 
quanto «estrema localizzazione» di quel 
mistero santo che l’attraversa? A quale 
modello – o visione di comunità – è neces-
sario in concreto riferirsi (e sul quale, poi, 
anche verificarsi) perchè le necessarie e 
interne strutture di partecipazione non 
abbiano l’effetto di un boomerang distrut-
tivo (o di «organismi pletorici», come 
spesso si dichiara) ma appaiano piuttosto 
reali strumenti di mediazione e modalità 
operative fondamentali per la costruzione 
della Chiesa nel qui ed ora dell’oggi socia-
le e culturale?
Sperimentare la parrocchia come luogo 
di crescita nella pratica sinodale, se così 
inteso, non sarà affatto facoltativo, tanto 
meno accessorio. È su questa «periferia» 
estrema che le chiese di antica tradizione 
si giocano, in qualche modo, il loro credi-
bile futuro, quanto ad attendibilità e con-
cretezza dell’evento che annunciano. La-
vorare nella comunità cristiana attraverso 
strutture di partecipazione e strumenti di 
mediazione apparterrà ai compiti fonda-
mentali della Chiesa dei prossimi anni. 
La salvezza che le comunità cristiane ce-
lebrano e dispensano come concreto sve-

PROPOSTA EDUCATIVA 3/06



35

lamento della carità di Dio esige di essere 
mediata continuatamente e in concreto, 
non dispensata a buon mercato, proprio 
perché essa passa attraverso l’opera 
mediatrice della Chiesa e non si oppone 
– piuttosto lo richiede – ad un incremen-
to «dal basso» delle forze disponibili, sia 
quanto a competenze che a professiona-
lità. In quest’opera incessante di media-
zione, su cui si innesta tutto l’impianto 
educativo e pastorale di una parrocchia, 
non c’è supplet ecclesia che tenga, ma solo, 
semmai, una sorta di pigrizia operativa 
che non lascia moltiplicare le risorse rice-
vute ex alto, come nel caso del servo che, 
nella parabola dei talenti, mette sotterra 
tutto quanto possedeva e aveva ricevuto 
per grazia.
Si tratta di mettere in atto una pratica e 
una trasformazione della prassi vigente 
che avviene proprio come (e in ragione 
di un) servizio intelligente alla grazia. Al 
cuore di un tale servizio, oltre che tan-
ta passione e buona volontà, troviamo 
ciò che san Tommaso, dopo Aristotele, 
chiamava la «virtù della prudenza», cioè 
l’essenziale capacità di esercitare la scel-
ta ragionata dell’azione da intraprendere 
qui e ora.
Dentro lo scenario di istanze nuove e di 
domande vere che l’odierna realtà propo-
ne, perché la pratica sinodale sia creativa 
e adatta ai tempi che viviamo, si impongo-
no – in vista di un futuro credibile e atten-
dibile – precise scelte per l’azione e la prassi 
delle comunità cristiane. In primo luogo 
si esige di mettere al centro della parroc-
chia la relazione, meglio, di interpretare 
l’azione pastorale nella comunità parroc-
chiale come una trama di relazioni, prima 
ancora che un insieme più o meno coe-
rente e coordinato di attività e di iniziative 
da progettare nel corso di uno o più anni 
liturgico-ecclesiali.
Non a caso, nell’attuale congiuntura ec-
clesiale, un nodo – peraltro spesso invoca-

to dagli operatori pastorali e di cui l’espe-
rienza delle strutture di partecipazione, 
come ad esempio quella concretamente 
vissuta nei consigli pastorali, ci dà ampia 
conferma proprio, e forse anzitutto, in que-
sto senso – tocca l’aspetto relazionale del 
processo comunicativo implicato dentro i 
modelli di edificazione e di rinnovamento 
della parrocchia 
e, in modo del 
tutto speciale, 
nella sua con-
duzione e guida. 
Detto altrimenti, 
le cose non van-
no bene (dunque 
non si comuni-
ca), perché non 
funziona la rela-
zione. Da questo 
preciso punto 
di vista, anche 
l’azione ecclesia-
le attende ancora 
di essere declina-
ta in chiave rela-
zionale, assieme 
a quegli aspetti 
della dottrina 
teologica che la 
cosiddetta scola-
stica aveva reso 
in un certo modo 
aridi e «apatici» 
(J. Moltmann).
Non pochi inter-
venti pastorali 
falliscono, infatti, non tanto perché errati 
dal punto di vista contenutistico, quanto 
perché inopportuni sotto il profilo comu-
nicativo e relazionale, quindi sfasati dal 
punto di vista della relazione attivata, sia 
consapevolmente che non.
La relazione fa parte del processo di ma-
turazione della/nella fede all’interno del-
la Chiesa: questo si esprime, appunto, 

METTERE AL 

CENTRO DELLA 

PARROCCHIA 

LA RELAZIONE, 

MEGLIO, 

INTERPRETARE 

LÊAZIONE 

PASTORALE 

NELLA 

COMUNIT¤ 

PARROCCHIALE 

COME UNA 

TRAMA DI 

RELAZIONI

PROPOSTA EDUCATIVA 3/06



36

e avviene sempre, dentro una trama di 
relazioni, di rapporti e di esperienze tra 
persone chiamate a dire il loro personale 
«eccomi», cioè a diventare soggetti sotto 
gli occhi di Dio. Lasciata, per così dire, ai 
margini dalla teologia tradizionale, «forse 
per l’incapacità di quest’ultima di valoriz-
zare i percorsi del vissuto» (C. Theobald), 
la relazione bene si coniuga anche con 
l’invito a riscoprire la «teologia vissuta» 
o «del vissuto» (Novo millennio ineunte, 
27). Scrivendo ai suoi catechisti, mons. 
Tonino Bello affermava che «non basta 
la conoscenza puramente intellettuale, 
accademica, esprimibile con i concetti 
sia pure raffinati della teologia [...] occor-
re un contatto che scavalchi l’approccio 
teorizzante e si traduca in relazioni che 
facciano perno sullo spessore dell’espe-
rienza, non escludano la corposità del 
sentimento e utilizzino le innumerevoli 
altre strade di conoscenza che non siano 
necessariamente quelle delle idee chiare 
e distinte [...] Prima di raccontarlo Gesù, 
bisogna averlo toccato. “Quello che le no-
stre mani hanno toccato del verbo della 
vita, noi lo annunziamo anche a voi...”. 
Chi parla è san Giovanni: il discepolo che 
ha toccato, non solo con le mani ma anche 
col capo, le carni immacolate del Verbo. 
Toccato, non spinto [...] Noi, diciamoce-
lo francamente, Gesù lo spintoniamo un 
po’ troppo, ma senza toccarlo [...] È per 
questo che non potremo mai guarire da 
quella malattia che si chiama ‘inattendi-
bilità’ [...]».
Ora, mettere – come si diceva – al cen-
tro (meglio a perno) dell’azione pastorale, 
educativa ed evangelizzatrice della Chie-
sa la relazione, significa, certamente, im-
pegnarsi a lavorare ecclesialmente perché 
l’annuncio o proposizione fondamentale 
del Vangelo agli uomini e alle donne del 
nostro tempo torni a essere «fatto (o even-
to) di Chiesa». Ma questa «sacramenta-
lità» ecclesiale e comunitaria dell’annun-

cio, che passa primariamente (anche in 
senso teologico) attraverso l’essere e la 
vita della comunità cristiana, richiede in 
definitiva un tipo di «scolarizzazione» dei 
processi di comunicazione e di apprendi-
mento della fede ben più impegnativo: un 
modo, nuovo e antico al tempo stesso, di 
trasmettere la fede, che conduca a re-im-
parare l’alfabeto personale e comunitario 
dei racconti di Dio. Esige che le parroc-
chie diventino di fatto, nella prassi cioè, 
più che dal punto di vista linguistico-tra-
smissivo, comunità che raccontano e si 
raccontano, comunità narranti, oltre che 
narrative, sul piano dell’azione, comuni-
tà che fanno, cioè, memoria dei mirabilia 
Dei nell’oggi della storia e degli avveni-
menti comuni della gente.
Non comunità astratte e disincarnate, 
preoccupate solo di custodire il «sacro de-
posito». Ma comunità pienamente inserite 
nel tempo, che vivono profondamente la 
logica e la prassi dell’incarnazione, dentro 
la complessità dei tempi di oggi (e non al 
di fuori e/o contro), attraverso una conti-
nua e permanente tessitura tra fede e vita. 
«Il nostro dovere non è soltanto di custo-
dire questo tesoro prezioso [il deposito 
della fede], come se ci preoccupassimo 
unicamente dell’antichità, ma di dedicarci 
con alacre volontà e senza timore all’ope-
ra, che la nostra età esige, proseguendo 
così il cammino che la Chiesa compie da 
quasi venti secoli»: lo ricordava Giovan-
ni XXIII ai padri conciliari l’11 ottobre 
di oltre 40 anni fa nel famoso discorso di 
apertura del Vaticano II . 
Dentro gli svariati aeropaghi di oggi – se 
e quando si tratta di trasmettere la fede 
alle nuove generazioni – non si può né si 
deve contare più sulla cultura o sulla fa-
miglia, come avveniva una volta, ma sulla 
comunità. Per una presenza efficace in un 
territorio, divenuto culturalmente «po-
stcristiano» quasi per definizione, la tra-
smissione della fede deve essere e diventa-

PROPOSTA EDUCATIVA 3/06



37

re sempre più compito della chiesa e delle 
sue molteplici comunità locali, periferiche 
e territoriali. E se, strategicamente, come 
nel caso di alcune chiese italiane, si sceglie 
– per ragioni che vanno però attentamente 
esposte e provate criteriologicamente – di 
partire pastoralmente e progettualmente 
dalla famiglia (o dai giovani, ecc.), ciò non 
deve oscurare, neppure parzialmente, il 
perseguimento di una sana, urgente e in-
telligente rifondazione del tessuto sociale 
ed ecclesiale delle comunità cristiane: ad 
esso  si deve sempre mirare e comunque 
condurre, sia come esito che come strate-
gia di rinnovamento e di progetto pastorale.
L’efficacia di una struttura di partecipa-
zione è strettamente correlata a questa 
contestuale e necessaria opzione di fondo 
(profondamente legata ai tempi oltre che 
teologicamente corretta) all’interno della 
prassi pastorale odierna. Questa indica-
zione di percorso evidenzia, in modo ine-
quivocabile, il senso delle difficoltà e delle 

resistenze che ovunque si riscontrano: 
tra i modelli di azione pastorale in atto 
manca –  in teoria come in pratica –  la 
centralità strategica dell’opzione comu-
nità. Nonostante l’enfasi degli anni ‘60 e 
‘70 (cf. il piano pastorale dei vescovi ita-
liani per gli anni ‘80), di fatto si è vissuti 
e tuttora si vive alla ricerca inconfessata 
di un grembo, oppure come chiese «sen-
za più grembo». Di questa situazione i 
consigli pastorali non sono altro che pro-
tesi insignificanti, ma possono diventare 
dei sensori o spie molto sensibili – e così 
riacquistare tutto il loro valore di senso e 
di mediazione – se l’opzione comunità (e 
soprattutto il suo «sviluppo» interno) di-
venta l’impegno prioritario di un’azione 
pastorale centrata nella ricostituzione ad 
intra della prassi ecclesiale.
Qualsiasi iniziativa pastorale non può di-
menticare di essere un «atto ecclesiale», 
come ogni azione di evangelizzazione, al 
di là dei tempi in cui si realizza. Ed è pro-

PROPOSTA EDUCATIVA 3/06



38

prio «nell’esercizio concreto di questo ser-
vizio a vantaggio della comunità concreta 
di cui è espressione che a un consiglio 
pastorale è dato rinvenire e maturare la 
sua identità; altrimenti [...] finirebbe per 
rappresentare nient’altro che una formu-
la magari ineccepibile, ma ultimamente 
vuota» (M. Vergottini).
Nella prospettiva offerta diventa possibile 
accogliere il significato profondo di sino-
dalità che vuol dire anche che tutti contri-
buiamo a fare della Chiesa il luogo della 
grazia e della speranza. Nessuno escluso. 
In tal senso, la comunità cristiana è chia-
mata strutturalmente a caratterizzarsi 
sempre più come il luogo ecclesiale per 
eccellenza della comunicazione e dell’in-
contro, perché di fatto – e non tanto per 

metafora – giunga a rifigurarsi come au-
tentica esperienza di sinodalità attraver-
so iniziative di formazione orientate a un 
vero e proprio apprendistato comunicati-
vo-relazionale. E senza, tuttavia, pensare 
– anche solo lontanamente – che lo «spar-
tito» della sinfonia ecclesiale, che si fa 
annuncio e comunicazione della fede, lo 
costruiamo noi. Tutto questo è centralità 
narrativa della comunità cristiana e con-
divisione di fede (partage) tra i discepoli 
del Signore crocifisso e risorto, nell’otti-
ca del discernimento, della progettualità 
e della comunicazione. Discernimento, 
progettualità e comunicazione non han-
no, infatti, altra finalità che quella di per-
mettere alla Parola della grazia di conti-
nuare a incarnarsi.

PROPOSTA EDUCATIVA 3/06


