(' ALFABETO/2 )

SINODALITA

ffetto dei sacramenti del battesimo
E e della confermazione, la sinodali-

ta ¢ il vincolo stabile di comunione
che esiste tra tutti i fedeli, con particolare
riferimento ai laici e ai presbiteri. Legame
che si esprime nella sollecitudine per la
missione di tutta la chiesa e si rende mani-
festo, sul versante giuridico, specialmen-
te nelle assemblee ecclesiali, nel sinodo
diocesano e negli organismi ecclesiali di
partecipazione (consigli pastorali, con-
sigli per gli affari economici...). Simile,
nella struttura metodologica, ai modi in
uso nelle moderne democrazie, differisce,
invece, profondamente da questi, perché
stile ed anima del convenire ecclesiale e
non modalita tecnica di partecipazione.
Lespressione, negli ultimi anni sempre
piu presente nel lessico ecclesiale, appar-
tiene alla storia piu antica della Chiesa. |
cristiani, scriveva S. Ignazio d’Antiochia
agli Efesini, sono sin-odoi, ossia «coloro
che camminano insieme», sono il popo-
lo di Dio peregrinante su questa terra in
direzione dell'unica meta che & Ciristo.
Proprio Lui anzi, ¢ il siin-odos per eccel-
lenza, il «compagno di viaggio» per i suoi
discepoli. In una commovente esortazio-
ne negli apocrifi Atti di Tommaso, leggia-

| Antonio Mastantuono

mo: «Credi in Cristo Gesu. Egli ti sara
compagno (sin-odos) lungo il sentiero pe-
ricoloso, ti sara guida verso il regno suo e
di suo Padre».

Se la riflessione teologica sul tema sembra
avere al suo interno uno sviluppo coeren-
te e convincente, 'esperienza ecclesiale
della sinodalita si presenta tutt’altro che
facile ed entusiasmante. Agli auspici per
una chiesa sinodale fa spesso da pendant
I’esperienza di comunita che sperimenta-
no la fatica di vivere «sinodalmente». La
vita concreta degli organismi di partecipa-
zione diventa la cartina di tornasole per
misurare la distanza tra le riflessioni dei
teologi e le pratiche ecclesiali, tra i sogni
dei pastori e le fatiche quotidiane dei fedeli,
«... un test probante per misurare il diva-
rio fra I'investimento di risorse simboliche
sul piano del sentire ecclesiale — quanto
a consapevolezza, motivazioni € attese
— e la qualita non proprio esaltante della
pratica effettiva, laddove lentezze, crisi e
delusioni non tardano a manifestarsi. In
altre parole, quanti hanno avuto modo di
sperimentare dal di dentro la complessa
avventura dei consigli pastorali sono av-
vertiti della forbice che si crea fra I'apo-
logia ecclesially correct del ‘consigliare’, in

( PROPOSTA EDUCATIVA 3/06 )

33



ragione del diritto/dovere di tutti i credenti
di farsi carico dell’edificazione ecclesiale,
e la frustrazione di trovarsi imbrigliati in
realta assembleari pletoriche, ingabbiate
nelle procedure, il cui operato comunque
non incide affatto sulle dinamiche pasto-
rali» (M. Vergottini).

Un primo approccio al tema puo consiste-
re nel cogliere le difficolta/resistenze in atto
e nel cercar di capire come mai i sogni e
le cose belle che le chiese di questo tempo
(sull’onda lunga del Concilio Vaticano II)
hanno pensato di se stesse non riescono a
incidere nella realta viva di una comuni-
ta cristiana, anzi si scontrano in maniera

per cosi dire fallimentare, aprendo una
«forbice» di frustrazioni e di ripensamenti
tra quello che si pensa e si elabora nelle
accademie e quello che, invece, di fatto
avviene nella realta.

Perché i discorsi non vaghino nell’inde-
finito possiamo assumere la parrocchia
come I'0blo «<ermeneutico» attraverso cui
guardare e dal quale farci sollecitare per
delineare un quadro ecclesiologico-pratico
capace di orientare (oltre che fondare)
una pratica sinodale nella vita della Chie-
sa di oggi. Si tratta, in fondo, di lasciarsi
interrogare da queste domande: come, di
fatto, una comunita puo riuscire a custo-
dirsi nei suoi compiti attraverso i mondi
possibili dei cambiamenti in atto e soprat-
tutto riuscire a costituirsi come luogo e
spazio di partecipazione ecclesiale, in
quanto «estrema localizzazione» di quel
mistero santo che l'attraversa? A quale
modello — o visione di comunita — & neces-
sario in concreto riferirsi (e sul quale, poi,
anche verificarsi) perche le necessarie e
interne strutture di partecipazione non
abbiano leffetto di un boomerang distrut-
tivo (o di «organismi pletorici», come
spesso si dichiara) ma appaiano piuttosto
reali strumenti di mediazione ¢ modalita
operative fondamentali per la costruzione
della Chiesa nel qui ed ora dell’oggi socia-
le € culturale?

Sperimentare la parrocchia come luogo
di crescita nella pratica sinodale, se cosi
inteso, non sara affatto facoltativo, tanto
meno accessorio. E su questa «periferia»
estrema che le chiese di antica tradizione
si giocano, in qualche modo, il loro credi-
bile futuro, quanto ad attendibilita e con-
cretezza dell’evento che annunciano. La-
vorare nella comunita cristiana attraverso
strutture di partecipazione e strumenti di
mediazione apparterra ai compiti fonda-
mentali della Chiesa dei prossimi anni.
La salvezza che le comunita cristiane ce-
lebrano e dispensano come concreto sve-

34

( PROPOSTA EDUCATIVA 3/06 )




lamento della carita di Dio esige di essere
mediata continuatamente e in concreto,
non dispensata a buon mercato, proprio
perché essa passa attraverso l'opera
mediatrice della Chiesa e non si oppone
— piuttosto lo richiede — ad un incremen-
to «dal basso» delle forze disponibili, sia
quanto a competenze che a professiona-
lita. In quest’opera incessante di media-
zione, su cui si innesta tutto 'impianto
educativo e pastorale di una parrocchia,
non c¢’¢ supplet ecclesia che tenga, ma solo,
semmai, una sorta di pigrizia operativa
che non lascia moltiplicare le risorse rice-
vute ex alto, come nel caso del servo che,
nella parabola dei talenti, mette sotterra
tutto quanto possedeva e aveva ricevuto
per grazia.

Si tratta di mettere in atto una pratica e
una trasformazione della prassi vigente
che avviene proprio come (e in ragione
di un) servizio intelligente alla grazia. Al
cuore di un tale servizio, oltre che tan-
ta passione e buona volonta, troviamo
cid che san Tommaso, dopo Aristotele,
chiamava la «virtu della prudenza», cio¢
I'essenziale capacita di esercitare la scel-
ta ragionata dell’azione da intraprendere
qui € ora.

Dentro lo scenario di istanze nuove e di
domande vere che 'odierna realta propo-
ne, perché la pratica sinodale sia creativa
¢ adatta ai tempi che viviamo, si impongo-
no — in vista di un futuro credibile e atten-
dibile — precise scelte per 'azione e la prassi
delle comunita cristiane. In primo luogo
si esige di mettere al centro della parroc-
chia la relazione, meglio, di interpretare
I’azione pastorale nella comunita parroc-
chiale come una trama di relazioni, prima
ancora che un insieme pitt 0 meno coe-
rente e coordinato di attivita e di iniziative
da progettare nel corso di uno o pitt anni
liturgico-ecclesiali.

Non a caso, nell’attuale congiuntura ec-
clesiale, un nodo - peraltro spesso invoca-

to dagli operatori pastorali e di cui I'espe-
rienza delle strutture di partecipazione,
come ad esempio quella concretamente
vissuta nei consigli pastorali, ci da ampia
conferma proprio, e forse anzitutto, in que-
sto senso — tocca I'aspetto relazionale del
processo comunicativo implicato dentro i
modelli di edificazione e di rinnovamento
della parrocchia

e, in modo del METTERE AL
tutto speciale,

nella sua con- CENTRO DELLA
duzione e guida.

Detto altrimenti, PARROCCHIA
le cose non van-

no bene (dunque LA RELAZIONE,
non si comuni-

ca), perché non MEGUO,
funziona la rela-

zione. Da questo INTERPRETARE
preciso punto

di vista, anche L'’AZIONE
I’azione ecclesia-

le attende ancora PASTORALE
di essere declina-

ta in chiave rela- NELLA
zionale, assieme N
a quegli aspetti COMUNITA
della dottrina

teologica che la PARROCCHIALE
cosiddetta scola-

stica aveva reso COME UNA
in un certo modo

aridi e «apatici» TRAMA DI
(J. Moltmann).

Non pochi inter- RELAZIONI

venti  pastorali

falliscono, infatti, non tanto perché errati
dal punto di vista contenutistico, quanto
perché inopportuni sotto il profilo comu-
nicativo e relazionale, quindi sfasati dal
punto di vista della relazione attivata, sia
consapevolmente che non.

La relazione fa parte del processo di ma-
turazione della/nella fede all’interno del-
la Chiesa: questo si esprime, appunto,

( PROPOSTA EDUCATIVA 3/06 )

35



e avviene sempre, dentro una trama di
relazioni, di rapporti e di esperienze tra
persone chiamate a dire il loro personale
«eccomi», cio€ a diventare soggetti sotto
gli occhi di Dio. Lasciata, per cosi dire, ai
margini dalla teologia tradizionale, «forse
per l'incapacita di quest’ultima di valoriz-
zare i percorsi del vissuto» (C. Theobald),
la relazione bene si coniuga anche con
I'invito a riscoprire la «teologia vissuta»
o «del vissuto» (Nove millennio ineunte,
27). Scrivendo ai suoi catechisti, mons.
Tonino Bello affermava che «non basta
la conoscenza puramente intellettuale,
accademica, esprimibile con i concetti
sia pure raffinati della teologia [...] occor-
re un contatto che scavalchi I'approccio
teorizzante e si traduca in relazioni che
facciano perno sullo spessore dell’espe-
rienza, non escludano la corposita del
sentimento e utilizzino le innumerevoli
altre strade di conoscenza che non siano
necessariamente quelle delle idee chiare
¢ distinte [...] Prima di raccontarlo Gesu,
bisogna averlo toccato. “Quello che le no-
stre mani hanno toccato del verbo della
vita, noi lo annunziamo anche a voi...”.
Chi parla ¢ san Giovanni: il discepolo che
ha toccato, non solo con le mani ma anche
col capo, le carni immacolate del Verbo.
Toccato, non spinto [...] Noi, diciamoce-
lo francamente, Gesu lo spintoniamo un
po’ troppo, ma senza toccarlo [...] E per
questo che non potremo mai guarire da
quella malattia che si chiama ‘inattendi-
bilita’ [...]».

Ora, mettere — come si diceva — al cen-
tro (meglio a perno) dell’azione pastorale,
educativa ed evangelizzatrice della Chie-
sa la relazione, significa, certamente, im-
pegnarsi a lavorare ecclesialmente perché
I'annuncio o proposizione fondamentale
del Vangelo agli uomini e alle donne del
nostro tempo torni a essere «fatto (o even-
to) di Chiesa». Ma questa «sacramenta-
lita» ecclesiale e comunitaria dell’annun-

cio, che passa primariamente (anche in
senso teologico) attraverso l’essere e la
vita della comunita cristiana, richiede in
definitiva un tipo di «scolarizzazione» dei
processi di comunicazione e di apprendi-
mento della fede ben piti impegnativo: un
modo, nuovo € antico al tempo stesso, di
trasmettere la fede, che conduca a re-im-
parare ’alfabeto personale e comunitario
dei racconti di Dio. Esige che le parroc-
chie diventino di fatto, nella prassi ciog,
piu che dal punto di vista linguistico-tra-
smissivo, comunita che raccontano e si
raccontano, comunita narranti, oltre che
narrative, sul piano dell’azione, comuni-
ta che fanno, cioé¢, memoria dei mirabilia
Dei nell’oggi della storia e degli avveni-
menti comuni della gente.

Non comunita astratte e disincarnate,
preoccupate solo di custodire il «sacro de-
posito». Ma comunita pienamente inserite
nel tempo, che vivono profondamente la
logica e la prassi dell’incarnazione, dentro
la complessita dei tempi di oggi (e non al
di fuori e/o contro), attraverso una conti-
nua e permanente tessitura tra fede e vita.
«Il nostro dovere non ¢ soltanto di custo-
dire questo tesoro prezioso [il deposito
della fede], come se ci preoccupassimo
unicamente dell’antichita, ma di dedicarci
con alacre volonta e senza timore all’ope-
ra, che la nostra eta esige, proseguendo
cosi il cammino che la Chiesa compie da
quasi venti secoli»: lo ricordava Giovan-
ni XXIII ai padri conciliari I'11 ottobre
di oltre 40 anni fa nel famoso discorso di
apertura del Vaticano 11 .

Dentro gli svariati aeropaghi di oggi — se
e quando si tratta di trasmettere la fede
alle nuove generazioni — non si puo né si
deve contare piu sulla cultura o sulla fa-
miglia, come avveniva una volta, ma sulla
comunita. Per una presenza efficace in un
territorio, divenuto culturalmente «po-
steristiano» quasi per definizione, la tra-
smissione della fede deve essere e diventa-

36

( PROPOSTA EDUCATIVA 3/06 )




re sempre pit compito della chiesa e delle
sue molteplici comunita locali, periferiche
e territoriali. E se, strategicamente, come
nel caso di alcune chiese italiane, si sceglie
—per ragioni che vanno pero attentamente
esposte e provate criteriologicamente — di
partire pastoralmente e progettualmente
dalla famiglia (o dai giovani, ecc.), cid non
deve oscurare, neppure parzialmente, il
perseguimento di una sana, urgente e in-
telligente rifondazione del tessuto sociale
ed ecclesiale delle comunita cristiane: ad
esso si deve sempre mirare € comunque
condurre, sia come esito che come strate-
gia di rinnovamento e di progetto pastorale.
Lefficacia di una struttura di partecipa-
zione € strettamente correlata a questa
contestuale e necessaria opzione di fondo
(profondamente legata ai tempi oltre che
teologicamente corretta) all’interno della
prassi pastorale odierna. Questa indica-
zione di percorso evidenzia, in modo ine-
quivocabile, il senso delle difficolta e delle

c’

resistenze che ovunque si riscontrano:
tra 1 modelli di azione pastorale in atto
manca — in teoria come in pratica — la
centralita strategica dell’opzione comu-
nita. Nonostante I'enfasi degli anni ‘60 e
‘70 (cf. il piano pastorale dei vescovi ita-
liani per gli anni ‘80), di fatto si & vissuti
€ tuttora si vive alla ricerca inconfessata
di un grembo, oppure come chiese «sen-
za piu grembo». Di questa situazione i
consigli pastorali non sono altro che pro-
tesi insignificanti, ma possono diventare
dei sensori o spie molto sensibili — e cosi
riacquistare tutto il loro valore di senso e
di mediazione — se I'opzione comunita (e
soprattutto il suo «sviluppo» interno) di-
venta I'impegno prioritario di un’azione
pastorale centrata nella ricostituzione ad
intra della prassi ecclesiale.

Qualsiasi iniziativa pastorale non puo di-
menticare di essere un «atto ecclesiale»,
come ogni azione di evangelizzazione, al
di 1a dei tempi in cui si realizza. Ed ¢ pro-

( PROPOSTA EDUCATIVA 3/06 )

37



prio «nell’esercizio concreto di questo ser-
vizio a vantaggio della comunita concreta
di cui ¢ espressione che a un consiglio
pastorale ¢ dato rinvenire ¢ maturare la
sua identita; altrimenti [...] finirebbe per
rappresentare nient’altro che una formu-
la magari ineccepibile, ma ultimamente
vuota» (M. Vergottini).

Nella prospettiva offerta diventa possibile
accogliere il significato profondo di sino-
dalita che vuol dire anche che tutti contri-
buiamo a fare della Chiesa il luogo della
grazia e della speranza. Nessuno escluso.
In tal senso, la comunita cristiana ¢ chia-
mata strutturalmente a caratterizzarsi
sempre piu come il luogo ecclesiale per
eccellenza della comunicazione e dell’in-
contro, perché di fatto — e non tanto per

metafora — giunga a rifigurarsi come au-
tentica esperienza di sinodalita attraver-
so iniziative di formazione orientate a un
vero € proprio apprendistato comunicati-
vo-relazionale. E senza, tuttavia, pensare
— anche solo lontanamente — che lo «spar-
tito» della sinfonia ecclesiale, che si fa
annuncio e comunicazione della fede, lo
costruiamo noi. Tutto questo ¢ centralita
narrativa della comunita cristiana e con-
divisione di fede (partage) tra i discepoli
del Signore crocifisso e risorto, nell’otti-
ca del discernimento, della progettualita
e della comunicazione. Discernimento,
progettualita e comunicazione non han-
no, infatti, altra finalita che quella di per-
mettere alla Parola della grazia di conti-
nuare a incarnarsi.

38

( PROPOSTA EDUCATIVA 3/06 )




