
32 33

mediazioni al più alto livello, verso una 
sintesi originale.
Ci ricorda ancora Aldo Moro: «L’esperien-
za stessa degli ultimi anni sta a dimostrare 
– mi sembra – che la costruzione di un tale 
tipo di democrazia non è una operazione 
che possa compiersi solo sulla base di mu-
tamenti istituzionali, quali sono anzitutto i 
sistemi elettorali, ma esige non solo la co-
struzione, da noi incompiuta, dei soggetti 
politici dell’alternanza, bensì anche di una 
maturazione di mentalità, un modo nuovo 
di sentire la democrazia stessa, un lungo 
percorso insomma, nel quale la cultura 
politica ha un ruolo certamente decisivo».
La necessità di gettare ponti, piuttosto che 
muri di divisione, appare la via obbligata 
di una democrazia matura, che senza 
confusioni di ruoli e di funzioni, richiama 
maggioranza e minoranze ad un dibattito 
civile e alla comune responsabilità di pen-
sare al bene del Paese.
Vi è un dovere irrinunciabile di conser-
vare la memoria di questi trent’anni, per 

avere – come diceva Moro – quell’«intel-
ligenza degli avvenimenti» che può darci 
le chiavi per leggere la storia, per vigilare, 
guardare ai fatti in profondità, compren-
dere i processi cambiamento, stare ad oc-
chi aperti, perché «il sonno della ragione 
genera mostri». Il rischio è quello di essere 
distratti e distaccati spettatori dei processi 
di disgregazione in atto. Perché senza ac-
corgecene, i poteri forti, assumendo i trat-
ti delle istituzioni, potrebbero annidarsi 
tra le pieghe di una dittatura morbida, che 
lentamente, a piccole dosi, può avvelena-
re i pozzi della libertà e dei diritti, sotto il 
pretesto di offrire in cambio tranquillità e 
sicurezza, esonerando da quella fatica del 
pensiero e del discernimento di cui si nu-
tre e si alimenta la vita democratica. «È 
tempo – diceva Aldo Moro nella seduta 
della Costituente del 13 marzo 1947 – di 
costruire una casa comune nella quale 
dobbiamo ritrovarci tutti ad abitare insie-
me». Solo così è possibile l’approdo verso 
«la democrazia compiuta». 

Giovanni Grandi

VERITÀ/PLURALITÀ

oche coppie concettuali si direb-
bero, nella cultura e nella società 
contemporanea, così litigiose come 

quella che contempla verità e pluralità; 
molta filosofia contemporanea – in parti-
colare il «pensiero debole» – ha inteso insi-
stere sulla incompatibilità delle due, pren-
dendo nettamente parte nella contesa in 
favore della seconda. Il motivo, in fondo, 
è noto: dalla parte della verità sembrereb-
bero infatti schierarsi, come un sol uomo, 
figure molto ingombranti: monolitismo, 
autorità, violenza, imposizione, conser-
vazione, rigidità; invece dalla parte della 
pluralità ecco allinearsi idee ben più miti 
e confortevoli: varietà, autonomia, carità, 
libertà, progressismo, accoglienza. Ogni 
volta che si mettono in campo idee «forti», 
affermative, ogni volta che si prova a dire 
«le cose stanno così e non altrimenti», ci 
si accampa indubbiamente sotto il vessillo 
della verità, ma appunto in compagnia dei 
suoi discutibili alleati. Viceversa, ogni vol-
ta che si conviene che tutte le posizioni si 
equivalgono, che ciascuno è libero di pen-
sarla come vuole, che non ha senso dire 
che «qualcosa è sbagliato» perché non esi-
stono criteri validi per tutti, ci si raduna 
sotto le insegne della pluralità, avvolti da 

un’atmosfera accogliente e confortevole 
in cui ciascuno si sente subito a proprio 
agio. Messa in questi termini la partita, 
evidentemente, è già segnata: molto me-
glio la pluralità che la verità.
In questa cornice trova posto anche una 
seconda coppia-scoppiata: se il primo atto 
vede laicamente opporsi verità e pluralità, 
il secondo momento del dramma si tinge 
di religioso, e contempla il diverbio tra ve-
rità e carità; in un recente intervento sulla 
stampa, Gustavo Zagrebelsky osservava 
precisamente che «L’ipotesi da conside-
rare è se non sia propriamente l’odierna 
insistenza sulla verità l’elemento che, nel-
le società pluraliste attuali, crea divisioni e 
conflitti mentre le cose andrebbero all’op-
posto se l’accento cadesse sulla carità, ca-
pace invece di creare solidarietà, legami 
e convergenze» (cf. Zagrebelsky, 2007). 
Insomma, se allontaniamo la perniciosa 
idea che vi sia una verità, molti proble-
mi si potranno risolvere agevolmente: la 
verità è nemica e flagello di una società 
pluralista, mentre la carità è ospite ovvia-
mente gradita.
Il ragionamento si direbbe ben condotto, 
ma purtroppo si regge su alcune forzatu-
re che vanno smascherate comprendendo 

P

PROPOSTA EDUCATIVA 1/08 PROPOSTA EDUCATIVA 1/08

E/O



34 35

dove il pensare è inconsistente pensare, ma 
anche chiedendosi a quale disagio quelle 
stesse forzature stanno dando voce.
Quanto all’«inconsistenza del pensare» la 
cosa è semplice, ed è sufficiente fare qual-
che banale osservazione, tratta dal senso 
comune.
Anzitutto, che cosa esprime la parola «ve-
rità»? Veritas est adaequatio intellectus ad 
rem, insegnavano i latini: la verità altro 
non è che il coincidere dei miei pensieri 
sulla realtà con la realtà stessa. Come 
insegniamo ai nostri figli, dire la verità è 
raccontare onestamente come sono an-
date o come stanno le cose; raccontare le 
bugie è alterare il racconto, di solito per 
sfuggire alle proprie responsabilità. Il fat-
to che normalmente elogiamo la capacità 
di dire la verità – perché ammettere re-
sponsabilità o errori indubbiamente costa, 
tanto quanto fa maturare umanamente 
– mentre biasimiamo la dissimulazione, 
dovrebbe bastare ad insospettirci: forse la 
verità non è così nemica della buona con-
vivenza, del ben vivere. In effetti conoscere 
la verità, sapere come stanno le cose, è per lo 
più un bene per l’uomo; immaginiamo di 

vivere in un mondo in cui le infor-
mazioni di cui disponiamo siano 
per lo più false, cioè non vere: ri-
tengo che il treno parta alle 14,50, 
ma invece è partito alle 14,40 e 
ora non posso tornare a casa; ri-
tengo di avere in banca 1.500 €, in-
vece ne avevo 50, ma ne ho spesi 
500 e ora ho un debito che non so 
come saldare... Ordinariamente la 
vita si regge sul conoscere la veri-
tà, e infatti è quando ci sbagliamo 
o quando siamo ingannati che le 
cose precipitano. E precipitano 
anche nelle relazioni con gli al-
tri, quando facciamo male i nostri 
conti, quando consapevolmente 
inganniamo e anche quando, in 
buona fede, ci sbagliamo.

Perché mai, allora, «insistere sulla verità» 
dovrebbe creare divisioni e conflitti nella 
società pluralista? Perché – a seguire il 
ragionamento di Zagrebelsky – chi invoca 
la verità non è disponibile a negoziare, a 
venire a patti, a trovare una convergen-
za tra il proprio modo di vedere le cose e 
quello altrui, mentre «condizione prima-
ria della democrazia [...] sono la disponi-
bilità alla ricerca di convergenze, e se del 
caso, l’apertura al compromesso». Chi 
invoca la verità sarebbe per natura un in-
tollerante, chiuso al dialogo.
Proprio in questo passaggio si nasconde la 
«forzatura»: si suppone cioè che lo scopo 
della vita sociale (e nocciolo della democra-
zia) sia appunto la ricerca di convergenze, 
il giungere ad una mediazione tra punti di 
vista e pretese, senza porsi il problema di 
regolarsi – per così dire – sulla realtà delle 
cose, sulla natura delle cose avrebbero det-
to gli antichi. Il che è precisamente come 
dire che lo scopo di consultare vari amici 
circa l’ora di partenza del treno è quello 
di ottenere alla fine una media delle varie 
indicazioni, non di sapere con precisione 
quando il convoglio effettivamente lascerà 

la stazione. Ciò che è profondamente in-
sensato – come si capisce ricorrendo alle 
esperienze della vita reale, che sarebbe 
sempre bene consultare – è ritenere che 
lo scopo del dialogo, cioè del confronto tra 
una pluralità di vedute (dagli orari dei treni 
alla natura dell’embrione, tanto per men-
zionare l’estremamente facile e l’estrema-
mente difficile, quanto all’evidenza) sia la 
mediazione, il negoziato delle aspirazioni 
e il rinvenimento di un punto di equilibrio 
tra esse.
Al contrario lo scopo del dialogo è sempre 
la ricerca della verità, il cercar di capire 
come stanno realmente le cose. Allora la plu-
ralità dei punti di partenza, la varietà degli 
scorci è proprio la condizione privilegiata 
per guadagnare la verità, così come la ten-
sione alla verità (che contempla sempre 
la capacità di mettere alla prova il proprio 
punto di vista) è ciò che salva la pluralità 
– e la stessa vita democratica – dal ridur-
si a negoziato, a sistema di procedure, a 
puro commercio di sogni o desideri insin-
dacabili circa la realtà.
Verità e pluralità sono dunque alleate po-
tenti, non conviventi litigiose che mal si 
tollerano a vicenda. Ma come la mettiamo 
con la carità? Qual è l’esito del secondo 
atto del dramma, in cui si vuol far credere 
che non solo verità e pluralità siano anti-
tetiche, ma anche verità e carità?
La carità opera su un piano diverso, sul 
piano delle relazioni umane; la carità dice 
la cura, la comprensione, il calore e l’ami-
cizia con cui reciprocamente si debbono 
trattare gli attori, le persone – non i siste-
mi o le ideologie – in cerca della verità; 
Jacques Maritain, riprendendo una for-
mula icastica che Jean Cocteau gli rivol-
geva, suggeriva che «occorre essere duri 
di intelletto e teneri di cuore, non molli 
di intelletto e duri di cuore»: i saperi, le 
conoscenze, vanno messe duramente alla 
prova (durezza di intelletto), ma tra ri-
cercatori, politici, vicini di casa, colleghi 

«potrà esserci una specie di cooperazio-
ne e di buon compagnonnage (tenerezza di 
cuore), fondato sulla giustizia intellettua-
le e sul dovere di comprendere il pensiero 
degli altri nel modo vero e migliore. Anzi, 
meglio: non c’è giustizia intellettuale sen-
za l’assistenza e la carità intellettuale. Se 
non amiamo il pensiero e l’intelligenza 
degli altri in quanto pensiero e intelligen-
za, come potremo sforzarci di scoprire 
di quali verità questo pensiero e questa 
intelligenza sono portatori?» (Maritain, 
1976).
Allora si può arguire che verità, plurali-
tà e carità giocano nella stessa squadra, 
mentre i veri avversari sono l’individua-
lismo, la superficialità, l’indisponibilità a 
ragionare e – in radice – quell’inclinazione 
a confondere la felicità con la facilità che 
fa distogliere lo sguardo dalla verità delle 
cose più per le esigenze che ne derivano 
nell’ordine della responsabilità e dell’im-
pegno, che non per ciò che ne consegue 
nell’ordine della conoscenza e del sapere.
C’è, come si suggeriva sopra, un secondo 
aspetto di cui tener conto, al di là di un 
modo discutibile di articolare il pensie-
ro: qual è il disagio che emerge? Perché, 
specie in Italia, ripetutamente si propone 
il conflitto tra verità, pluralità e carità? 
Scrive ancora Zagrebelsky: «La scien-
za gonfia, la carità edifica [...] C’è qui in 
nuce la contrapposizione tra l’arroganza 
della verità e l’umiltà della carità. La pri-
ma – a dispetto di tutte le proclamazioni 
in contrario da parte degli interessati – 
cerca la potenza e il potere, la seconda 
ne rifugge, ed essendo il potere essenzial-
mente conflitto, competizione e perfino 
sopraffazione, si comprende facilmente 
come ogni religione della verità corre il 
rischio di alimentare tutto questo». È ca-
ricaturale e inconsistente quest’immagine 
della religione – o della Chiesa cattolica, 
nella fattispecie proposta da Zagrebelsky 
– legata alla verità e perciò trasformata in 

PROPOSTA EDUCATIVA 1/08 PROPOSTA EDUCATIVA 1/08



36 37

MARITAIN J. (1976), Tolleranza e verità, in ID., Il f ilosofo nella società, Morcelliana, Brescia 1976, 69s.
Zagrebelsky G., La Chiesa, lo Stato e l’arroganza della verità, in «la Repubblica», 14 settembre 2007, 1.

Bibliografia

Beatrice Draghetti

Diventare cittadini.

e ci poniamo il problema del «diven-
tare cittadini», credo che la doman-
da che sta in capo al ragionamento 

e alle riflessioni sia: «per quale città?». Se 
ci troviamo d’accordo su quale città – inte-
sa in senso lato – abbiamo a cuore e ci pia-
cerebbe realizzare, possiamo poi trovare 
anche gli elementi, gli atteggiamenti e le 
scelte che devono essere eventualmente 
propri di un cammino educativo per gio-
vani e meno giovani.
Per dire quale città abbiamo davanti, mi 
servo di tre «fuochi». 
Il primo. Ho avuto tra le mani, il mese 
scorso, una ricerca intitolata «Valori e 
significato della sicurezza» (Diamanti, 
2007). Mi interessa cogliere alcuni aspet-
ti di questa relazione, perchè penso che 
c’entri molto con il nostro tema. Non 
sfugge a nessuno da tempo, ormai, che 
la sicurezza è diventata un problema per 
definizione; anzi, con una sola definizio-
ne. Quando si sente parlare di sicurezza, 
nell’accezione e nel senso comune, si in-
tende l’incolumità personale per noi, per le 
persone a cui vogliamo bene, per le cose che 
ci sono care. La reazione a questa defini-
zione sta nell’esigenza di difendere noi, i 
nostri cari e le cose dalle minacce. L’esi-

genza e la definizione di sicurezza invo-
cano e richiedono politiche securitarie: 
tutto quello che ci consente di essere liberi 
dalle minacce. Non è stato sempre così: 
la sicurezza non sempre ha avuto questo 
significato così riduttivo. In passato esse-
re sicuri aveva un significato un po’ più 
ampio e diverso. Per esempio, voleva dire 
non avere dubbi, guardare avanti senza 
timore, sentirsi bene adesso e per il futu-
ro. Per cui, per rispondere a questa idea di 
sicurezza in senso più lato, era necessario 
mettere in moto la capacità di prevedere, 
di stare in relazione con gli altri, di essere 
tutelati e di tutelarsi dai diversi rischi, vici-
ni e lontani, ma insieme. Andando un po’ 
dentro a questa ricerca sull’insicurezza e 
sulla sua percezione nel nostro Paese, vie-
ne fuori che tale percezione ha raggiunto 
in Italia livelli altissimi: in due anni pare 
che ci sia una percentuale di venti punti 
in più, rispetto al passato. Un’idea di in-
sicurezza interpretata come minaccia a sé 
e alle proprie cose in generale. Coerente-
mente, per garantire sicurezza, si mette in 
moto una difesa che, fondamentalmente, 
cerca di marcare le distanze tra noi e gli 
altri. Allora vuol dire mettere l’antifurto, 
il cancello, comprare un’arma e questa 

DEGNI DEL VANGELO

un luogo di potere che cerca di piegare 
con la sopraffazione la società pluralista 
al proprio interesse. Ma nella caricatura, 
che va denunciata come tale, va tuttavia 
colto un problema: qual è il modo con cui 
gli uomini si invitano alla ricerca della ve-
rità sull’umano e sull’umanità dell’agire? 
Ecco il problema, ecco un aspetto impor-
tante e quasi metodologico della cosiddetta 
«questione antropologica».
Nel discernimento dell’umano non è ef-
ficace muoversi come se si facesse della 
matematica, semplicemente stabilendo 
assiomi e deduzioni logiche e assegnando 
agli alunni i compiti per casa: occorre ra-
gionare bene (il che significa fare buona 
filosofia, buona epistemologia, buona me-
tafisica...), ma occorre anche farsi com-
pagni di strada, lasciarsi sorprendere e 
soprattutto – come amava dire ai teologi 
H. De Lubac – «dare copertura esisten-
ziale al proprio insegnamento». Ciò che 
l’uomo è tenuto a fare, in particolare in 
una società pluralista, non è «imporre il 
proprio punto di vista vero agli altri con la 
violenza [...] In realtà – scriveva ancora J. 
Maritain – l’animale ragionevole è tenu-
to, in virtù della sua natura, a cercare di 
condurre i propri compagni a partecipare 
di ciò che egli conosce o pretende di cono-

scere come vero e come giusto, non con 
la coercizione ma con mezzi razionali, e 
cioè con la persuasione. E il metafisico, 
proprio perché ha fiducia nella ragione 
umana, e il credente, proprio perché ha 
fiducia nella grazia divina e sa “che una 
fede imposta è ipocrisia detestabile a Dio 
e all’uomo”, come dice il card. Manning, 
non fanno ricorso alla guerra santa per 
rendere accessibile agli altri la loro “veri-
tà eterna”; essi si richiamano alla libertà 
interiore degli altri, offrendo loro sia le di-
mostrazioni, sia la testimonianza del loro 
amore» (Maritain, op. cit., 64).
Verità, pluralità e carità giocano assieme 
nella ricerca della realizzazione dell’uo-
mo, ed è bene richiamarlo se qualcuno 
suggerisce opposizioni artificiose; ma è 
anche importante capire che, nell’umano, 
la verità che insieme si va cercando (e che 
emerge non nella media di tutte le posizio-
ni ma nel confronto serrato tra le posizioni 
e gli argomenti che le sostengono) transita 
più serenamente lungo le vie dell’educa-
zione e della cultura che non lungo quelle 
– pur importanti e irrinunciabili – della le-
gislazione e degli spot televisivi che, specie 
se diventano vie preferenziali, rischiano 
appunto di far pensare all’amaro sapore 
della coercizione.

S

PROPOSTA EDUCATIVA 1/08 PROPOSTA EDUCATIVA 1/08

LUOGHI


