
7

Giovanni Salonia

all’esperienza educativa oggi
L’ADULTO DI FRONTE

Qual è il contesto sociale e culturale nel quale si 
vive oggi l’esperienza educativa?

na prima sensazione generale e 
condivisa oggi è quella che dagli 
anni cinquanta in poi stiamo vi-

vendo cambiamenti accelerati, irreversi-
bili, profondi e generali, che non solo han-
no modificato il nostro stile di vita a livello 
tecnico, ma hanno messo in discussione 
e modificato i “paradigmi” di fondo della 
nostra antropologia: i “modi di vedere” e 
di vivere i significati personali e relaziona-
li dell’esistenza. Il primo passo da compie-
re per comprendere adulti e giovani oggi è 
quello di collocarli all’interno della società 
nella quale vivono, e dal cui contesto sono 
inevitabilmente modellati. È quindi preli-
minare guardare alla società attuale; che, 
in modo sommario, ma espressivo, viene 
definita ormai “postmoderna”, per indivi-
duarne alcuni nuclei tematici nei quali poi 
inscrivere l’esperienza educativa.
Prendiamo le mosse da quello che, a mio 
avviso, è il nucleo generatore di tutti i 
cambiamenti a livello antropologico, ossia 
l’emergere della centralità del soggetto nel 
rapporto individuo-comunità. Nella con-
dizione umana sono presenti due bisogni 

– il bisogno di autorealizzarsi (essere se 
stessi) e quello di appartenere (i legami 
relazionali) – che possono intrecciarsi in 
forme molto differenti a seconda di qua-
le dei due viene privilegiato. In effetti, le 
persone e i gruppi (casa, comunità, so-
cietà) vivono in modi spesso decisamente 
diversi le forme in cui questi due bisogni 
si combinano (intreccio tra forze centrifu-
ghe e centripete, importanza del soggetto 
o del gruppo.
Ogni comunità (micro o macro: Gesell-
schaft o Gemeinschaft) presenta una pre-
cisa e dominante combinazione di queste 
due spinte, ossia un modello relazionale di 
base (MRB), che può dare maggiore im-
portanza ai valori “comunitari” o a quelli 
“individuali”. Tale modello relazionale – 
il modo di combinare le due spinte – è la 
risposta funzionale ai bisogni di sopravvi-
venza del gruppo stesso.
Nel MRB, che dà maggiore importanza ai 
valori “comunitari” la società privilegia il 
senso di appartenenza e mette in secondo 
piano l’autorealizzazione del singolo (pos-
siamo chiamarlo «modello del “noi”»). 
In tale MRB, il bisogno di proteggere e 
di sentirsi protetti induce a sacrificare in 
modo naturale la libertà personale e ogni 

U

PROPOSTA EDUCATIVA 3/10

R&M/1



8 9

espressione della propria soggettività, si 
sperimenta forte e prioritario il valore del 
gruppo, le norme non vengono messe in 
discussione. La società, come la comuni-
tà, è percepita come più forte dell’indivi-
duo e la realtà è vissuta come un dato in-
controvertibile cui adeguarsi (la maturità 
è il passaggio dal principio del piacere al 
principio della realtà). 
Significativamente differente è il MRB 
in cui le spinte centrifughe si rafforzano 
progressivamente e provocano l’allentar-
si e il progressivo venir meno delle spinte 
all’appartenenza e contestualmente l’e-
mergere prepotente dell’interesse per se 
stessi e per la propria autorealizzazione. 
I legami di appartenenza vengono conte-
stati fino a diventare indifferenti e proble-
matici, il pronome preferito è l’“io” e il va-
lore prioritario la soggettività. La pluralità 
degli “io” frammenta progressivamente il 
tessuto connettivo – Bauman direbbe che 
lo rende “liquido”. Anche nelle comunità 
di scelta (famiglia, partito, comunità reli-
giose) lo scopo comune viene percepito in 
una molteplicità di letture che sottoline-
ano comunque il primato della soggetti-
vità e rendono complesso un camminare 
insieme. Ogni realtà viene letta da tanti 
punti di vista per cui diventa dominante 
la sensazione di un relativismo che si dif-
fonde e intacca ogni valore, almeno nella 
sua rappresentazione (si è d’accordo sul 
valore, ma non sul modo in cui incarnar-
lo). Nessuno può rivendicare un potere di 
verità nei confronti di un altro: unica logi-
ca è quella della autoreferenzialità che di-
venta autosufficienza (il “fai-da-te” come 
modello di apprendimento) e autorealiz-
zazione (esprimere al massimo le proprie 
potenzialità): possiamo chiamarlo il «mo-
dello dell’“io”».
La società postmoderna è certamente 
“società dell’io”, dove emerge la cultura 
delle soggettività e differenze, della fram-
mentazione delle verità, anche se esistono 

luoghi e situazioni in cui si ricreano natu-
ralmente contesti del “noi”. 

Quali sono allora i caratteri costitutivi di questo 
nostro tempo?

Uno dei caratteri decisivi è certamente 
quella che è stata chiamata, in modo sim-
bolico, la caduta degli dei. I grandi sistemi 
filosofici o religiosi hanno costituito a lun-
go dei punti di riferimento, quasi fonti di 
una paternità virtuale, da cui provenivano 
la spiegazione e la legittimazione dell’esi-
stenza. Con la “fine della metafisica” e 
delle “meta-narrazioni” il modo di entra-
re in rapporto con la realtà si è capovolto. 
Il concreto, l’esistente si autolegittima e si 
pone come unico punto di partenza e ine-
vitabile punto di arrivo di ogni riflessione, 
di ogni narrazione. È il periodo in cui ven-
gono contestati e combattuti i leaders per-
cepiti come ostacolo alla crescita e alla re-
alizzazione. I soggetti, liberati dal bisogno 
di riferirsi all’autorità, diventano autore-
ferenziali, mentre viene rifiutato ogni tipo 
di appartenenza perché si ha paura che il 
prezzo inevitabile di ogni legame con l’al-
tro sia il sacrificio delle proprie possibilità 
di autorealizzazione. 
Parole chiave in questo periodo diventano 
“autorealizzarsi”, “espandere le proprie 
potenzialità”, “fare esperienza”: la sog-
gettività, singola o plurima, si pone e si 
autolegittima come il più genuino produt-
tore di senso e come unico punto di rife-
rimento. È la definitiva morte dei “padri”, 
delle appartenenze (ideologiche, associa-
tive) forti e verticistiche. A questo tempo 
di riscatto della soggettività dalle apparte-
nenze, segnato da vissuti di euforia e di 
esibizione di grandiosità, segue una fase 
“depressiva”: essere se stessi fuori dall’ap-
partenenza diventa sempre più un tragico 
essere “solamente” se stessi. Dalla dele-
gittimazione di ogni punto di riferimento, 
di ogni controllo, deriva la svalutazione 

di ogni conferma; dalla mancanza di un 
punto fermo a cui contrapporsi segue 
un vuoto che non permette al soggetto di 
sperimentare la propria forza e definire 
la propria identità. Dopo aver conqui-
stato il diritto di poter affermare il 
proprio punto di vista, ci si accor-
ge che esso è “solamente” uno 
dei tanti punti di vista. «Sono 
finalmente me stesso», da un 
lato, e «sono solo me stesso», 
dall’altro, costituiscono le 
due facce, il riscatto e il ri-
schio, della soggettività. L’es-
sere rimandati a se stessi e al 
proprio destino, fuori da ogni 
appartenenza e da ogni 
protezione, fa emergere 
l’angoscia radicale del 
sentirsi gettati nel 
mondo.
La fine del con-
senso attorno ad 
un vertice e l’au-
tolegittimazione di ogni soggettività, 
singola o plurima, portano lenta-
mente e inesorabilmente ad una re-
lativizzazione dei punti di riferimen-
to e alla frammentazione sociale. La 
vita si presenta, paradossalmente, più 
complicata ed i cammini dell’identità 
diventano più impervi, aprendo l’abisso 
della frantumazione e confusione, feno-
meni capaci di bloccare quei processi for-
mativi che permettono di ricondurre ad 
unità interna la molteplicità dei vissuti e 
dei significati. La mancanza di apparte-
nenze significative e l’angoscia di essere 
soli nel mondo possono provocare nei più 
deboli, nei giovani in prima linea, frantu-
mazione e una confusione dell’identità, 
fino allo smarrimento della soggettività, 
a fallimenti esistenziali auto o eterolesivi. 
Soggettività e frantumazione sono dun-
que chiavi di lettura che assumiamo per 
analizzare i fenomeni della dinamica indi-

viduo/comunità nei cambiamenti sociali. 
Ma in questo contesto di frammentazio-
ne, senza confini che limitino e definisca-
no l’identità, per costruirne il senso si ha 

bisogno sempre e comunque di 
stare di fronte ad un altro. 

La relazionalità resta 
quindi un’esigenza 

insoppr imibi le 
anche se diffici-
le.
L’uomo post-
moderno ha 
scoperto la 
propria sog-
gettività, ma 
ha un costitu-

tivo bisogno 

di relazionalità. Gli 
studi e le ricerche della 

filosofia e della teologia, 
della psicologia e delle 
neuroscienze, della so-
ciologia e dell’economia 

convergono nell’afferma-
re che l’uomo vive di rela-

zioni e si realizza nelle relazioni. Mentre 
prima degli anni cinquanta gli uomini si 
consegnavano alle istituzioni e da esse ri-
cevevano il senso della propria esistenza, 
oggi alle istituzioni sono subentrate le re-
lazioni. Si parla di passaggio da identità-
dentro-l’istituzione a identità-dentro-le-
relazioni; da appartenenza-istituzionale 
ad appartenenza relazionale.

Quali le caratteristiche dei giovani di oggi?

Il giovane di oggi è appieno dentro questo 
universo che presenta linguaggi, sensibili-

PROPOSTA EDUCATIVA 3/10PROPOSTA EDUCATIVA 3/10



10 11

tà, prospettive nuove su tutti i temi dell’e-
sistenza. La giovinezza è, in tutte le cul-
ture e in tutti i tempi, una fase della vita 
tra l’infanzia/l’adolescenza e l’età adulta; 
oggi si registra un allungamento della du-
rata della vita e quindi dell’adolescenza e 
della giovinezza.
Le giovani generazioni sono cresciute 
in un contesto familiare in cui il legame/
l’appartenenza era/è visto come “secon-

dario” rispetto 
all’autorealiz-
zazione. Nella 
società narci-
sistica la colpa 
è «non essere 
se stessi», tra-
dire se stessi: 
il volto dell’al-
tro, percepito 
come portato-
re delle regole 
e delle pretese 
dell ’apparte-
nenza, come 
ostacolo alla 
propria auoto-
realizzazione, 
lentamente si 
defila. Emer-
ge, di conse-
guenza, un di-
verso rapporto 
con le regole: 
non si discu-
tono, si tra-
sgrediscono, si 

contestano; ci si chiede: chi stabilisce le 
regole? dove è scritto che la realtà non è 
modificabile? chi lo ha deciso? Il rifiuto 
delle “forme” per la ricerca di essere ge-
nuini (essere-se-stessi) dà indiscusso va-
lore alla spontaneità; il fare esperienza (di 
qualsiasi tipo) viene percepito come l’uni-
co strumento di apprendimento; il biso-
gno di “realizzazione di sé” può sfociare 

nell’autoreferenzialità (culto del proprio 
punto di vista), che però offre spazio sia 
ai fondamentalismi che, dall’altro lato, al 
senso di inutilità con la facilità a sentirsi 
umiliati.
“Orfani affettivi” sono stati chiamati que-
sti ragazzi cresciuti nel clima del fai da 
te. L’affettività è diventata frammentata, 
precaria, con una fobia del legame e una 
incapacità di tollerare la frustrazione, ma 
esprime anche un forte bisogno di affetto 
e protezione. I giovani cercano relazioni 
anche se non hanno ricevuto la mentali-
tà e gli strumenti per costruirli. Compito 
dell’educatore è offrire relazione sicure, 
contenitive, propositive e di crescita. 

Nel tempo della soggettività e della frantumazione 
cambiano in modo decisivo i significati e le 
dinamiche dell’educazione. Quali le criticità, i 
“nodi” da sciogliere?

Nella società pluricentrica il supera-
mento di soggetti chiusi nella loro au-
toreferenzialità richiede un dialogo che 
svolga la funzione di riconoscimento e di 
intesa. L’altro, anche se vive accanto a 
me, abita un universo di significati diver-
si dal mio: non solo ha una propria espe-
rienza e valutazione del mondo, ma usa 
le stesse parole con connotazioni e, per-
sino, denotazioni differenti. Senza at-
tenzione a tale complessità, senza dare 
tempi appropriati alle premesse stesse 
della comunicazione si va incontro ad 
equivoci, fraintendimenti, escalation di 
disgregazione. Nel momento in cui le 
soggettività, nella casa e nella polis, de-
vono elaborare un progetto comune la 
conflittualità sembra raggiungere livelli 
di non-ritorno. Il diritto di ogni soggetti-
vità a porre il proprio punto di vista e la 
propria autorealizzazione come elemen-
to necessario per un progetto comune, 
provoca indubbiamente tensioni estreme 
nel travaglio delle decisioni. 

La frantumazione e la complessità, in 
effetti, abitano anche la “casa”, dove 
emerge con tensioni dirompenti la diver-
sità costitutiva scritta nel tempo (piccolo-
grande). La caduta degli dei e la morte dei 
padri hanno scosso dalle fondamenta an-
che la scontata e fisiologica trasmissione 
di valori che avviene tra le generazioni. 
L’autorità/autorevolezza, non più legata 
in modo spontaneo al ruolo, deve essere 
riconquistata e ridefinita di volta in volta. 

L’inevitabile soggettività dell’educatore fino a che 
punto rende debole e vulnerabile la trasmissione di 
valori e di culture? Come presentare i modelli in cui 
si crede, sapendo di essere collocati in un contesto 
che relativizza tutti i punti di riferimento?

Se «nessuno educa nessuno», per tenta-
re la relazione educativa vanno ricercati 
nuovi paradigmi. Compito aperto dell’am-
bito educativo e formativo diventa quello 
di inventare un dialogo che non sia “uni-
laterale”, ma coinvolga piccoli e grandi, 
senza perdere la differenza che costitui-
sce garanzia contro l’invischiamento di 
falsa parità amicale. Nella casa – come 
nella polis – “prendere la parola”, una 
volta segno di potere e conflitto di diritti, 
è diventato, nell’attuale contesto, dovere 
e compito per elaborare le differenze e 
attraversare incomprensioni e frainten-
dimenti. Le ragioni che rendono neces-
saria la comunicazione sono le stesse che 
la rendono impossibile: se, come visto, la 
lacerazione dei tessuti connettivi culturali 
e sociali, dà al dialogo la funzione di ricre-
are spazi di connessione, dall’altra il ve-
nir meno di universi simbolici e semantici 
comprensibili (al di là della condivisione 
o dell’opposizione), il progressivo sfalda-
mento di ogni grammatica comunicativa 
rendono complesse e frammentate le mo-
dalità stesse del dialogo. 
Per muoversi all’interno del nuovo para-
digma si rende necessario rinunciare ad 

una visione lineare e ingenua della rela-
zione e della comunicazione per assume-
re le categorie della complessità e della 
frammentazione.
La capacità di rinunciare a spiegazio-
ni chiare e semplici, tollerando il caos e 
mantenendo una certa fiducia nella pos-
sibilità che si arrivi ad un ordine dal caos 
(order from noise), è forse uno degli atteg-
giamenti di fondo richiesti per affronta-
re appunto la imprevedibilità delle inte-
razioni. Finito il mito di sistemi chiusi e 
autosufficienti, di dizionari completi o di 
summae che racchiudono il sapere, la ri-
flessione e la ricerca sulla comunicazione 
interpersonale hanno il modesto e impe-
gnativo compito di individuare momenti e 
dinamiche del dialogo che richiedono una 
particolare attenzione, in quanto crocevia 
di fallimenti o fecondità dello stesso pro-
cesso del comprendere e comprendersi.
Si deve parlare del dialogo e di un suo 
metodo rinunciando alla pretesa di regole 
certe senza però rinunciare a seguire l’an-
damento zigzagante e non prefigurabile 
del processo comunicativo che, nella sua 
ricchezza e complessità, offre comunque 
piste di lettura e possibilità di calibratura. 
Il dialogo, come progetto e come evento, 
si costruisce su tre livelli di registri (e di 
competenze) che tra di loro si intrecciano 
e si rimandano. 
Il registro denotativo fa riferimento al 
campo semantico delle parole (la defini-
zione). È fatica necessaria per compren-
dere ed essere compresi fare i conti con il 
proliferare di neologismi e di gerghi (pro-
venienti da altre lingue o da gruppi sociali 
specifici) che corrispondono a nuove aree 
della tecnica o a affermazioni di soggetti-
vità singole o plurime; l’esigenza è quella 
di essere attenti all’accezione in cui viene 
usata una parola, sebbene conosciuta, ri-
cordando il principio ermeneutico per cui 
la frase riceve il senso dalle parole, ma dà 
il significato alla singola parola. Per ridur-

La caduta degli 

dei e la morte 

dei padri hanno 

scosso dalle 

fondamenta 

anche la 

scontata e 

fisiologica 

trasmissione 

di valori che 

avviene tra le 

generazioni

PROPOSTA EDUCATIVA 3/10PROPOSTA EDUCATIVA 3/10



12 13

re il rischio di fraintendimenti semantici, 
notevolmente alto in situazioni di diversi-
tà di universi di riferimento (o di conflit-
tualità latente o manifesta), forse è utile 
attardarsi nella “precomprensione” – mo-
mento in cui si precisano i codici comuni-
cativi a livello di emittente e di ricevente 
– e abituarsi all’uso del feedback, secondo 
il detto di Wiener, uno dei fondatori della 
cibernetica: «Non so quello che ho detto 
sin quando non ho ascoltato quello che tu 
hai capito».
Il registro connotativo (ossia il significato 
personale delle parole) rimanda alla cate-
goria della soggettività. Paradossalmente, 
proprio la soggettività che frammenta le 
appartenenze può diventare il luogo da 
cui partire per creare nuovi modelli comu-
nicativi. La soggettività, infatti, se ricono-
sciuta in sé e negli altri, se percorsa fino in 
fondo, permette alla persona di scoprire la 
possibilità e la necessità del dialogo come 
momento di più accurata conoscenza di 
sé e del mondo. La soggettività che non 
riesce a comprendere se stessa, ovvero 
le proprie percezioni della realtà, il si-
gnificato che il mondo, di volta in volta, 
assume per essa, anche se con sincerità 
e onestà, si presenterà a livello comuni-

cativo, inautentica, incoerente o confusa. 
Rischio questo mai del tutto esorcizza-
to – in ogni soggettività esistono sempre 
zone di ombra sconosciute – per cui risul-
ta necessario, per conoscersi in modo ac-
curato, aprirsi al confronto e alla verifica 
(nel dialogo ci si conosce e riconosce). Su 
un altro versante, la negazione della sog-
gettività (e della parzialità) della propria 
esperienza, a motivo della paura di ren-
dersi così vulnerabili e deboli, rende rigidi 
sulle proprie percezioni e sui propri punti 
di vista o porta a mistificazioni attraverso 
meccanismi di distorsione. Come ci ricor-
da Wittgstein: «Dal fatto che a me – o a 
tutti – sembri così non segue che sia così».
Il percorso comunicativo sembra facilita-
to se ci si presenta all’altro come portatori 
di un’esperienza, di vissuti decisamente 
soggettivi, e ci si mostra comunque consa-
pevoli che nessuno ha piena conoscenza 
della propria interiorità
Il senso di un dialogo potrebbe, quindi, 
configurarsi così: ti presento quanto ho 
percepito, quanto ho sperimentato, il mio 
punto di vista, sapendo che anche del mio 
mondo non ho conoscenza assoluta o to-
tale trasparenza. Ciò rivela l’utilità del 
dialogo per il riconoscimento del proprio 
mondo interiore, evitando ogni atteggia-
mento di dogmatismo, assolutizzazione 
del proprio pensiero e situandosi inve-
ce nell’empatia, atteggiamento chiave di 
ogni ascolto autentico, nel quale si cerca 
di comprendere la soggettività altrui (cosa 
dice, cosa sperimenta, quale è il suo punto 
di vista) Percorso complesso, che, supe-
rando la fase del pensiero e del linguaggio 
egocentrico, perviene a “com-prendere” 
il punto di vista e i vissuti dell’altro, an-
che se opposti e imprevedibili, separando 
e differenziando le proprie esperienze e 
valutazioni dal contenuto della comuni-
cazione altrui.
Ogni identità è sempre dentro un insieme 
di relazioni, che la definiscono. In tale 

contesto il dialogo diventa un momento 
che implica, esprime, costruisce e defi-
nisce una relazione. Nel presentarsi la 
soggettività è, sempre e comunque, già 
inserita in una rete di relazione. Ogni dia-
logo è già iniziato prima ancora che ven-
ga attivato il processo locutorio dei due 
partners. La complessità delle interazioni 
umane non può non richiedere, a propria 
volta, un’epistemologia della complessità 
e della circolarità. È necessario il supe-
ramento della visione univoca o lineare 
nella quale comunque i due soggetti ri-
mangono “distanti”. Risulta fallimentare 
un dialogo che si riduca ad un alternarsi 
di due monologhi, come avviene quando 
ogni partner prosegue l’interazione senza 
tener minimamente conto della comuni-
cazione precedente e della circolarità del-
le retroazioni.
L’epistemologia della relazione, infatti, 
include e supera quella dell’alterità. La 
visione “binoculare” – dice Bateson – è 
quella che rende capaci di veder contem-
poraneamente il proprio punto di vista e 

quello dell’altro. In ogni in-
terazione la risposta di un 
partner appartiene, in un 
certo qual senso, ad ambe-
due i partners, anche se essi 
abitualmente non sono con-
sapevoli di come si influen-
zano reciprocamente. Essere 
disposti a vedere la verità del 
discorso dell’altro significa 
accettare che venga mes-
sa in discussione la propria. 
Inoltre, la capacità dialogi-
ca implica che il vedere sia 
considerato come il vedersi 
attraverso gli occhi dell’al-
tro. Forse accettare questo 
distanziamento dalla propria 
posizione – senza farsi tra-
volgere dall’ansia di domina-
re (imporre la propria visione 

del mondo) o essere dominati (soggiacere 
alla visione altrui) – permette di rimanere. 
flessibili e capaci di una prospettiva più 
ricca. I punti di vista divergenti, ascoltati 
fino in fondo (invece che respinti prema-
turamente) possono rivelare, accanto a 
posizioni inconciliabili, anche spazi possi-
bili d’integrazione: a tal punto che – come 
recita la pragmatica della comunicazione 
– può accadere che ci si lamenta di ciò che 
inconsapevolmente e instancabilmente si 
provoca.

Quale il compito dell’adulto educatore?

Nella società senza padri e senza dei rie-
merge l’esigenza della dimensione “oriz-
zontale” (fraternità) nei rapporti umani. 
L’uomo postmoderno mentre ricerca 
nella relazione (e non nell’istituzione) il 
proprio bisogno di senso non riesce a co-
niugare la propria spontaneità e autorea-
lizzazione con quella dell’altro: soggetti-
vità e relazione diventano compiti aperti 
della dinamica sociale. 

PROPOSTA EDUCATIVA 3/10PROPOSTA EDUCATIVA 3/10



1514

Nel momento in cui l’uomo postmoderno 
ha sottoposto l’appartenenza all’autore-
alizzazione ha perso di interesse per la 
legge, la considera più nel suo aspetto di 
limite alla propria crescita. La stessa pro-
spettiva fenomenologico-esistenziale che 
recupera il valore dell’esistente, dell’es-
serci così come si presenta al mondo vede 
nella norma un’imposizione che interferi-
sce con l’integrità stessa dell’esistente. 
Rimane problematico per l’uomo di oggi 

il senso del 
dover essere. 
È necessario 
una rilettura 
di ogni do-
ver essere in 
modo che non 
sia percepito 
come esterno, 
ma interno. Il 
dover essere 
che accetta il 
postmoderno 
è quello che 
percepisce in-
scritto nella 
propria cre-
scita e nei le-
gami affettivi 
significativi e 
valutati positi-
vi. L’uomo ac-
cetta il limite 

non da un super-io esterno, interiorizzato 
delle norme della società, ma dalle leggi 
scritte nella crescita stessa del soggetto e, 
ancor più, nella legge della relazione. È la 
relazione – luogo problematico, ma inevi-
tabile della realizzazione della persona – 
la possibilità di una fondazione legittima 
della legge e del limite.
La prima azione dell’Educatore è ridurre 
le distanze. Prima di entrare in contatto 
con una persona è richiesto un cammino 
“kenotico”: andare dall’altro, mettersi a 

fianco dell’altro. È il sovrano che aspet-
ta che siano gli altri a venire da lui: l’in-
namorato (e il servo) non rimangono in 
cattedra, ma si mettono in cammino verso 
l’altro. Assistiamo ad un cambiamento di 
tendenza: mentre anni fa si poteva affer-
mare – con Paolo VI – che il mondo non 
voleva maestri, recentemente assistiamo 
ad un fenomeno nuovo: i più giovani sen-
tono il bisogno di avere accanto delle gui-
de. Le cercano, ma le accettano solo se le 
riconoscono come “capaci di accostarsi”. 
Accostarsi all’altro cambia la prospettiva 
sull’altro: solo se si è vicini si vede l’altro, 
si sente il suo corpo, il suo respiro, il suo 
ritmo e si può incontrare il suo sguardo. 
Quando ci si accosta all’altro, l’altro non 
è più folla, ma si staglia in tutta la sua 
unicità ed è possibile sperimentare quella 
relazione di “unicità” capace di arricchire 
i cuori. Il termine accostarsi, con il suo 
suggestivo richiamo corporeo al costato, 
ci dice la centralità del corpo nell’incon-
tro. Condividere l’esperienza di essere 
compagni di viaggio significa camminare 
accanto, assieme, senza l’arroganza di 
colui che precede o la dipendenza di co-
lui che segue. Il compagno di viaggio può 
anche offrire la sua guida, ma scoprendo 
assieme la strada. Prima di diventare si-
gnificativi (e autorevoli) agli occhi di una 
persona, bisogna “mangiare” molta stra-
da assieme: bisogna creare un terreno di 
reciproca conoscenza e riconoscimento. 
«Quanta strada abbiamo percorso assie-
me!», questa è la frase che suggella una 
relazione di amicizia, di compagnia, di vi-
cinanza.
L’interesse forse è l’atteggiamento che più 
di ogni altro rivela la qualità e l’intensi-
tà di un incontro. Erving Polster, uno 
psicoterapeuta della Gestalt, ha scritto 
un libro dal significativo titolo, Ogni vita 
merita un romanzo, nel quale afferma che 
la qualità terapeutica che ha trovato più 
efficace nei suoi quarant’anni di esercizio 

della psicoterapia è stata proprio l’ascol-
tare le persone con interesse, lasciandosi 
– egli afferma – affascinare da loro. Credo 
che anche per l’educatore valga questo 
suggestivo invito a lasciarsi affascinare 
dall’altro. Le qualità dell’accoglienza e 
dell’ascolto – su cui si insiste molto, e a 
ragione – perdono di valore se non anima-
te dall’interesse per l’altro. Se ti accolgo 
e ti ascolto dall’alto delle mie sicurezze, 
per darti qualcosa di me, senza pensare 
che tu puoi darmi qualcosa di significa-
tivo per me, allora l’incontro sarà sterile 
e rischierà anche di essere manipolativo. 
La cultura dell’accoglienza, dell’ascolto, 
dell’empatia deve approdare alla cultura 
dell’interesse per l’altro, e cioè alla con-
sapevolezza che l’altro, nella sua unicità, 
mi arricchisce, che incontrarlo mi aiuta 
sempre e comunque a scoprire regioni 
sconosciute del mio cuore. D’altra parte, 
è anche vero che solo chi si sente ascol-
tato con interesse ascolta a sua volta con 
interesse. Gli studi sulle motivazioni uma-
ne hanno dimostrato che uno dei bisogni 
centrali dell’esistenza è proprio sentirsi 
interessanti ed interessati. 

Quali aspetti privilegiare per ascoltare il giovane 
concreto che incontriamo?

•• Spontaneità. Il giovane di oggi dà valore 
a ciò che è spontaneo e non stima quello 
che viene fatto “per dovere”. Accogliere 
e non condannare l’istanza spontaneista 
è la sola premessa per un passo successi-
vo che, senza risuonare come squalifica 
della sua giustificazione, porti il giovane 
a distinguere tra il sentire immediato e il 
sentire – non meno genuino – connesso ad 
una decisione relativa ad un obiettivo. 

•• Apprendimento per esperienza. Nel con-
testo postmoderno il giovane percepisce 
il fare esperienza (di qualsiasi tipo) come 
uno strumento (forse l’unico) di appren-
dimento. Proposta che scardina il modello 

del contesto sociale precedente agli anni 
cinquanta – che poggiava sull’appren-
dimento per fiducia ed introiezione – e 
che mette in crisi la tradizionale visione 
illuministica che dava peso eccessivo alla 
teoria. Per il giovane apprender facen-
do esperienza è in più sinonimo di un 
apprendere “adulto”, in cui ci si espone 
in prima persona, contrapposto all’ap-
prendimento “protetto” dell’infanzia. E 
la categoria “esperienza” ha assunto un 
valore così alto da legittimare anche lo 
sbaglio più doloroso: «Lo so. Ho sbaglia-
to. Mi sono fatto male. Comunque è stata 
un’esperienza». Opportuno può risultare, 
dopo ogni racconto del giovane (sia uno 
sbaglio o un’esperienza positiva), chieder-
gli: «E da questo cosa hai imparato su di 
te, sugli altri, sulla vita?». La sua rispo-
sta lo aiuterà ad imparare dall’esperienza 
e aiuterà anche noi a comprenderlo e a 
stargli accanto.
Inoltre questa situazione richiede un’at-
tenzione costante nel creare occasioni di 
“esperienza” e di condivisione, che hanno 
maggiore valore formativo dei discorsi te-
orici o astratti e soprattutto nel costruire 
una relazione di fiducia nell’educatore 
come esperienza forte di apprendimento 
in modo che il giovane possa dire: «Mi 
fido di te. E apprendo da te senza sentirmi 
piccolo e senza bisogno di fare necessa-
riamente mie esperienze». In altre parole 
si tratta di credere che il fuoco brucia non 
per esperienza diretta, ma per fiducia. È 
ovvio che questa relazione di fiducia – che 
è essa stessa esperienza viva – si crea solo 
se l’educatore si fida del giovane, gli da 
molta fiducia, gli permette anche eventua-
li sbagli non “distruttivi”. Se si assume “il 
rischio di”, se osa osare. 

•• Bisogno di autorealizzazione, in quanto 
“realizzazione di sé”. Per il giovane au-
torealizzarsi non significa essere egoisti: 
significa raggiungere la pienezza delle 
proprie possibilità o – in altri termini – 

Prima di 

diventare 

significativi 

(e autorevoli) 

agli occhi di 

una persona, 

bisogna 

“mangiare” 

molta strada 

assieme

PROPOSTA EDUCATIVA 3/10PROPOSTA EDUCATIVA 3/10



16 17

sviluppare al massimo i doni ricevuti. È 
ovvio che c’è anche il rischio che focaliz-
zare troppo la realizzazione massima di 
se stesso comporti non vedere gli altri. Se 
valorizziamo la sua autorealizzazione, il 
giovane potrà comprendere che aprirsi 
agli altri, essere altruisti è anche auto-
realizzarsi.

A quali istanze regolative fare appello nel tempo 
della soggettività e della frantumazione?

Uno dei cambiamenti più significativi che 
si determina nel cambiamento dei con-
testi sociali riguarda l’istanza regolativa, 
che può essere affidata all’esterno (la co-
munità) o all’interno (autoregolazione). 
Nella prima situazione si chiede alle sog-
gettività di interiorizzare le regole (conte-
sto “simbiotico”), nella seconda invece si 
punta sulla fiducia nell’organismo e sulla 
possibilità di ridiscutere e riscrivere le re-
gole (contesti della soggettività e del nar-
cisismo). Questo secondo itinerario, che 
riguarda il nostro contesto, deve far fron-
te a domande terribilmente serie: quanto 
tempo è necessario per scoprire le regole? 
Per imparare che il fuoco brucia è proprio 
necessario bruciare il proprio o l’altrui 
dito? E ancora: come mettere assieme le 
diverse regole? Le regole rimandano ad 
un’appartenenza: dall’appartenenza rice-
vono significato e funzione. 
In questa cornice, trasgredire alle regole 
è soprattutto richiamo al grande assente 
dei contesti della soggettività e della fran-
tumazione: il volto dell’altro. 
Di esso, qualcuno ha invocato in modo 
suggestivo il ritorno («Tornino i volti»), 
per indicare quali percorsi si aprono oggi 
alla creatività e al mestiere di umani. La 
soggettività ascoltata fino in fondo, non 
rifiutata, né squalificata, si apre alla re-
lazione. La relazione diventa la grande 
sfida del contesto della soggettività e della 
frantumazione. La relazione come con-

tenimento e raccoglimento della frantu-
mazione; come innata esigenza della sog-
gettività: sua origine e suo approdo. Non 
però una relazione determinata dalla 
spada di Damocle del pericolo o dall’illu-
sione della simbiosi, ma una relazione fra 
soggetti che mantengono chiare le proprie 
diversità. Ogni altro per rimanere “altro” 
(da me!) deve essere accolto come un “ol-
tre”, un “al di là” della mia patria.
L’educazione richiede una nuova cultu-
ra della relazione. Il giovane che cresce 
esige che si impari una nuova lingua, 
perché non comprende la nostra. Sem-
bra un peso. Ma ogni volta che ci si apre 
al confronto con un’ altra grammatica, 
con stupore e rispetto, accade che non 
solo si scoprono mondi nuovi, ma si ri-
torna a guardare con occhi nuovi il pro-
prio mondo. 
Nella condizione umana è inscritta la ri-
scoperta di se stessi di fronte alla diversi-
tà. Per ritornare a tessere la trama mai 
compiuta della trasmissione educativa, per 
riscrivere le regole della soggettività-in-re-
lazione e della relazione-tra-soggettività è 
necessario percorrere dei sentieri inediti. 
La ripetizione di modelli di relazione, vali-
di in passato e garanti di successi formativi, 
oggi genera solo incomunicabilità e incom-
prensione. 
Educarsi alla relazione significa operare 
un radicale cambiamento nei riguardi dei 
paradigmi e dei processi normativi. Il luo-
go in cui essi risiedono e si esplicano non 
è la soggettività, bensì la “soggettività-in-
relazione”. La relazione come luogo pri-
vilegiato dell’istanza regolativa diventa la 
nuova epistemologia del contesto odierno. 
Dentro questo spazio travagliato si apro-
no percorsi di convivenza che rendono 
possibile comporre in una tensione creati-
va l’attenzione e i diritti della soggettività 
e della comunità: 

•• Educarsi alla conflittualità calda. Se il 
riconoscimento dell’altro è sempre terre-

no di lotta, è necessario entrare nella pro-
spettiva di un’educazione alla inevitabilità 
del conflitto e alle modalità relazionali di 
elaborarlo. Una conflittualità esplicita e 
non distruttiva che, nel rispetto di se stes-
so e dell’altro sia vissuta come passaggio 
obbligatorio per il nuovo, permette l’emer-
gere dell’inedito orizzonte della relazione. 
Questo significa guardare all’aggressività 
come energia dolorosa e feconda quando 
è vissuta dentro il legame e dentro il rico-
noscimento.

•• Ripensare il senso di colpa, colpa intesa 
come rimando al debito della responsabi-
lità e del senso dell’altro. Potremmo para-
frasare così un detto ebraico: «Se non sei 
tu a prenderti cura di te, chi vuoi che lo 
faccia? Ma se ti prendi cura solo di te stes-
so, come gusterai il segreto della vita?»

•• Educare alla tradizione come memoria 
amorosa. È stato scritto che educare i figli 
al futuro, oggi sempre più imprevedibile 
ed incerto, significa amarli in modo sano e 
creativo così da lasciare memoria e segno 
di questo amore nel loro corpo. Se la tra-
dizione e l’appartenenza diventano “cor-
po amato’ non verrà a mancare la forza 
di mostrare il proprio volto e il coraggio di 
vedere il volto dell’altro... 

•• Educare alla ragione. Per sostenere la 
tensione del confronto senza ricadere nel-
la violenza e nella fuga è necessario es-
sere abituati a fidarsi del pensiero, delle 
sue potenzialità espressive, comunicati-
ve, persuasive e difensive. La ragione è da 
interpretare quale possibilità di recupero 
di ogni differenza, anche quella percepita 
come polarità contrapposta. Educare alla 
ragione significa addestrarsi al rigore del 
dialogo in quanto esperienza che rende 
più umani: dialogo come incontro e non 
come monologo a due, attraverso la capa-
cità di assumere il punto di vista dell’altro; 
dialogo come genuina tensione di ricerca 
della soluzione migliore e non strumento 
di vittoria del sé. 

•• Educarsi alla bellezza. Il fascino insop-
primibile della bellezza, al quale nessuno 
si può a lungo sottrarre e che perma-
ne nonostante molteplicità di forme e di 
sensibilità, apre alla logica della gratuità, 
della poesia, della musica. La bellezza 
è il varco che rende possibile i sentieri 
dell’incontro e della condivisione al di là 
di appartenenze e di frontiere, fascino che 
rimanda ad una patria comune, inafferra-
bile certo, ma che si profila ancora una 
volta come possibile progetto di un essere 
insieme vissuto nella declinazione umile e 
aperta della compagnia. 

In conclusione, come trovare una via per 
l’esperienza educativa oggi?

La caduta degli dei e dello zoccolo duro 
dell’oggettività richiede, come conditio 
sine qua non di ogni interazione e comu-
nicazione, il collocarsi in un contesto di 
genuina simmetria. Esigenza questa così 
radicale che si incunea come centrale e 
decisiva anche nelle situazioni di comple-
mentarità condivisa (l’asimmetria forma-
tiva o terapeutica). Il dialogo “educativo” 
nella postmodernità deve superare il me-
todo sofista e persino quello maieutico 
(ancora legati ad un modello fondato sulla 
contrapposizione tra “chi sa” e “chi non 
sa”), per diventare sempre più “invenzio-
ne di strade”, dove chi si prende cura della 
crescita dell’altro è disponibile a perdere il 
valore che propone per riscoprirlo con gli 
occhi, il ritmo, il linguaggio dell’altro. Un 
dialogo, quindi, nel quale i due partners, 
nel rispetto dei diversi ruoli e nella logica 
della circolarità, si ritrovino in una con-
dizione paritaria di fronte al reale e alla 
chiamata che da esso risuona. 
Il luogo del dialogo è la soggettività pro-
pria ed altrui. Su un primo versante, 
si parte dal prendere coscienza che la 
soggettività, mentre produce una pro-
pria personale visione del mondo e un 

PROPOSTA EDUCATIVA 3/10PROPOSTA EDUCATIVA 3/10



1918

Rilke R.M. (1980), Lettere a un giovane poeta, in Id., 
Lettere a un giovane poeta. Lettere a una giovane si-
gnora. Su Dio, Adelphi, Milano.

Bibliografia

proprio sistema di significati, non cono-
sce se stessa se non parzialmente. Tale 
insopprimibile parzialità può aprirsi alla 
soggettività altrui per definire la propria, 
confrontarla e arricchirla. Su un secondo 
versante, ci si muove dal riconoscimento 
dell’altro come portatore di un’esperienza 
del mondo che, anche se diversa, ha una 
propria legittimità. Non condividere la 
prospettiva altrui non esclude né il rispet-
to né la possibilità di apprendere da un 
mondo “altro”. Infine, sembra che abbia 
un senso pensare che, in qualche modo, 
anche nelle situazioni di maggiore con-
trapposizione, esistono nessi e rimandi 
tra il mondo dell’altro e il mio Il percor-
so comunicativo sembra facilitato se ci si 
presenta all’altro come portatori di un’e-
sperienza, di vissuti decisamente sogget-
tivi, e ci si mostra comunque consapevoli 
che nessuno ha piena conoscenza della 
propria interiorità. Il senso di un dialogo 
potrebbe, quindi, configurarsi così: ti pre-
sento quanto ho percepito, quanto ho spe-
rimentato, il mio punto di vista, sapendo 
che anche del mio mondo non ho cono-
scenza assoluta o totale trasparenza. Sul 
versante speculare di questo itinerario si 
situa l’empatia, atteggiamento chiave di 
ogni ascolto autentico, nel quale si cerca 
di comprendere la soggettività altrui (cosa 
dice, cosa sperimenta, quale è il suo punto 
di vista).
Perché un dialogo diventi “evento”, in-
contro umano significativo e rigenera-
tore, i partners devono lasciare progres-
sivamente la loro terra ed entrare nella 
terra di nessuno (il luogo della Zwischen-
heit buberiana), che va calpestata a piedi 
nudi, senza i calzari del potere e della se-
duzione, della dipendenza e dell’accusa: 
scopriranno e inventeranno così l’unica 
terra in cui finalmente può accadere la 
fusione degli orizzonti – orizzonte inedi-
to, non prevedibile prima dell’interazione, 
e che non è di competenza di nessuno dei 

due partners, ma a tutti e due appartiene, 
perché conquistato in un conflitto in cui, 
paradossalmente, entrambi sono vincitori 
perché entrambi vinti dal logos.

In sintesi...

Ogni contesto sociale presenta, con ur-
genza, compiti aperti. Si assumono con fi-
ducia e speranza se ci si ricorda di quanto 
ha scritto Rainer M. Rilke (1980, p. 55): 
«Il futuro è dentro di noi, dimora in noi, 
prima che accada». Ascoltiamone la mu-
sica, perché questo tempo di soggettività e 
di frammentazione si trasfiguri in tempo 
dell’incontro, della creatività e della bel-
lezza.

Aluisi Tosolini

Cambiamenti strutturali e crisi del modello 
educativo dello Stato nazionale

iviamo in una società che mette in 
crisi, de facto, il modello educativo 
(trasmissivo, parcellizzante, con-

tenutistico, etnocentrico, monocultura-
le) al quale ci siamo affidati fino ad oggi, 
sostanzialmente focalizzato sulla “pro-
duzione” (a scuola e nelle altre agenzie 
educative, formali e informali) di cittadini 
legati a uno specifico territorio nazionale, 
a un determinato ethnos, a una lingua, a 
una cultura, a una religione. Tale modello 
è stato funzionale, per diversi secoli, alle 
esigenze di uno stato-nazione che eserci-
tava giurisdizione assoluta su uno spazio 
geopolitico allo scopo di disciplinarne e 
controllarne la popolazione. Questo spa-
zio è stato costantemente minacciato da 
forze politiche esterne, attraversato da 
flussi economici internazionali, messo in 
discussione da ondate culturali globaliz-
zanti, sollecitato da energie interne non 
del tutto disciplinate, ma lo stato ha sem-
pre saputo mantenere una presa salda 
sulla vita dei suoi cittadini. È anche stato 
abile, in alcuni momenti, a porsi come ga-
rante di equilibri tra tensioni differenti e/o 

contrapposte (per esempio in quello che 
conosciamo come ciclo keynesiano, ossia 
con funzione di mediatore tra capitale e 
lavoro). Spesso per raggiungere i propri 
scopi non ha esitato ad aizzare lo spettro 
della paura, dell’incertezza, della vulnera-
bilità, che, come afferma Bauman, sono 
la «chiave dell’efficacia del potere»1, ga-
rantendo protezione da forze soverchian-
ti (reali o sapientemente inventate). Eb-
bene, negli ultimi trent’anni, soprattutto 
dopo il crollo del Muro di Berlino, questo 
modello è stato messo in discussione dalla 
potenza di alcune forze che hanno diffuso 
paure ben più grandi di quelle preceden-
temente vissute. In particolare il mercato 
sembra aver rotto il patto keynesiano, evi-
denziando la vulnerabilità di milioni di es-
seri umani lacerati dal dilemma se cadere 
nel pozzo della disoccupazione e dell’e-

1 «Perché la presa delle potenze terrene regga, i loro oggetti 
devono essere resi, e mantenuti, vulnerabili e insicuri. […] Le 
potenze terrene che si alimentano delle insicurezze intrinseche 
all’esistenza umana dedicano le loro fatiche a creare minacce da 
cui promettere poi di proteggere gli uomini. E quanto più riescono 
nella loro opera creativa, tanto maggiore e più intensa diviene la 
richiesta di protezione da parte degli altri. […] La vulnerabilità e 
l’incertezza umana sono la prima raison d’être di ogni potere 
politico; e ogni potere politico deve provvedere a rinnovare rego-
larmente le sue credenziali» (Bauman, 2007, pp. 60ss).

Strade percorse e sentieri da tracciare per un
RINNOVATO IMPEGNO EDUCATIVO

V

PROPOSTA EDUCATIVA 3/10PROPOSTA EDUCATIVA 3/10

R&M/2




