
PROPOSTA EDUCATIVA 3/0540

Un nuovo mondo è possibile
NODI E SCENARI

ue fatti di ordine bellico, uno
reale, l’altro immaginario, desun-
ti dalla cronaca e dal dibattito

culturale, introducono al primo orizzon-
te: la paura degli attentati terroristici e il
film Guerra dei mondi (2005) di Steven
Spielberg. Nella storia del cinema il suc-
cesso della fantascienza  è dovuto alla
capacità di esprimere le tensioni cultura-
li e sociali dell’epoca, di rispecchiare i
sentimenti diffusi ma anche di determi-
nare l’ideologia di un periodo. Il film si
rapporta con l’“economia della paura” e
del sospetto o, meglio, della “cronicità”
del terrorismo che domina ormai nel
mondo, in particolare negli Usa, più
degli alieni o degli extraterrestri. Il regi-
sta, ispirandosi a un celebre romanzo
inglese, riproduce psicosi, isterie, ideali-
smi e smanie di interventismo del suo
Paese come di tutto l’Occidente. Nel film
si rintraccia anche una riscoperta della
paternità come della famiglia, dell’istitu-
zione e della Patria. Il percorso del pro-
tagonista dimostra, infatti, che si diventa
padre quando ci si prende cura degli
altri, si ragiona, si sopporta, si lotta e si
rischia persino di morire. Quando si
impara, insomma, a non vivere e a non
morire invano. Assecondando la tradi-
zione del cinema americano classico,

Spielberg ricrea l’elemento “restaurati-
vo” delle priorità morali tracciando uno
sviluppo narrativo con la riscoperta del
sentimento e della relazione interperso-
nale nonché della difesa del più debole
(figli). Ma quale idea di “nuovo” o quale
progetto di futuro c’è in tale orizzonte?
Pur collocandosi tra realtà e immagina-
zione, tra eventi politici e comunicazione
mediatica, questo orizzonte riguarda
solo quello più arcaico della paura o della
fine di “un mondo” ovvero un’apocalisse
tutta laicista, catastrofista quanto fitti-
zia? Non c’è il rischio che la paura sia
diretta proprio verso il “nuovo”? Ovvero
che esista una tentazione di misoneismo,
di chiusura, di arroccamento non evan-
gelico e anticonciliare? Di rifiuto del
nuovo, perlomeno di un suo addomesti-
camento che porta poi al fenomeno dei
“teocon” e di una Chiesa troppo legata al
potere politico? 
Il nuovo tra paura e rischio

Il terrorismo internazionale sta provo-
cando un dibattito inedito. Nella sua
novità apparentemente imprevedibile,
perché legato a una crisi endogena
all’Occidente, il fenomeno è frutto para-
dossale di una società interculturale che

LUOGHI Elio Girlanda

D



PROPOSTA EDUCATIVA 3/05 41

si dice integrata. A catena si producono
altre riflessioni su multiculturalismo, tol-
leranza, coesistenza di religioni e fedi.
Fino al cosiddetto scontro di civiltà.
Anche qui sembra esserci il “nuovo” o il
“già visto”, nel senso di un “donchisciot-
tismo cognitivo” secondo cui vediamo e
riconosciamo solo ciò che già pensiamo,
non pensando mai a ciò che vediamo
effettivamente. Ecco un primo nodo edu-
cativo: come riconoscere o discernere il
“nuovo che avanza”?
L’immaginario sociale e quello artistico
sono sempre più attratti da sfide e rispo-
ste al nuovo, che però restano ambigue.
Esse discendono dalla condizione di un
nuovo inteso in tutte le diverse accezioni,
in quanto mutageno, cangiante quanto
ambivalente. Per esempio, la caduta del
Muro di Berlino ha aperto lo spazio geo-
politico, dando inizio all’“età dei crolli”,
mentre l’attentato alle Twin Towers ha
chiuso quello stesso spazio producendo
una reazione claustrofobica, in uno
schema simmetrico dei due eventi. Là,
macerie ricercate e vendute; qua, mace-
rie e rovine occultate e rimosse. Scrive
Belpoliti: «Il tono è dato da una strana
mescolanza di apocalisse e utopia, di raf-
figurazione di un paesaggio costellato da
rovine e macerie e un nuovo spazio
sociale e individuale determinato invece
dalla promessa di una nuova palingenesi.
La coppia apocalisse/utopia sarebbe il
segno sotto cui s’iscrivono le opere arti-
stiche, letterarie e cinematografiche del
decennio: in un mondo di rovine, si aggi-
rano i nuovi “uomini” forniti di strabi-
lianti tecnologie che recano con sé qual-
che sorriso “barbaro”; come se, per sor-
gere, il “nuovo” avesse bisogno di abbat-
tere l’“antico”, ma soprattutto la rovina
fosse la necessaria condizione estetica
del post human».
È difficile descrivere in modo netto que-
ste realtà o idee ma anche paure o fanta-
sie. Nota l’americana Sontag: «Viviamo

sotto la minaccia continua di due pro-
spettive egualmente spaventose, anche
se apparentemente opposte: la banalità
ininterrotta, senza fine o senza interru-
zioni di sorta - non esistono luoghi o
spazi sottratti a essa - e un terrore incon-
cepibile, nel senso che non può essere
pensato, che arriva imprevisto». Allora
la tentazione può essere di ignorare gli
eventi catastrofici, come osserva Primo
Levi, in quanto mezzo più naturale e
sicuro per non precipitare nell’abisso del-
l’angoscia, della confusione e della follia,
quindi rimuoverli piuttosto che prender-
ne coscienza per poi elaborare. E rina-
sce, forte, una visione apocalittica in
senso distruttivo. Il francese Serge
Moscovici, uno dei padri dell’ecologismo,
precisa sull’ecosistema: «Circondata da
iceberg tecnocratici, la cui parte som-
mersa trabocca di segreti militari o eco-
nomici, la Terra è diventata un Titanic
cosmico, carico di energie malefiche,
nucleari o biologiche. E nessuno può
ritrovare in sé l’energia benefica del
senso della natura, se questa passione
non affiora di nuovo alla sua coscienza».
A tutto ciò possono corrispondere “pic-
cole apocalissi”, psichiche e  personaliz-
zate per il singolo individuo, magari lega-
te alla crisi economica, alla confusione
dei valori, all’assenza della politica o alla
sua corruttibilità costante. 
Paradossalmente il “nuovo” come paro-
la, al centro di un dibattito da cui siamo
sommersi con definizioni e nomi nuovi,
su temi multiprismatici e multidisciplina-
ri, sembra valere da solo come risposta
rassicurativa o facile prefigurazione di
altri paradigmi. Quali? Per esempio, la
globalizzazione e il postumano. Infatti,
la nostra epoca sta riportando in primo
piano e radicalmente la questione dell’i-
dentità e del soggetto. L’arte o la scienza
e la medicina (dall’ingegneria genetica
alle biotecnologie, con promesse di felici-
tà non illusoria), cosiddette postumane,



PROPOSTA EDUCATIVA 3/0542

stanno rimettendo in gioco, rispetto al
“crollo” di valori e regimi, proprio l’iden-
tità. Come quella del corpo, in quanto
limite o confine biologico, quindi con uno
scenario di cambiamento continuo o di
identità cangiante rispetto a stasi e
immobilismi del passato. Ecco il fascino,
soprattutto presso i più giovani, per un’i-
dentità mutante, “liquida” (Bauman),
nomade. In particolare, nell’arte dove il
postumano, non solo fantascientifico,
come “disidentificazione” (Belpoliti)
diventa trasmigrazione verso altre forme
o espressioni in cui il genere sessuale e la
forma non definiscono più l’essere
umano, la sua singolarità o appartenen-
za. Questo è un fatto, e insieme una forte
provocazione culturale, antropologica e
sociopolitica. Da qui una domanda edu-
cativa: occorre guardare al nuovo come
vera trasformazione o semplice riadatta-
mento? Ripensare e riprogettare vuol
dire rimodulare da zero un metodo,

un’attenzione, tutti completamente da
rinnovare, o magari semplicemente ispi-
rarsi a modelli forti già dati? Come per il
grande interesse verso testimoni o mae-
stri del passato (la pubblicità con
Gandhi, Mandela o Einstein).
Anche perché, di fronte alla condizione
postumana, dell’individuo metà umano e
metà macchina (cyborg), può mutare la
stessa condizione del Soggetto. Citato da
Belpoliti, a proposito di estetica che si fa
etica, il critico d’arte Jeffrey Deitch
dichiara: «Muta l’idea stessa di Io. Si
avverte la sensazione che ognuno possa
facilmente costruire il nuovo cui anela,
libero dalle coercizioni del proprio passa-
to e del proprio Io». Reinventare se stes-
si diventa un fatto comune. I progressi
tecnologici ci costringono a sviluppare
un nuovo codice etico, altre strutture
morali che indicheranno, scrive ancora
Deitch, a ogni individuo come compor-
tarsi di fronte alle scelte enormemente

importanti che dovrà
operare in termini di
alienazione genetica e
di ampliamento compu-
terizzato (come l’orec-
chio o l’occhio bionico)
delle facoltà cerebrali.
«Dovremo prendere
decisioni non solo
riguardo a che cosa
sembra bene; ma su
cosa è bene e su cosa è
male rispetto alla
ristrutturazione della
mente e del corpo».
Ecco emergere una cul-
tura artistica, ma non
solo, che ripropone
sempre più i concetti
dell’ibrido, della fine
dell’antropocentrismo e
dei dualismi (l’uomo
come soggetto autorife-
rito e frutto di coppie di



PROPOSTA EDUCATIVA 3/05 43

opposti), dell’uomo-macchina. Sono temi
che si riflettono sulle pratiche giovanili
del piercing, del tatuaggio, della trasfor-
mazione e manipolazione fisica, tutte
idee di una diversità esperita.
Paradigma antropologico

Roberto Marchesini traccia il profilo di
un paradigma, dove l’uomo non è più
considerato come essere compiuto, puro,
perfetto, lasciando il posto a un’immagi-
ne “plurale”, frutto ibrido dell’evoluzio-
ne, mescolato con gli animali e i suoi
strumenti, primo fra tutti la macchina.
L’alterità animale, la “teriosfera”, e l’al-
terità tecnologica, la “tecnosfera”, diven-
tano la «nuova carne dell’uomo in grado
di modificare profondamente la perfor-
mità della nostra specie». Non si dimen-
tichi che la nostra epoca di globalizzazio-
ne è caratterizzata dalla velocità (iper-
rapidità) degli scambi (merci, persone,
informazioni), in un mondo di passaggi e
circolazione dove i nuovi luoghi o non-
luoghi (spazi del troppo pieno, spazi del-
l’eccesso e del “vuoto”, spesso notturni)
non hanno più lo scopo di creare identi-
tà, produrre spazi per la vita stanziale,
bensì consumo rapido (fine del genius
loci, dice Marc Augé). Non ci sono più
“rovine” (contro la fine della storia in un
problematico rapporto con il passato) ma
macerie, appunto, di cui liberarci. Questo
fa sì che oggi, suggerisce Belpoliti, non si
vada più dal passato al futuro transitan-
do per il presente, bensì ci si muova “di
incidente in incidente”: viviamo nel rac-
conto del disastro (i tg): dall’accelerazio-
ne della storia all’accelerazione della
realtà stessa. Una sorta di apocalisse
laica come lettura del presente. Allo stes-
so tempo, però, i cambiamenti possono
essere visti come potenzialità. 
Il nodo della globalizzazione con le sue
ricadute filosofiche e pedagogiche, tra
pensiero unico e domanda di governance,

è centrale. Ma due fattori di criticità ci
interrogano:il primato dell’economia e la
crisi della politica rappresentativa, con
l’attenzione rivolta al mercato e non più
alla cittadinanza, rischiano di chiudere il
tutto in un circolo vizioso tra paura e di-
sagio sociale. Per uscirne, il sociologo
tedesco Ulrich Beck abbandona la paro-
la globalizzazione a favore di “cosmopo-
litismo” (mondializzazione) perché
descrive in modo più efficace il contesto
di reale interdipendenza in cui viviamo
con le sue opportunità (consumi e stili di
vita) e i suoi rischi (terrorismo). Il
cosmopolitismo ci spinge a considerare
gli altri positivamente, aggiunge Beck,
senza tuttavia annullare le differenze.
La Londra sotto minaccia continua di
attentati, dopo i fatti di luglio, si sforza di
integrare ma non pretende di assimilare.
Accetta i conflitti e cerca di risolverli. Ed
è così forte da accogliere i suoi stessi
nemici. Dichiara il filosofo John Gray,
consulente di Blair: «Il terrorismo non
viene da fuori. Fa parte della società in
cui viviamo». La paura anche quotidia-
na, privata  (l’angoscia de La guerra dei
mondi con un pover’uomo in fuga con i
figli), tra insicurezza e fondamentalismi
(patriottismi e paranoie), produce terro-
rismo o guerra “umanitaria”. La crisi
della democrazia produce una “civiltà
degli scontri” più che uno “scontro di
civiltà” (Appadurai). Ma il multiculturali-
smo e l’intercultura possono andare oltre
l’accoglienza e l’integrazione, laddove,
cioè, la diversità diventa una risorsa? 
Un altro dato di cui prendere coscienza è
la società post-industriale e metropolita-
na, segnata dall’economia della cono-
scenza e da un forte bisogno di produzio-
ni innovative (culturali e creative). Oltre
al fatto che il 50% della popolazione oggi,
ma il 75% tra qualche anno, vive in città
ovvero il progressivo invecchiamento
della popolazione (un europeo su 3 ha
ormai più di 60 anni), insieme all’incer-



PROPOSTA EDUCATIVA 3/0544

tezza del lavoro e la fine del corporativi-
smo moderno, legato alla sicurezza
sociale, verso il “workfare” che va dai
nuovi poveri alle forme di precariato.
Tutto ciò ha conseguenze sociali, globali
e insieme individuali, psicologiche,
microstoriche, relative, per esempio,
all’esperienza centrale o nodale del
“tempo”, soprattutto nei più giovani.
Ecco lo scenario della nuova temporali-
tà, del tempo labirintico, “fuori di sesto”,
come dell’identità liquida in una società
disaggregante. Nonché un rinnovato elo-
gio del presente, dell’istante fuori dal

tempo, che può
essere anche
prodotto dalla
fede come da
una posizione
laica. Come indi-
ca Sozzi, stiamo
passando dal
Discorso della
Montagna a S.
Agostino, dal
tempo come
volontà di cam-
biare, di un pen-
sare al dopo,
all’estasi dell’at-
timo per dare più
spessore e valore
al nostro tempo
quotidiano. Il
presente è sem-
pre più vissuto in
termini estatici,

contro ogni tipo di rapporto con le gene-
razioni passate. Ma siamo davvero alla
fine del conflitto tradizionale fra le gene-
razioni? O sarà necessario un nuovo
patto?
E se paura, fuga dalla responsabilità e
solitudine diventano le coordinate a livel-
lo personale e intergenerazionale fino
all’indifferenza o alla paranoia, se si
riscontra anche una sclerosi delle agen-

zie educative (Stato, partito, famiglia,
scuola, parrocchia), in crisi di identità
territoriale e di autorevolezza valoriale,
per la trasformazione radicale dei non-
luoghi educativi verso fortezze in rovina,
come nel romanzo di Scurati sulla scuo-
la, Il sopravvissuto, se c’è una crisi della
politica partecipativa, come convivere
con la conflittualità permanente?
Sapendo peraltro che negli adulti c’è la
percezione di un futuro stereotipato?
Come lavorare con una nozione di “non-
tempo” che si descrive non più in quanto
progressione razionale e commensurabi-
le ma come tempo ricorsivo, soggetto a
forme rituali di predizione? Ovvero come
recuperare in qualche modo la percezio-
ne del tempo che si aveva nelle culture
orali, in cui il ritorno del tempo dava al
futuro la riattualizzazione del passato,
piuttosto che di presente ossessivo e sot-
toposto a una coazione a ripetere?
Nuovi immaginari  

L’immaginario collettivo e quello indivi-
duale sono ormai completamente e irri-
mediabilmente “gestiti” da una mediatiz-
zazione del mondo come della vita (cfr. il
film The Truman Show) e da un nuovo
fenomeno pervasivo: il “giovanimento”
(Agostinelli). È una risposta, questa,
creata principalmente dal mercato poiché
è la società dei consumi che rilancia la
categoria di giovane come qualità dell’es-
sere piuttosto che come condizione ana-
grafica. Il giovanimento mette in atto una
sorta di “addomesticamento del cambia-
mento”, cioè qualsiasi pratica culturale
contemporanea, per quanto transitoria e
marginale, non può sfuggire a un’istanta-
nea assimilazione e a un riciclaggio da
parte dei media dominanti: mercificazio-
ne, spettacolarizzazione della merce, nor-
malizzazione ricorsiva del desiderio nei
programmi televisivi come i reality, con-
sumismo dei sentimenti e non solo nei più

IL PRESENTE È

SEMPRE PIÙ

VISSUTO IN

TERMINI

ESTATICI,

CONTRO OGNI

TIPO DI

RAPPORTO

CON LE

GENERAZIONI

DEL PASSATO



PROPOSTA EDUCATIVA 3/05 45

giovani. Persino certe situazioni di conte-
stazione tendono all’autoconservazione
della propria qualità di vita - spesso a sca-
pito di altre - cioè all’allungamento della
propria età, alla permanenza più a lungo
possibile nella gioventù. È proprio questa
la contraddizione del giovanimento:
anche i processi critici non sfuggono al
proprio contesto, non sfuggono al merca-
to. Il giovanimento è quindi una condizio-
ne diffusa di ansia da prestazione e desi-
derio d’altrove.
Si arriva, così, a una spettacolarizzazio-
ne del limite come del suo superamento
(paura, violenza, dolore, decadimento
fisico, vecchiaia, morte) piuttosto che a
una sua accettazione ed elaborazione,
alla ricerca ossessiva di nuovi orizzonti
di “felicità” possibile, “qui e ora” e dell’e-
terna giovinezza. Se da una parte, si
compie il “delitto perfetto” dell’immagine
sulla realtà e dell’illusione (simulacro)
sulla vita, dall’altra, le nuove tecnologie
di Rete stanno cambiando radicalmente
la stessa società: verso un economicismo
e un consumismo totalizzanti (dei beni
come dei valori) che promettono “benes-
sere, longevità e felicità” tra presunzione
d’immortalità e nuovo welfare. I giovani
guardano alle nuove tecnologie, sempre
più personalizzate e maneggevoli, per
soddisfare passioni e desideri come “un
paradigma della libertà di avere e di
conoscere” (Sondaggio SWG-Nòva24,
“Il Sole 24 Ore, 8 dicembre 2005).
«Il ruolo della fantasia», scrive la Sontag,
«servita in razioni abbondanti dalle arti
popolari, permette ai più di tener testa ai
due spettri prima citati: sollevarci dall’in-
sopportabile monotonia e distrarci dalle
paure - attuali o future - con una fuga
nell’esotismo di situazioni pericolose
risolte lietamente all’ultimo minuto.
Un’altra cosa che può fare è normaliz-
zare ciò che è psicologicamente insop-
portabile, assuefandoci così ad esso. Nel
primo caso la fantasia abbellisce il

mondo, nel secondo lo neutralizza».
Ecco i film di fantascienza, il cui conte-
nuto non è la scienza in sé e per sé, ma il
disastro e la sua estetica: il disastro ha un
grande vantaggio: libera l’individuo da
obblighi normali e ci porta ad essere sol-
tanto spettatori: “guardiamo”. Il tutto
come emblema di una “reazione inade-
guata” di fronte al terrore. Quale funzio-
ne può assumere allora la fantasia, l’im-
maginario degli individui e dei gruppi o
delle comunità, anche nella pratica edu-
cativa, per promuovere una nuova com-
prensione degli eventi e delle relazioni?
L’ ambivalenza dell’immaginario vede la
riaffermazione della fantasia da un lato,
come aiuto, sostegno, metodo, rispetto al
mondo mediatico (virtuale nel senso di
irreale) e, dall’altro, come una forma di
congiura contro l’esperienza reale,
soprattutto negli ambiti educativi.
Simone Weil parla del nemico principale
costituito appunto dall’immaginario,
dove non c’è contraddizione, ovvero l’ir-
realtà, il sogno, la fantasticheria. Perché
soltanto il legame con la realtà, con le sue
contraddizioni costitutive, con il suo
misto di necessità e libertà, permette una
vera pienezza di affetti e guarisce dalla
tristezza: «La perdita del contatto con la
realtà è il male, è la tristezza». Ma l’im-
maginario è una risposta identitaria
(Appadurai). E se la fantasia può neutra-
lizzare il mondo, può anche abbellirlo. E
poi: davvero l’immaginario si oppone alla
razionalità? O si può lavorare per edu-
carsi a visioni più intuitive e meno strut-
turate, dopo il cosiddetto pensiero critico?
È possibile una nuova concezione dell’Io
come capacità di ciascuno (giovane e
adulto) di reinventarsi con e per gli altri?
Da una parte, le nuove tecnologie e la
Rete, tra paure e curiosità, promettono
una “nuova felicità” relazionale e
“reale”; dall’altra, nei più giovani domi-
nano modelli “irreali” dell’immaginario
mediatico (la tv, centro del nuovo imma-



PROPOSTA EDUCATIVA 3/0546

ginario) con il trionfo di una (falsa) vita
vissuta da “iperspettatori-voyeur”
soprattutto davanti al reality, anche
estremo come l’inglese Polvere alla polve-
re sulla decomposizione di un cadavere.
Quali sono le conseguenze educative? Si
pensi all’identità che slitta verso la flessi-
bilità e la reversibilità dell’esperienza sia
nei giovani che negli adulti (i film Sliding
Doors o Melinda & Melinda). Ormai
viviamo in un mondo fatto solo di imma-
gini e suoni che isolano, di assenza di
relazioni, di obbligo di libertà di consu-
mare, di sorrisi falsi, di un tempo scandi-
to dai palinsesti televisivi, di un “ricono-
scere” che si sostituisce al “conoscere” e
ci illudiamo di sfuggire alla pesantezza
come limite, al corpo reale: il panico
suscitato dalla “mucca pazza” o dell’in-
fluenza aviaria ha rivelato quanto siamo
«incapaci di sopportare l’idea di non
avere il controllo totale della nostra salu-
te» (La Porta). Non spariscono solo le
rughe o le lucciole ma i segni del diveni-
re, con un desiderio di rinvio definitivo
della morte, con l’ossessione di rimanere
giovani (l’ossessione della dieta, dice
Bauman, è sostituto dell’ossessione
devastante della morte, l’esigenza di
avere qualcosa su cui poter intervenire),
con l’aspirazione all’immortalità dell’im-
maginario popolare e mediatico.
Scompare anche l’esperienza lentamen-
te acquisita che non conferisce più a chi
la possiede alcuna autorità. Anzi, troppa
esperienza accumulata può risultare
controproducente perché può rendere
più difficile capire il nuovo tipo di realtà
che si ha di fronte, rende meno flessibili
ovvero meno adatti alla modalità attuale
della competizione. Meglio rimanere
“informi” per avere successo in società,
scrive La Porta: il romanzo di formazio-
ne (ovvero la funzione pedagogica della
letteratura) è divenuto obsoleto.
Insomma, il “reale” si definisce proprio
come ciò su cui non si può intervenire.

La “flessibilità”, portata all’esasperazio-
ne anche nel campo dei sentimenti, con-
duce all’oblio di quel “piacere” possibile,
della condivisione di un destino. Fluidità,
instabilità, plasmabilità indefinita, attitu-
dine proteiforme: sono questi i valori-
guida oggi, la chiave del successo e del-
l’affermazione individuale nel lavoro e
nell’orizzonte sociale. Ecco allora rileva-
ta dalla filosofia novecentesca e dalla let-
teratura di fine secolo, proprio la scom-
parsa dell’esperienza.
Il punto, dice La Porta, non è rifiutare la
frammentazione in nome di una integrità
andata in pezzi, ma capire come la fles-
sibilità, richiesta dal nuovo orizzonte
come tecnica di sopravvivenza, sia
incompatibile con qualsiasi ipotesi di rac-
conto minimamente coerente della
nostra esistenza; e come dunque ci svuo-
ti lentamente di ogni affettività residua
(che si alimenta di ricordo, di legame con
il passato, di possibilità di autonarrazio-
ne), regalandoci un’illusione di reversibi-
lità assoluta (manipolabilità) delle emo-
zioni. Se l’esperienza è esposizione al
dolore, alla noia, al rischio, al tempo
morto della passività e alle conseguenze
irreversibili - ossia a tutto ciò che dà
forma e conferisce senso al vissuto - la
nostra vita quotidiana sembra averle
preferito un surrogato artificioso, una
simulazione meno vulnerabile. Siamo
immersi nell’euforia dell’interazione
controllata, della  messa in sicurezza,
dell’autoriferimento senza pathos, della
flessibilità svincolata dal caso, dall’atro-
fia dei sensi come garanzia anestetica.
L’educazione, prima fra tutti, deve
riprendere il valore prezioso dell’espe-
rienza se vuole rispondere in modo ade-
guato alle sfide o ai rischi del nuovo e
della mutabilità del Soggetto.
Su questo terreno si potrà vincere contro
le forti interferenze tra finzione e realtà,
tra immaginazione e reale: contro
l’“effetto d’irrealtà”, secondo Slavoj



PROPOSTA EDUCATIVA 3/05 47

Zizek, dell’Immaginario, del Grande
Altro (come nella trilogia filmica di
Matrix) e, allo stesso tempo, contro lo
shock della realtà, il brusco ritorno alla
realtà degli attentati terroristici. Così, si
potrà ovviare alla perdita della valenza
educativa del vero immaginario nella tra-
smissione dei saperi e delle esperienze
nel rapporto intergenerazionale, evitan-
do un trionfo del ludico ) contro l’etico e
il condiviso. Si pensi all’inizio ritardato e
drammatico dell’età adulta fino all’eter-
no adolescente in film come Elephant,
L’ultimo bacio, Tanguy, al dato che «l’ado-
lescenza è un prodotto del marketing»,
come si dice nel film americano Quasi
famosi, e lo spostamento in avanti dell’e-
tà anziana con taluni che tessono un elo-
gio dell’immaturità. Per questo forse
bisognerà ridefinire anche la condizione
dei giovani e degli adulti, ricomponendo,
per esempio, la dimensione culturale
della memoria, in una fase in cui i cam-
biamenti tecnologici modificano tanto
rapidamente la società che il trasferi-
mento di informazioni tra anziani e gio-
vani è quasi inutile per l’intrinseca obso-
lescenza dei saperi tradizionali o di poco
precedenti. Tutto ciò ha valenze cultura-
li contraddittorie e condiziona le modali-
tà produttive della società industriale
avanzata nel senso della flessibilità e
della precarietà, appunto. Scrive
Christopher Lasch: «La nostra società,
purtroppo, valuta saggezza e conoscen-
za in termini puramente strumentali,
attribuendo all’evoluzione tecnologica
un ruolo costantemente anticipatorio
rispetto alla tradizione conoscitiva, che
risulta di conseguenza non-trasferibile». 
Nuovi sogni e speranze

Il nuovo investe soprattutto i territori
etici e simbolici perché i codici di riferi-
mento morale non sono più univoci. Sul
piano religioso, la globalizzazione induce

a pensarsi piuttosto come a “una religio-
ne fra le religioni” e “una chiesa fra chie-
se”, come precisa Melloni. Sempre più ci
si muove per la ricerca di un’etica condi-
visa, al di là degli eccessi del moralismo e
del relativismo. Si pensi alla riflessione
bioetica dinanzi alle frontiere estreme
(eutanasia, clonazione, ricerca medica).
Se da una parte registriamo la fine dei
fondamentalismi simbolici e delle Grandi
Narrazioni, dall’altra nasce un “pluri-
verso” etico che
pone seriamente
la questione
della verità.
Ecco formarsi il
nodo o la novità
di una laicità da
ridefinire. Dalla
fine del dogmati-
smo alla centra-
lità dell’umano,
forse bisogna
recuperare una
“comunione plu-
rale” nella
Chiesa tra sino-
darietà e sussi-
diarietà, come
annuncia Enzo
Bianchi che
parla di un cri-
stianesimo fino-
ra inedito,
“nuovo”, con una tentazione corrente
definibile come “post-cristiano”, perché
non ha più come fondamento e ispirazio-
ne la parola di Dio contenuta nelle
Scritture. È un cristianesimo che non
vuole più essere giudicato solo essere o
meno “evangelo”, un cristianesimo che
preferisce essere declinato come “religio-
ne civile”, capace di fornire un’anima
alla società, una coesione a identità poli-
tiche, diventando così quella morale
comune che oggi sembra deducibile solo
a partire dalle religioni (verso un uso

LA NOSTRA

SOCIETÀ,

PURTROPPO,

VALUTA

SAGGEZZA E

CONOSCENZA

IN TERMINI

PURAMENTE

STRUMENTALI



PROPOSTA EDUCATIVA 3/0548

religioso della politica e un uso politico
della religione). D’altronde, se la religio-
ne appare ormai come l’unico legame
della tradizione nazionale, perché non
usarla, si sostiene? Ciò che conta ed è
determinante non è più la sequela, l’ade-
sione a Cristo, bensì il riconoscimento
della civiltà cristiana, il saperne leggere e
difendere l’eredità storica e culturale, l’e-
saltazione e la posta in rilievo dei suoi
simboli. Si potrebbe quasi dire che, come
il terrorismo ormai è un nemico interno,
endogeno all’Occidente, così oggi vivia-
mo un tempo triste perché il cristianesi-
mo appare minacciato nel suo specifico,
e minacciato non da chi lo avversa o
addirittura lo perseguita bensì, come
sovente accade nella storia, ma dai cre-
denti stessi.
Si guarda sempre di più alla capacità di
assumere il cristianesimo come identità
culturale, un’istanza religiosa nel plurali-
smo delle fedi, una possibilità di coesione
in un mondo frammentario e diviso. In
quest’ottica ci sono nuovi alleati, intellet-
tuali o politici, “vicini alla chiesa”, che
paiono divenuti quasi gli unici partner
del dialogo che i cattolici
dovrebbero tessere con i
non credenti, più affidabi-
li di quegli autentici cri-
stiani che, con faticosa e
fedele perseveranza, cer-
cano di tradurre il
Vangelo nella loro vita
quotidiana e nella compa-
gnia degli uomini. Sono i
“nuovi alleati” capaci di
convergere con visioni
cattoliche in materia di
etica, i provvidenziali
difensori dei valori e delle
tradizioni cristiane.
Ma sono loro i “nuovi”
laici? È questo il nuovo
dialogo tra Chiesa e
mondo ovvero la logica

della  lobby, del gruppo di pressione, che
rischia di offuscare la forza profetica e la
trasparenza della Chiesa nell’essere
serva del Signore? È forse questa, scrive
ancora Bianchi, la via del dialogo che la
Chiesa ha scelto come irreversibile dopo
il Concilio Vaticano II? «No. Su questa
strada il dialogo con i laici, i non cristia-
ni, diventa una debole possibilità e, di
fatto, si costruiscono nuovi muri e si
rischia il ritorno a una situazione già
conosciuta e che credevamo alle spalle
per sempre: quella della contrapposizio-
ne tra clericali e anticlericali, tra una
parte dei credenti tentati dall’arroganza
e quei non credenti che si nutrono di logi-
che laiciste. Si verificherebbe uno scon-
tro non tra ma all’interno delle grandi
religioni. Il Card. Ratzinger ha scritto
che qualora si tentasse “una teologizza-
zione della politica, allora ci sarebbe una
ideologizzazione della fede e la politica
non si desume dalla fede ma dalla ragio-
ne. In questo senso lo Stato dev’essere
uno Stato laico, profano nel senso positi-
vo”. Lo Stato deve essere laico e deve
sapere che la società civile, invece, laica

non è (difesa quindi
della libertà di
coscienza; coesisten-
za pacifica tra tutte le
componenti; laicità di
confronto, diceva
Paul Ricoeur, che lo
Stato può promuove-
re in un ruolo attivo),
in un nuovo dialogo
tra credenti e laici».
Questi, si chiede infi-
ne Bianchi, sono dis-
ponibili ad accettare
che le esperienze reli-
giose forniscano libe-
ramente un contribu-
to specifico alla socie-
tà e alla democrazia?
E i cattolici sono in



PROPOSTA EDUCATIVA 3/05 49

grado di assumere questa laicità, di non
temerla ma anzi di saperla difendere?
Ecco il rischio della religione fai-da-te (il
New Age), addirittura un cristianesimo
fai-da-te, spesso consacrato da autorità e
istituzioni o di Stato, o anche una laicità
fai-da-te. Si cerca, cioè, a tutti i costi una
“nuova” struttura morale, magari d’inte-
sa con i “nuovi” laici, non solo per deci-
dere riguardo a che cosa sembra bene,
ma su cosa è bene e su cosa è male
rispetto alle trasformazioni di mente e
corpo. Ma quale cristianesimo s’intende?
Il dialogo tra le religioni, per esempio,
iniziato dal Concilio, è stato scritto
recentemente da qualcuno, sarebbe all’o-
rigine dell’indebolimento dell’identità
occidentale, dei nostri problemi. Invece
Giuseppe Alberigo sostiene che senza il
Concilio l’Occidente sarebbe più vulne-
rabile di fronte alla nuova situazione, in
quanto esso è stato un momento di rin-
giovanimento della Chiesa e non solo  (il
titolo voluto per il suo libro sulla breve

storia del Concilio era: “Per la giovinez-
za del Cristianesimo”). Ancora torna l’i-
dea di novità (nuova teologia della pace e
del dialogo tra le grandi religioni come
relatività, identità non come appropria-
zione ma come apertura), in quanto solo
identità forti non hanno bisogno di erige-
re muri e possono avere relazioni forti
con l’altro. Ma è possibile tornare al
Concilio e ripensarlo come un ritorno
alle origini dell’Occidente per un oriz-
zonte più ampio? È possibile ritrovare
nel primo comandamento dell’amore e
nella professione di fede in Gesù il punto
comune con gli altri? E la comunità,
oggi, è tenuta in vita più dal conflitto o da
princìpi condivisi? Come riformulare
nuovi modi del dialogo interreligioso?
Quale educazione per quale fede? Il
discernimento del nuovo pone dunque,
soprattutto all’educazione in quanto
“governo del nuovo”, una serie di
domande diverse per una ricerca conti-
nua di risposte più autentiche.

Riferimenti bibliografici

Alessandro Agostinelli, La società del giovanimento, Castelvecchi, 2004
Arjun Appadurai, Modernità in polvere, Meltemi, 2001
Zygmunt Bauman, Modernità liquida, Laterza, 2003
Marco Belpoliti, Crolli, Einaudi, 2005
Filippo La Porta, L’autoreverse dell’esperienza, Bollati Boringhieri, 2004
Alberto Melloni, Chiesa madre, Chiesa matrigna, Einaudi, 2004
Roberto Marchesini, Post human, Bollati Boringhieri, 2002
Antonio Scurati, Il sopravvissuto, Rizzoli, 2005
Susan Sontag, Il dolore degli altri, Mondadori, 2004
Lionello Sozzi, Vivere nel presente, Il Mulino, 2004


