
39

Gigi Borgiani

nteriorità. Una parola che ricorre 
molto spesso nei nostri discorsi, la 
leggiamo nei nostri sussidi, nei do-

cumenti, è soprattutto una delle parole 
chiave del Progetto Formativo dell’Azio-
ne Cattolica (AC). 
Cosa ci dice questa parola? Quale deve 
essere la nostra interiorità? È possibile 
oggi l’interiorità in questo quotidiano che 
ci travolge, ci disorienta, ci ossessiona? 
Una parola che anteponiamo ad ogni no-
stro impegno, alle scelte, ai gesti che ogni 
giorno compiamo, ma che non sempre ri-
spettiamo perché le cose da fare rischia-
mo di prendere il sopravvento. 
Renè Voillaume, colui che raccolse l’i-
dea di Charles de Foucauld e diede vita 
ai Piccoli fratelli di Gesù, scrive così nel 
famoso libro Au coeur di masses (tradot-
to poi in italiano con il titolo Come loro): 
«La necessità urgente di rifare una socie-
tà su basi nuove, di riconquistare al Cri-
sto un mondo paganizzato fino all’osso 
ha cristallizzato le preoccupazioni e la 
cura della cristianità sulle attività sociali 
d’immediato rendimento e sullo sforzo di 
una carità efficiente… si ha la tendenza 
a giudicare il valore spirituale di un atto 
dal rendimento di attività sociale e di ser-

vizio del prossimo che esso è suscettibile 
di dare». 
Da queste poche righe si deduce, oggi 
come allora, il forte rischio di una sepa-
razione tra i momenti dello spirito e quel-
li dell’azione che crediamo derivi da esso 
e quello di una autosufficienza. Il rischio 
di un atteggiamento che dà per scontato 
l’aver acquisito una certa dimestichezza 
spirituale, diamo per scontato di essere 
tralci ben innestati nella vite, quasi au-
tonomi, capaci di rivoluzione religiosa e 
sociale.
Le domande poste all’inizio di questo 
breve articolo non trovano certo risposte 
facili; non le trovano in ricette o nella ri-
cerca di un metodo piuttosto che un al-
tro, nel cadenzare la vita secondo ritmi 
particolari che tentano di imitare questo 
o quell’altro – sia come persona carisma-
tica o significativa, sia come modelli de-
rivanti da qualche luogo specifico – o di 
ripetere esperienze particolari.
Certamente esistono elementi che ca-
ratterizzano l’interiorità: la preghiera, il 
silenzio,l’ascolto, il discernimento. 
Interiorità è un qualcosa che certamente 
ha bisogno di una guida, di una traccia, di 
una condivisione, ma alla base deve esser-

La scelta laicale
DELL’INTERIORITÀ

I

PROPOSTA EDUCATIVA 1-2/12

LUOGHI



40 41

tale, all’ombra del campanile, nella sede 
dell’associazione tra un convegno, una 
riunione e qualche buona azione. Qual-
cun altro(a) esprimeva la propria fede in 
modo diverso, ma pur vero; senza dubbio 
in maniera meno consueta, ma pur vera. 
«Dentro» a quella persona, al suo cuore, 
dietro a gesti semplici e di devozione c’era 
senza dubbio il pulsare della fede, il biso-
gno di avere Qualcuno in più, Qualcosa di 
più capace di dare senso alla esistenza. Mi 
venne in mente una frase di Carlo Car-
retto: «Fratelli miei ricordatevi che siete 
persone e l’amore ha bisogno di un’altra 
persona, non diventerà mai calda la vo-
stra fede, mai autentica la vostra religiosi-
tà, finché non passate dall’amare qualco-
sa all’amare Qualcuno. 
Il padre de Foucauld si è convertito il 
giorno in cui ha scoperto Cristo come 
persona, e Cristo, come persona, è accan-
to a noi per tutti i secoli nell’Eucaristia e 
noi dobbiamo ritornare a questo senso. 
Chiedetelo come grazia, so che non è fa-
cile, ma c’è qualcosa, c’è qualcosa, anche 
la devozione al Sacro Cuore…». 
Ognuno a modo proprio. Ma il fatterello 
narrato suggerisce il bisogno di andare 
al cuore dell’esistenza e di vivere il cuo-
re dell’esistenza; il bisogno di senso e di 
dare senso. Riecheggia la frase incisiva 
e solenne di Frassati, risuona una delle 
ultime esortazioni di Carretto: «Quando 
venite sulla mia tomba… chiedetemi di 
intercedere per la vostra fede…». Carret-
to, pur essendo un grande attivista (nel 
famoso Famiglia piccola chiesa scrisse: 
«Il cristianesimo è azione, non dormizio-
ne»), ricondusse sempre la sostanza della 
vita al primato di Dio, dell’Eucaristia, del 
Vangelo. Senza fede, senza vita di fede, 
senza interiorità rischiamo di essere degli 
attivisti cristiani, vuoti.
C’è ancora una frase di René Voillaume 
che mette in rilievo la cura della primaria 
relazione con il Signore: «Dovete vivere 

con Gesù come con gli uomini. Non cre-
diate che questo sia molto facile da rea-
lizzare. Vi si dirà che il Signore, padrone 
di ogni vita, è presente dappertutto e che 
potrete trovarlo più certamente nel cuore 
dei poveri che soffrono. Ed è verissimo. 
Ma ci si dimenticherà di dirvi che questi 
poveri hanno diritto di incontrare a loro 
volta in voi il volto autentico del Cristo e 
la sua parola. E ciò presuppone che voi 
lo abbiate incontrato non una sola volta, 
ma che voi lo frequentiate al punto da non 
potervi separare da lui. È questo che la 
presenza dell’Eucaristia nella vostra fra-
ternità vi ricorda e vi dona».
È il bisogno del continuo incontro con il 
Signore che «forma» l’interiorità. 
L’assiduità di Dio per noi significa soprat-
tutto Eucaristia e Parola. Non siamo noi 
che facciamo la vita. Interiorità è una 
condizione di vita permanente; è espe-
rienza di vita e quando diciamo così inten-
diamo che esperienza di vita è continua 
esperienza di Dio. 
La nostra non è semplicemente una vita 
biologica in cui inseriamo elementi dello 
spirito, è vita con la «V» maiuscola perché 
siamo fatti a Sua immagine e somiglianza 
e comprendiamo benissimo che quando 
diciamo questo andiamo ben al di là de-
gli aspetti biologici. Non si è vivi perché 
il sangue scorre nelle vene, non si è vivi 
perché pensiamo o perché ci sembra di 
fare cose furbe o di seguire un ideale; e 
non siamo cristiani vivi se riduciamo tutto 
a pratica religiosa, al rispetto di qualche 
regola, a qualche buona azione. 
Siamo vivi perché sentiamo che c’è Qual-
cosa/Qualcuno che ci trascende, sentia-
mo che la vita ci è stata data e che la pos-
sibilità di fare l’esperienza del vivere non 
è limitata, non muore perché è esperienza 
del datore di vita, è esperienza di Dio. Sia-
mo parte del suo Essere Vivente. In fon-
do nel Salmo 41 non preghiamo: «La mia 
anima ha sete, sete del Dio vivente?».

ci una decisione e una chiarezza: «Sono 
io che devo decidermi per come vivere, 
ovvero dove centrare il cuore della mia 
esistenza e non lasciare che questa sia 
sovrastata da “idoli” che possono essere 
anche buoni come la disponibilità, la re-
sponsabilità e l’assunzione di impegni ma 
che rischiano di diventare più atti di amor 
proprio che atti di amor di Dio».
Interiorità quindi è parola che deve essere 
«tradotta» nello stile di vita che ciascuno 
decide di coltivare. È quella scelta di ispi-
razione «frassatiana» che spinge a vivere 
e non a vivacchiare, anche se con le mi-
gliori intenzioni.
Già, qualcosa di strettamente personale.
Qualche tempo fa, nella chiesa ove sono 
solito ritirarmi per riflettere un po’ sulla 
Parola e sulla mia vita, mi sono lascia-
to distrarre da un calpestio di passi len-
ti, e mi sono incuriosito nell’osservare 
una signora che, appunto con passo len-

to, andava sostando di altare in altare. 
«Senz’altro una turista o comunque per-
sona che mai aveva visto questa chiesa» 
mi sono detto. Ho notato la breve sosta 
anche davanti all’altare maggiore dove è 
riposto il Santissimo; poi si è fermata mol-
to a lungo, dopo aver acceso una candela, 
davanti all’altare del Sacro Cuore. Mi do-
mandavo: «Che avrà da dire, da pensare? 
Ecco io sono qui a meditare, o mi illude-
vo di farlo, sulla parola e quella signora 
chissà cosa avrà da dire: forse richiedere 
una grazia, forse un ringraziamento, un 
affidamento o semplicemente un gesto di 
amore, un confermare il bisogno di qual-
cosa che completa la vita». La sua lenta 
passeggiata per le navate della chiesa non 
era un semplice giro turistico; «dentro» 
c’era un bisogno o una certezza. 
Ognuno a modo proprio. Io meditavo se-
condo i «canoni » appresi in anni di con-
suetudine di vita cristiana, o presunta 

PROPOSTA EDUCATIVA 1-2/12PROPOSTA EDUCATIVA 1-2/12



42 43

Per coltivare l’interiorità c’è bisogno di 
silenzio, di saper vivere nel silenzio, in 
quella libertà che non permette di essere 
soffocati dal mondo.
Capita a tutti di vedere, in campagna, 
alberi avvolti, coperti di edera o di altre 
piante rampicanti che alla fine appesan-
tiscono l’albero, lo soffocano, finiscono 
per rallentare la sua crescita, c’è qualcosa 
che gli sottrae aria, acqua, sole e finisce 
per non dare più i frutti per i quali esi-
ste. Dobbiamo toglierci di dosso l’edera 
(o, meglio, le edere) che ci soffoca, tutto 
ciò che ostacola la nostra crescita, tutto 
ciò che impedisce di avere il magazzino 
pieno, pieno delle cose di Dio, da fornire 
ininterrottamente a chi ci incontra.
Per questo abbiamo bisogno di vivere den-
tro, quasi che intorno ci fosse nulla: «Nel 
mondo ma non del mondo».
Ma come è possibile? 
Ci viene in aiuto ancora Fratel Carlo 
Carretto che insegna che è possibile il de-
serto nella città. Non è questione di luo-
go, di geografia... per fare deserto non è 
necessario andare nel deserto! Occorre 
saper trovare gli spazi e il tempo per im-
parare innanzitutto l’assiduità con il Pa-
dre e di mantenere lo stile, il nostro modo 
di essere nel mondo con il cuore centrato 
sull’Essenziale, su Colui che dà Vita alla 
vita. 
Certamente si tratta di un esercizio non 
facile, come ci insegna la citazione di Voil-
laume, ma di recuperare una mentalità 
di distacco dalle cose, dalla temporalità. 
Una forma di povertà che non è solo di-
stacco dai beni materiali, ma è imitazione 
di Gesù povero, che non esclude nessuno 
ma a tutti cerca di donare la sua vita.
Gesù è nato povero, è vissuto da povero, 
con i poveri, ha beatificato i poveri. Se ci 
rifacciamo alla spiritualità foucauldiana, 
è inevitabile essere come lui. 
Anche l’esperienza di Carretto è tutta 
incentrata sull’essenziale, sul cuore del-

la vita cristiana (non è del tutto casuale 
ritrovare nel Progetto formativo i trat-
ti sostanziali della vita di Carretto!), sul 
battesimo e sull’appartenenza alla Chie-
sa, naturalmente con i due cardini fonda-
mentali: Parola ed Eucaristia.
Povertà coincide, a mio modo di pensare, 
con interiorità quando ci sforziamo di vi-
vere non disprezzando le cose semplici, 
buone o utili all’uomo, ma ce ne serviamo 
solo nella misura in cui sono necessarie e 
assumiamo questo atteggiamento per es-
sere sempre più pronti e soprattutto liberi 
di essere conformati a Cristo. 
Povertà coincide anche con l’accettare se 
stessi, le proprie imperfezioni e i propri li-
miti per abituarci a quella disposizione di 
abbandono in Cristo che sola ci permette 
di essere tralci ben uniti alla vite e quindi 
di portare frutti.
Uno stile di vita connotato dalla povertà, 
così come in breve ho esposto, che passa 
attraverso l’uso corretto dei beni (mate-
riale e relazionali) diventa vita buona del 
vangelo, si traduce in un’esistenza che ha 
sapore, sapore delle cose di Dio. Che ci 
permette realmente di essere liberi e fedeli 
in Cristo, pietre vive capaci di rispondere 
a quanto scriveva dal deserto Charles de 
Foucauld: «Fa parte della tua vocazione 
gridare il Vangelo sui tetti, non con la tua 
parola, ma con la tua vita».
Interiorità diventa una carta di naviga-
zione che orienta il nostro cammino pur 
nelle tempeste del quotidiano alimentate 
soprattutto dalla nostra incoerenza, dal 
nostro egoismo, dalle nostre infedeltà e 
poi aggravata da tutto il negativo che ci 
avvolge.
Ecco allora che diventa determinante la 
nostra capacità di «fare deserto».
Interiorità non è il momento del ritiro, 
della fuga, della ritualità, ma è libertà che 
ci permette di vivere in intimità con il Pa-
dre, di perseguire in ogni momento quel 
desiderio,che risponde ad una chiamata 

precisa, di essere simili a Lui e di testimo-
niarlo.
Ognuno per la propria strada, per il pro-
prio sentiero non nel senso dell’isolamen-
to e della solitudine ma nella consapevo-
lezza della propria unicità che si fonde poi 
nell’unico corpo di Cristo.
Ho più volte citato Carlo Carretto. In-
dubbiamente è persona che ha saputo 
indicare molto sul tema dell’interiorità. È 
sufficiente dare uno sguardo al numero 
delle ristampe di molti suoi libri (alcuni 
tradotti in decine di lingue) per renderci 
conto di quanto abbia seminato nelle per-
sone che lo hanno letto o conosciuto. 
Il riferimento a Carretto trova motivo 
anche nella scelta fatta dall’AC, in questi 
ultimi anni, proprio per coltivare l’interio-
rità. Una scelta condivisa da tutta l’asso-
ciazione, una scelta che ha trovato il con-
senso dell’intera Assemblea nazionale di 
AC nel 2008. La rincorsa a un darsi da 
fare un po’ affannoso, carico di buona vo-
lontà e buoni propositi ci ha condotti an-
cora una volta a ricercare fonti più rigene-
ranti, ad incarnare quel «prima» cui farò 
accenno più avanti. Mossi dalla consape-
volezza e dal desiderio ci siamo messi alla 
ricerca di un luogo che potesse essere un 
«polmone spirituale», una sorta di labora-
torio dello spirito e della formazione, dove 
provare a fare sintesi tra contemplazione, 
maturazione vocazionale e formativa, 
studio, capace di far incontrare la Parola 
e la vita. L’Azione Cattolica ha «trovato 
casa» a Spello presso il Convento di S. 
Girolamo. Qui,come noto, generazioni di 
laici hanno trascorso momenti indimenti-
cabili di spiritualità e formazione, goden-
do dell’insegnamento e della testimonian-
za di Carlo Carretto. Non è intenzione 
dell’AC ripetere o «fotocopiare» l’espe-
rienza di Fratel Carlo, una di quelle espe-
rienze che da un lato restano uniche per 
le caratteristiche di chi le guida e ispira, 
oltre che per l’originalità propria del tem-

po in cui esse si dipanano e dall’altro indi-
cano una via ancora percorribile. La via 
dell’interiorità, dell’anima, se vogliamo; 
anima che dà vita alla nostra esistenza e 
anima che dobbiamo ridare al mondo se 
ci sta a cuore la salvezza dell’uomo. Non 
si tratta solo di riaffermare (facile a paro-
le, facile in ogni nostra introduzione alle 
opere), ma di vivere il primato di Dio nel-
la vita di ogni cristiano. Un’esistenza che 
prima di tutto cerca le cose di Dio. Come 
non ricordare l’invito di Giovanni XXIII 
che in apertura del Concilio Vaticano II 
(giovedì, 11 ottobre 1962) richiamava che 
la prospettiva di novità che avrebbe porta-
to la grande assise universale dei vescovi 
sarebbe stata vana se non si fosse centra-
to il tutto su quel «prima»: «Il Signore ha 
detto: “Cercate prima il regno di Dio e la 
sua giustizia” (Mt 6, 33). Questo “prima” 
esprime in quale direzione debbano muo-
versi i nostri pensieri e le nostre forze…». 
Se l’AC «ritorna» a Spello non è per emu-
lazione o per ripercorrere un passato che 
non torna, ma per proseguire una stagio-
ne in cui, nella confusione del tempo, sia 
possibile per molti riscoprire il senso della 
vita, per rispolverare una verità offuscata 
dal materialismo e dal mercantilismo di-
lagante, per dare sapore alla vita di coloro 
che, credenti in Cristo, desiderano essere 
testimoni credibili.  
Scriveva Carretto nei suoi primi anni 
a Spello: «Spello è un luogo di preghie-
ra. Chi viene ha quattro ore di lavoro 
al mattino e quattro ore di preghiera al 
pomeriggio. Non permettiamo nemmeno 
lo studio, quello possono farlo altrove. 
Lavoro e preghiera. Abbiamo sviluppato 
molto la preghiera liturgica, che è senti-
ta molto dai giovani. Però li abituiamo 
specialmente al silenzio, ad andare al di 
là della preghiera-parola. È una prepa-
razione alla preghiera-contemplazione. 
Oggi tutti sentono aridità, perché non 
danno sufficiente spazio alla preghiera. 

PROPOSTA EDUCATIVA 1-2/12PROPOSTA EDUCATIVA 1-2/12



4544

Dobbiamo trovarlo questo spazio, altri-
menti con il nostro lavorare ci trasfor-
miamo in schiavi, non in figli di Dio». 
Noi oggi diciamo: a Spello, a Casa S. Gi-
rolamo viene soprattutto la persona, con 
la sua vita e la sua storia, prima che le sue 
funzioni sociali, le qualifiche professionali 
o gli incarichi associativi ed ecclesiali. Chi 
viene (da solo o a piccoli gruppi) per qual-
che giorno lascia tutto per verificare da-

vanti al Signo-
re, in un clima 
di silenzio e di 
fraternità spi-
rituale, la pro-
pria vocazione 
laicale. 
Chi viene a 
Spello deve 
sentire la Casa 
come un’e-
stensione della 
propria casa, 
dove è possi-
bile trovare lo 
spazio dell’in-
teriorità.
Si viene non 
come ospite, 
ma come fra-
tello che con-
divide nel si-
lenzio e nella 
pace una co-
mune ricerca 
spirituale. Chi 

viene trova dei fratelli che lo accolgono (e 
non una reception), gli assegnano una cel-
la e gli danno indicazioni essenziali sullo 
svolgimento delle giornate. Trova spazi di 
riflessione e lettura, spazi di confronto e 
approfondimento. Troverà amici capaci 
di ascoltare, accompagnare, orientare, 
suggerire, formare. 
«Prima» ritroviamo gli spazi e i tempi per 
il silenzio, per mettere ogni cosa al posto 

giusto alla luce della Parola ed essere in-
sieme non espressione di un’ispirazio-
ne ma immagine di Dio, per dar vita a 
quell’unica famiglia umana che il Santo 
Padre invoca nella Caritas in veritate.  Ri-
spetto ad altre proposte che appartengo-
no alla tradizione associativa, connotate 
in forme molto diverse (convegni, moduli 
formativi, esercizi spirituali…), a Casa S. 
Girolamo si vorrebbe sperimentare una 
nuova sintesi, trovare una nuova spiri-
tuale laicale capace di far incontrare con-
templazione e discernimento, preghiera e 
riflessione, ascolto e dialogo. La centralità 
della Parola di Dio, meditata, celebrata e 
pregata, consentirà di fondere insieme, in 
modo armonico, queste dimensioni.
Le giornate a Casa S. Girolamo sono 
scandite dal ritmo della Liturgia delle Ore. 
Le celebrazione eucaristica e l’adorazione 
costituiscono i momenti culminanti in cui 
preghiera personale e comunitaria trova-
no sintesi. Spazi di silenzio e di riflessione 
si fondono nei momenti di condivisione e 
di lavoro che contribuiscono a far sentire 
la casa come propria. L’ascolto quotidiano 
della rassegna stampa aiuta a non staccar-
ci dalla realtà, a portare nella preghiera e 
nella fraternità le cose del mondo che at-
tendo che la nostra spiritualità si traduca 
in presenza ricca di luce e di speranza. La 
lettura dei documenti del Concilio permet-
te di alimentare il nostro essere Popolo di 
Dio in cammino, in missione. 
Giornate di intensa spiritualità si alterna-
no a proposte in cui aspetti formativi e ap-
profondimenti culturali «costringono» ad 
una sempre vissuta sintesi tra fede e vita.
Le ore che si trascorrono tra gli ulivi, nel-
la quiete del Monte Subasio, sono davvero 
respiro profondo, sono un passaggio che 
non interrompe, o isola, ma prosegue la 
storia di ciascuno. Carlo Carretto diceva 
che il problema del deserto non è l’acqua 
ma è l’uomo. A Casa S. Girolamo si può 
imparare che il deserto interiore, quello 

che abita in noi, in compagnia con il Si-
gnore, non solo è possibile ma è possibile 
viverlo nella città, nel quotidiano tra la 
gente che, assetata, attende segnali per 
una vita buona, ricca di senso.
«Come deve comportarsi colui che è stato 
fatto degno di portare il nome di Cristo? 
Che cos’altro deve fare, se non esamina-
re sempre dentro di sé i propri pensieri, le 
proprie parole e le proprie azioni per ve-
dere se esse sono secondo Cristo oppure 
estranee a lui? È molto facile operare tale 
discernimento. 
Chi attinge da Lui i propri pensieri come 
da una fonte pura ed eternamente zam-
pillante mostra di assomigliare a Cristo, il 
modello [secondo il quale è stato creato] 
così come l’acqua riversata nell’anfora 
assomiglia all’acqua di fonte... 
Io penso che la pienezza della vita cri-
stiana consista nel realizzare nella nostra 
vita, con l’anima, le parole e le azioni, 
tutti quei nomi con cui viene chiamato 

Cristo; verremo così santificati in tutto il 
nostro corpo, nella nostra anima e nello 
spirito, come dice Paolo nelle sue parole 
di benedizione (cf. 1Ts 5, 23), e ci man-
terremo lontani da ogni mescolanza con 
il male. Si potrebbe dire che questo non 
lo si può realizzare, poiché solo il Signore 
della creazione è immutabile, mentre la 
natura umana è mutevole e incline ai mu-
tamenti… ma l’uomo non cambia soltan-
to in peggio, non avrebbe potuto nascere 
come cosa molto buona (cf. Gen 1, 31), se 
per natura fosse stato incline soltanto al 
male. L’effetto più bello del mutamento è 
dato dal crescere in bontà; essa trasforma 
chi cambia in meglio in un essere più divi-
no. È dimostrato, in tal modo, che ciò che 
sembra temibile, cioè la mutevolezza del-
la nostra natura, è in realtà come un’ala 
che ci consente di volare verso le cose più 
grandi, e sarebbe dunque dannoso per noi 
non poter accogliere la trasformazione in 
ciò che è migliore» (Gregorio di Nissa).

Io penso che la 

pienezza della 

vita cristiana 

consista nel 

realizzare nella 

nostra vita, 

con l’anima, 

le parole e le 

azioni, tutti 

quei nomi 

con cui viene 

chiamato Cristo

PROPOSTA EDUCATIVA 1-2/12PROPOSTA EDUCATIVA 1-2/12




