LUOGHI

DELLINTERIORITA

nteriorita. Una parola che ricorre

molto spesso nei nostri discorsi, la

leggiamo nei nostri sussidi, nei do-
cumenti, ¢ soprattutto una delle parole
chiave del Progetto Formativo dell’Azio-
ne Cattolica (AC).
Cosa ci dice questa parola? Quale deve
essere la nostra interiorita? E possibile
oggi l'interiorita in questo quotidiano che
ci travolge, ci disorienta, ci ossessiona?
Una parola che anteponiamo ad ogni no-
stro impegno, alle scelte, ai gesti che ogni
giorno compiamo, ma che non sempre ri-
spettiamo perché le cose da fare rischia-
mo di prendere il sopravvento.
Reneé Voillaume, colui che raccolse I'i-
dea di Charles de Foucauld e diede vita
ai Piccoli fratelli di Gesu, scrive cosi nel
famoso libro Au coeur di masses (tradot-
to poi in italiano con il titolo Come loro):
«La necessita urgente di rifare una socie-
ta su basi nuove, di riconquistare al Cri-
sto un mondo paganizzato fino all’osso
ha cristallizzato le preoccupazioni e la
cura della cristianita sulle attivita sociali
d’immediato rendimento e sullo sforzo di
una carita efficiente... si ha la tendenza
a giudicare il valore spirituale di un atto
dal rendimento di attivita sociale e di ser-

PROPOSTA EDUCATIVA 1-2/12

Gigi Borgiani

vizio del prossimo che esso ¢ suscettibile
di dare».

Da queste poche righe si deduce, oggi
come allora, il forte rischio di una sepa-
razione tra i momenti dello spirito e quel-
li dell’azione che crediamo derivi da esso
e quello di una autosufficienza. Il rischio
di un atteggiamento che da per scontato
I’aver acquisito una certa dimestichezza
spirituale, diamo per scontato di essere
tralci ben innestati nella vite, quasi au-
tonomi, capaci di rivoluzione religiosa e
sociale.

Le domande poste all’inizio di questo
breve articolo non trovano certo risposte
facili; non le trovano in ricette o nella ri-
cerca di un metodo piuttosto che un al-
tro, nel cadenzare la vita secondo ritmi
particolari che tentano di imitare questo
o quell’altro — sia come persona carisma-
tica o significativa, sia come modelli de-
rivanti da qualche luogo specifico — o di
ripetere esperienze particolari.
Certamente esistono elementi che ca-
ratterizzano l'interiorita: la preghiera, il
silenzio,l’ascolto, il discernimento.
Interiorita € un qualcosa che certamente
ha bisogno di una guida, di una traccia, di
una condivisione, ma alla base deve esser-

39



ci una decisione e una chiarezza: «Sono
io che devo decidermi per come vivere,
ovvero dove centrare il cuore della mia
esistenza € non lasciare che questa sia
sovrastata da “idoli” che possono essere
anche buoni come la disponibilita, la re-
sponsabilita e I'assunzione di impegni ma
che rischiano di diventare piu atti di amor
proprio che atti di amor di Dio».
Interiorita quindi € parola che deve essere
«tradotta» nello stile di vita che ciascuno
decide di coltivare. E quella scelta di ispi-
razione «frassatiana» che spinge a vivere
€ non a vivacchiare, anche se con le mi-
gliori intenzioni.

Gia, qualcosa di strettamente personale.
Qualche tempo fa, nella chiesa ove sono
solito ritirarmi per riflettere un po’ sulla
Parola e sulla mia vita, mi sono lascia-
to distrarre da un calpestio di passi len-
ti, € mi sono incuriosito nell’osservare
una signora che, appunto con passo len-

to, andava sostando di altare in altare.
«Senz’altro una turista o comunque per-
sona che mai aveva visto questa chiesa»
mi sono detto. Ho notato la breve sosta
anche davanti all’altare maggiore dove ¢
riposto il Santissimo; poi si € fermata mol-
to a lungo, dopo aver acceso una candela,
davanti all’altare del Sacro Cuore. Mi do-
mandavo: «Che avra da dire, da pensare?
Ecco io sono qui a meditare, o mi illude-
vo di farlo, sulla parola e quella signora
chissa cosa avra da dire: forse richiedere
una grazia, forse un ringraziamento, un
affidamento o semplicemente un gesto di
amore, un confermare il bisogno di qual-
cosa che completa la vita». La sua lenta
passeggiata per le navate della chiesa non
era un semplice giro turistico; «dentro»
c’era un bisogno o una certezza.

Ognuno a modo proprio. lo meditavo se-
condo i «canoni » appresi in anni di con-
suetudine di vita cristiana, o presunta

40

PROPOSTA EDUCATIVA 1-2/12

tale, all’ombra del campanile, nella sede
dell’associazione tra un convegno, una
riunione e qualche buona azione. Qual-
cun altro(a) esprimeva la propria fede in
modo diverso, ma pur vero; senza dubbio
In maniera meno consueta, ma pur vera.
«Dentro» a quella persona, al suo cuore,
dietro a gesti semplici e di devozione c¢’era
senza dubbio il pulsare della fede, il biso-
gno di avere Qualcuno in pit, Qualcosa di
piu capace di dare senso alla esistenza. Mi
venne in mente una frase di Carlo Car-
retto: «Fratelli miei ricordatevi che siete
persone e I'amore ha bisogno di un’altra
persona, non diventera mai calda la vo-
stra fede, mai autentica la vostra religiosi-
ta, finché non passate dall’amare qualco-
sa all’amare Qualcuno.

Il padre de Foucauld si ¢ convertito il
giorno in cui ha scoperto Cristo come
persona, e Cristo, come persona, ¢ accan-
to a noi per tutti i secoli nell’Eucaristia e
noi dobbiamo ritornare a questo senso.
Chiedetelo come grazia, so che non ¢ fa-
cile, ma ¢’¢ qualcosa, ¢’¢ qualcosa, anche
la devozione al Sacro Cuore...».

Ognuno a modo proprio. Ma il fatterello
narrato suggerisce il bisogno di andare
al cuore dell’esistenza e di vivere il cuo-
re dell’esistenza; il bisogno di senso e di
dare senso. Riecheggia la frase incisiva
e solenne di Frassati, risuona una delle
ultime esortazioni di Carretto: «Quando
venite sulla mia tomba... chiedetemi di
intercedere per la vostra fede...». Carret-
to, pur essendo un grande attivista (nel
famoso Famiglia piccola chiesa scrisse:
«Il eristianesimo & azione, non dormizio-
ne»), ricondusse sempre la sostanza della
vita al primato di Dio, dell’Eucaristia, del
Vangelo. Senza fede, senza vita di fede,
senza interiorita rischiamo di essere degli
attivisti cristiani, vuoti.

C’¢ ancora una frase di René Voillaume
che mette in rilievo la cura della primaria
relazione con il Signore: «Dovete vivere

PROPOSTA EDUCATIVA 1-2/12

con Gesu come con gli uomini. Non cre-
diate che questo sia molto facile da rea-
lizzare. Vi si dira che il Signore, padrone
di ogni vita, € presente dappertutto e che
potrete trovarlo piu certamente nel cuore
dei poveri che soffrono. Ed ¢ verissimo.
Ma ci si dimentichera di dirvi che questi
poveri hanno diritto di incontrare a loro
volta in voi il volto autentico del Cristo e
la sua parola. E cio presuppone che voi
lo abbiate incontrato non una sola volta,
ma che voi lo frequentiate al punto da non
potervi separare da lui. E questo che la
presenza dell’Eucaristia nella vostra fra-
ternita vi ricorda e vi dona.

E il bisogno del continuo incontro con il
Signore che «forma» l'interiorita.

L assiduita di Dio per noi significa soprat-
tutto Eucaristia e Parola. Non siamo noi
che facciamo la vita. Interiorita € una
condizione di vita permanente; € espe-
rienza di vita e quando diciamo cosi inten-
diamo che esperienza di vita & continua
esperienza di Dio.

La nostra non ¢ semplicemente una vita
biologica in cui inseriamo elementi dello
spirito, € vita con la «<V» maiuscola perché
siamo fatti a Sua immagine e somiglianza
e comprendiamo benissimo che quando
diciamo questo andiamo ben al di la de-
gli aspetti biologici. Non si & vivi perché
il sangue scorre nelle vene, non si ¢ vivi
perché pensiamo o perché ci sembra di
fare cose furbe o di seguire un ideale; e
non siamo cristiani vivi se riduciamo tutto
a pratica religiosa, al rispetto di qualche
regola, a qualche buona azione.

Siamo vivi perché sentiamo che ¢’¢ Qual-
cosa/Qualcuno che ci trascende, sentia-
mo che la vita ci € stata data e che la pos-
sibilita di fare 'esperienza del vivere non
¢ limitata, non muore perché € esperienza
del datore di vita, ¢ esperienza di Dio. Sia-
mo parte del suo Essere Vivente. In fon-
do nel Salmo 41 non preghiamo: «La mia
anima ha sete, sete del Dio vivente?».

4]



Per coltivare l'interiorita c¢’¢ bisogno di
silenzio, di saper vivere nel silenzio, in
quella liberta che non permette di essere
soffocati dal mondo.

Capita a tutti di vedere, in campagna,
alberi avvolti, coperti di edera o di altre
piante rampicanti che alla fine appesan-
tiscono l'albero, lo soffocano, finiscono
per rallentare la sua crescita, ¢’¢ qualcosa
che gli sottrae aria, acqua, sole e finisce
per non dare piu i frutti per i quali esi-
ste. Dobbiamo toglierci di dosso 'edera
(0, meglio, le edere) che ci soffoca, tutto
cio che ostacola la nostra crescita, tutto
cid che impedisce di avere il magazzino
pieno, pieno delle cose di Dio, da fornire
ininterrottamente a chi ci incontra.

Per questo abbiamo bisogno di vivere den-
tro, quasi che intorno ci fosse nulla: «Nel
mondo ma non del mondo».

Ma come ¢ possibile?

Ci viene in aiuto ancora Fratel Carlo
Carretto che insegna che ¢ possibile il de-
serto nella citta. Non ¢ questione di luo-
go, di geografia... per fare deserto non ¢
necessario andare nel deserto! Occorre
saper trovare gli spazi e il tempo per im-
parare innanzitutto I'assiduita con il Pa-
dre e di mantenere lo stile, il nostro modo
di essere nel mondo con il cuore centrato
sull’Essenziale, su Colui che da Vita alla
vita.

Certamente si tratta di un esercizio non
facile, come ci insegna la citazione di Voil-
laume, ma di recuperare una mentalita
di distacco dalle cose, dalla temporalita.
Una forma di poverta che non ¢ solo di-
stacco dai beni materiali, ma ¢ imitazione
di Gesu povero, che non esclude nessuno
ma a tutti cerca di donare la sua vita.
Gesu ¢ nato povero, ¢ vissuto da povero,
con i poveri, ha beatificato i poveri. Se ci
rifacciamo alla spiritualita foucauldiana,
¢ inevitabile essere come lui.

Anche l'esperienza di Carretto & tutta
incentrata sull’essenziale, sul cuore del-

42

la vita cristiana (non ¢ del tutto casuale
ritrovare nel Progetto formativo i trat-
ti sostanziali della vita di Carretto!), sul
battesimo e sull’appartenenza alla Chie-
sa, naturalmente con i due cardini fonda-
mentali: Parola ed Eucaristia.

Poverta coincide, a mio modo di pensare,
con interiorita quando ci sforziamo di vi-
vere non disprezzando le cose semplici,
buone o utili all’'uomo, ma ce ne serviamo
solo nella misura in cui sono necessarie €
assumiamo questo atteggiamento per es-
sere sempre piu pronti e soprattutto liberi
di essere conformati a Cristo.

Poverta coincide anche con 'accettare se
stessi, le proprie imperfezioni e i propri li-
miti per abituarci a quella disposizione di
abbandono in Cristo che sola ci permette
di essere tralci ben uniti alla vite e quindi
di portare frutti.

Uno stile di vita connotato dalla poverta,
cosi come in breve ho esposto, che passa
attraverso 'uso corretto dei beni (mate-
riale e relazionali) diventa vita buona del
vangelo, si traduce in un’esistenza che ha
sapore, sapore delle cose di Dio. Che ci
permette realmente di essere liberi e fedeli
in Cristo, pietre vive capaci di rispondere
a quanto scriveva dal deserto Charles de
Foucauld: «Fa parte della tua vocazione
gridare il Vangelo sui tetti, non con la tua
parola, ma con la tua vita».

Interiorita diventa una carta di naviga-
zione che orienta il nostro cammino pur
nelle tempeste del quotidiano alimentate
soprattutto dalla nostra incoerenza, dal
nostro egoismo, dalle nostre infedelta e
poi aggravata da tutto il negativo che ci
avvolge.

Ecco allora che diventa determinante la
nostra capacita di «fare deserto».
Interiorita non ¢ il momento del ritiro,
della fuga, della ritualita, ma ¢ liberta che
ci permette di vivere in intimita con il Pa-
dre, di perseguire in ogni momento quel
desiderio,che risponde ad una chiamata

PROPOSTA EDUCATIVA 1-2/12

precisa, di essere simili a Lui e di testimo-
niarlo.

Ognuno per la propria strada, per il pro-
prio sentiero non nel senso dell’isolamen-
to e della solitudine ma nella consapevo-
lezza della propria unicita che si fonde poi
nell’unico corpo di Cristo.

Ho piu volte citato Carlo Carretto. In-
dubbiamente ¢ persona che ha saputo
indicare molto sul tema dell’interiorita. E
sufficiente dare uno sguardo al numero
delle ristampe di molti suoi libri (alcuni
tradotti in decine di lingue) per renderci
conto di quanto abbia seminato nelle per-
sone che lo hanno letto o conosciuto.

Il riferimento a Carretto trova motivo
anche nella scelta fatta dall’AC, in questi
ultimi anni, proprio per coltivare l'interio-
rita. Una scelta condivisa da tutta I’asso-
ciazione, una scelta che ha trovato il con-
senso dell'intera Assemblea nazionale di
AC nel 2008. La rincorsa a un darsi da
fare un po’ affannoso, carico di buona vo-
lonta e buoni propositi ¢i ha condotti an-
cora una volta a ricercare fonti pit rigene-
ranti, ad incarnare quel «prima» cui faro
accenno piu avanti. Mossi dalla consape-
volezza e dal desiderio ci siamo messi alla
ricerca di un luogo che potesse essere un
«polmone spirituale», una sorta di labora-
torio dello spirito e della formazione, dove
provare a fare sintesi tra contemplazione,
maturazione vocazionale e formativa,
studio, capace di far incontrare la Parola
e la vita. IZAzione Cattolica ha «trovato
casa» a Spello presso il Convento di S.
Girolamo. Qui,come noto, generazioni di
laici hanno trascorso momenti indimenti-
cabili di spiritualita e formazione, goden-
do dell'insegnamento e della testimonian-
za di Carlo Carretto. Non ¢ intenzione
del’AC ripetere o «fotocopiare» I'espe-
rienza di Fratel Carlo, una di quelle espe-
rienze che da un lato restano uniche per
le caratteristiche di chi le guida e ispira,
oltre che per 'originalita propria del tem-

PROPOSTA EDUCATIVA 1-2/12

po in cui esse si dipanano e dall’altro indi-
cano una via ancora percorribile. La via
dell’interiorita, dell’anima, se vogliamo;
anima che da vita alla nostra esistenza e
anima che dobbiamo ridare al mondo se
ci sta a cuore la salvezza dell'uomo. Non
si tratta solo di riaffermare (facile a paro-
le, facile in ogni nostra introduzione alle
opere), ma di vivere il primato di Dio nel-
la vita di ogni cristiano. Un’esistenza che
prima di tutto cerca le cose di Dio. Come
non ricordare I'invito di Giovanni XXIII
che in apertura del Concilio Vaticano 11
(giovedi, 11 ottobre 1962) richiamava che
la prospettiva di novita che avrebbe porta-
to la grande assise universale dei vescovi
sarebbe stata vana se non si fosse centra-
to il tutto su quel «prima»: «Il Signore ha
detto: “Cercate prima il regno di Dio e la
sua giustizia” (Mt 6, 33). Questo “prima”
esprime in quale direzione debbano muo-
versi i nostri pensieri € le nostre forze...».
Se ’AC «ritorna» a Spello non & per emu-
lazione o per ripercorrere un passato che
non torna, ma per proseguire una stagio-
ne in cui, nella confusione del tempo, sia
possibile per molti riscoprire il senso della
vita, per rispolverare una verita offuscata
dal materialismo e dal mercantilismo di-
lagante, per dare sapore alla vita di coloro
che, credenti in Cristo, desiderano essere
testimoni credibili.

Scriveva Carretto nei suoi primi anni
a Spello: «Spello &€ un luogo di preghie-
ra. Chi viene ha quattro ore di lavoro
al mattino e quattro ore di preghiera al
pomeriggio. Non permettiamo nemmeno
lo studio, quello possono farlo altrove.
Lavoro e preghiera. Abbiamo sviluppato
molto la preghiera liturgica, che € senti-
ta molto dai giovani. Pero li abituiamo
specialmente al silenzio, ad andare al di
la della preghiera-parola. E una prepa-
razione alla preghiera-contemplazione.
Oggi tutti sentono aridita, perché non
danno sufficiente spazio alla preghiera.

43



Dobbiamo trovarlo questo spazio, altri-
menti con il nostro lavorare ci trasfor-
miamo in schiavi, non in figli di Dio».
Noi oggi diciamo: a Spello, a Casa S. Gi-
rolamo viene soprattutto la persona, con
la sua vita € la sua storia, prima che le sue
funzioni sociali, le qualifiche professionali
o gli incarichi associativi ed ecclesiali. Chi
viene (da solo o a piccoli gruppi) per qual-
che giorno lascia tutto per verificare da-
vanti al Signo-
re, in un clima
di silenzio e di
fraternita spi-
rituale, la pro-
pria vocazione
laicale.
Chi viene a
Spello  deve
sentire la Casa
come un’e-
stensione della
propria casa,
dove €& possi-
bile trovare lo
spazio dell’in-
teriorita.
Si viene non
come  ospite,
ma come fra-
tello che con-
divide nel si-
lenzio e nella
pace una co-
mune ricerca
spirituale. Chi
viene trova dei fratelli che lo accolgono (e
non una reception), gli assegnano una cel-
la e gli danno indicazioni essenziali sullo
svolgimento delle giornate. Trova spazi di
riflessione e lettura, spazi di confronto e
approfondimento. Trovera amici capaci
di ascoltare, accompagnare, orientare,
suggerire, formare.
«Prima» ritroviamo gli spazi e i tempi per
il silenzio, per mettere ogni cosa al posto

44

giusto alla luce della Parola ed essere in-
sieme non espressione di un’ispirazio-
ne ma immagine di Dio, per dar vita a
quell’'unica famiglia umana che il Santo
Padre invoca nella Caritas in veritate. Ri-
spetto ad altre proposte che appartengo-
no alla tradizione associativa, connotate
in forme molto diverse (convegni, moduli
formativi, esercizi spirituali...), a Casa S.
Girolamo si vorrebbe sperimentare una
nuova sintesi, trovare una nuova Spiri-
tuale laicale capace di far incontrare con-
templazione e discernimento, preghiera e
riflessione, ascolto e dialogo. L.a centralita
della Parola di Dio, meditata, celebrata e
pregata, consentira di fondere insieme, in
modo armonico, queste dimensioni.

Le giornate a Casa S. Girolamo sono
scandite dal ritmo della Liturgia delle Ore.
Le celebrazione eucaristica e ’adorazione
costituiscono 1 momenti culminanti in cui
preghiera personale e comunitaria trova-
no sintesi. Spazi di silenzio e di riflessione
si fondono nei momenti di condivisione e
di lavoro che contribuiscono a far sentire
la casa come propria. Llascolto quotidiano
della rassegna stampa aiuta a non staccar-
ci dalla realta, a portare nella preghiera e
nella fraternita le cose del mondo che at-
tendo che la nostra spiritualita si traduca
in presenza ricca di luce e di speranza. La
lettura dei documenti del Concilio permet-
te di alimentare il nostro essere Popolo di
Dio in cammino, in missione.

Giornate di intensa spiritualita si alterna-
no a proposte in cui aspetti formativi e ap-
profondimenti culturali «costringono» ad
una sempre vissuta sintesi tra fede e vita.
Le ore che si trascorrono tra gli ulivi, nel-
la quiete del Monte Subasio, sono davvero
respiro profondo, sono un passaggio che
non interrompe, o isola, ma prosegue la
storia di ciascuno. Carlo Carretto diceva
che il problema del deserto non ¢ I'acqua
ma ¢ 'uomo. A Casa S. Girolamo si puo
imparare che il deserto interiore, quello

PROPOSTA EDUCATIVA 1-2/12

che abita in noi, in compagnia con il Si-
gnore, non solo €& possibile ma € possibile
viverlo nella citta, nel quotidiano tra la
gente che, assetata, attende segnali per
una vita buona, ricca di senso.

«Come deve comportarsi colui che ¢ stato
fatto degno di portare il nome di Cristo?
Che cos’altro deve fare, se non esamina-
re sempre dentro di sé i propri pensieri, le
proprie parole e le proprie azioni per ve-
dere se esse sono secondo Cristo oppure
estranee a lui? E molto facile operare tale
discernimento.

Chi attinge da Lui i propri pensieri come
da una fonte pura ed eternamente zam-
pillante mostra di assomigliare a Ciristo, il
modello [secondo il quale ¢ stato creato]
cosi come l'acqua riversata nell’anfora
assomiglia all’acqua di fonte...

Io penso che la pienezza della vita cri-
stiana consista nel realizzare nella nostra
vita, con l’anima, le parole e le azioni,
tutti quei nomi con cui viene chiamato

PROPOSTA EDUCATIVA 1-2/12

Cristo; verremo cosi santificati in tutto il
nostro corpo, nella nostra anima e nello
spirito, come dice Paolo nelle sue parole
di benedizione (cf. I1Ts 5, 23), e ci man-
terremo lontani da ogni mescolanza con
il male. Si potrebbe dire che questo non
lo si puo realizzare, poiché solo il Signore
della creazione ¢ immutabile, mentre la
natura umana € mutevole e incline ai mu-
tamenti... ma 'uomo non cambia soltan-
to in peggio, non avrebbe potuto nascere
come cosa molto buona (cf. Gen 1, 31), se
per natura fosse stato incline soltanto al
male. Leffetto pit bello del mutamento ¢
dato dal crescere in bonta; essa trasforma
chi cambia in meglio in un essere piu divi-
no. E dimostrato, in tal modo, che cid che
sembra temibile, cioé la mutevolezza del-
la nostra natura, € in realta come un’ala
che ci consente di volare verso le cose piu
grandi, e sarebbe dunque dannoso per noi
non poter accogliere la trasformazione in
¢io che ¢ migliore» (Gregorio di Nissa).

45





