
PROPOSTA EDUCATIVA 3/0524

1. L’intercultura:
un’avventura a più facce

intercultura è un’istanza e un  com-
pito dentro la società multicultura-
le del presente. È anche una sfida

alle mentalità e alle identità tipiche delle
monoculture, anche di quelle più avan-
zate. È, poi, in sé, un dispositivo complesso
che va teorizzato e irradiato proprio nella
sua complessità e in vista di questa com-
plessità postulata, appunto, dalle società
avanzate e multietniche del mondo
attuale. Da qui emergono tre percorsi
d’indagine dentro l’inter-cultura: uno
sociologico e storico; uno psicologico e
sociale e educativo; uno più squisitamen-
te teorico. Ed è su questi tre fronti che l’in-
tercultura va coltivata: come punto-di-
vista imposto dal presente stesso, come
sfida educativa innovativa, come disposi-
tivo teorico articolato e strategicamente
definito nella sua ricchezza interna e
nella sua prospettiva rivoluzionaria.
Alle spalle di queste traiettorie stanno la
Globalizzazione e l’avvio di una nuova
storia dei popoli a livello planetario, sot-
tolineata ora dai processi (colossali) di
emigrazione (mai conosciuti, in questa
forma, nella storia umana) ora dai
modelli culturali legati all’economia
capitalistica (produttivistica, mercantile,

connessa al sistema industriale, etc.) ora
ai mezzi di comunicazione di massa e al
way of life che essi vengono a promuove-
re. Al tempo stesso, però, tali principi già
in atto nella società e nella cultura si
legano alla fine dell’Etnocentrismo, che
si è generata anche attraverso gli scambi
tra i popoli, ma che si è nutrita anche (e
soprattutto) dei processi di de-colonizza-
zione e del tramonto di ogni idea di
dominio egemonico legittimato di una
cultura e di una tradizione rispetto a
tutte le altre.
È pur vero che tale obiettivo di anti-etno-
centrismo non è pienamente riconosciuto
in tutti i campi e del sapere e dell’agire. La
politica, ad esempio, si nutre ancora di
idee connesse a un’altra età storica (euro-
pocentrica, imperialistica, etc.) e si con-
nette direttamente a principi quali il
“dominio, l’egemonia” e, quindi, all’eser-
cizio forte del potere, imponendo modelli,
anche con l’uso delle armi e applicando la
logica, arcaica anche e politologicamente
legittimata da Carl Schmitt,
dell’amico/nemico e quella degli “stati
canaglia”, poiché opposti alla democrazia
alla occidentale (ma, ci ha ricordato,
Amartya Sen, anche l’Oriente indiano ha
una sua tradizione democratica, e autoc-
tona e profonda, ad esempio).
Qui, oggi ci troviamo; in questo comples-

Franco CambiSTUDIO/3

Il mediatore e la
DECOSTRUZIONE DEI PREGIUDIZI

L’



PROPOSTA EDUCATIVA 3/05 25

so contesto storico, politico, economico,
culturale, contrassegnato dalla miscela-
zione e, quindi, da un bisogno di accordo
e di tolleranza reciproca, come pure da
ritorni en arrière, da tensioni profonde e
da conflitti radicali che, però, vanno non
irrigiditi e separati dal contesto, poiché
solo in questo si manifestano per quello
che sono: risposte a un nuovo che avan-
za, che sconcerta, che non è assimilabile
da molte culture storicamente definite e
che si presenta come aggressivo, totalita-
rio, omologante e nemico delle identità
tradizionali. Esso, infatti, deve essere
colto nel suo connotato e di bisogno
(attuale), cioè di necessità, e di compito
(da eseguire, da teorizzare, da cogliere
nella sua complessità e nelle sue stesse
difficoltà). Andare verso la tolleranza,
valorizzare le ibridazioni, dar corpo a
una democrazia dell’integrazione non
sono – però – compiti facili. Tutt’altro.
Sono processi che scardinano identità,
aprono frontiere inedite, disgregano cre-
denze, appartenenze, tradizioni, pur
offrendo prospettive di innovazione e di
sviluppo che per un lato sono auspicate e
volute, per un altro – invece – spaventa-
no e attivano resistenze, anche dure,

anche organizzate.
L’intercultura sta al cen-
tro di queste dinamiche e
in esse svolge un ruolo
di prefigurazione (di una
società e di una cultura
“inter”, di collabora-
zione tra etnie, reli-
gioni, identità, secon-

do regole condivi-
se e attraver-

so un riconoscimento reciproco), di
costruzione (attiva, strategicamente arti-
colata nelle società) e di vaglio (delle stra-
tegie realizzate), di promozione e di con-
trollo. Per far ciò, però, il dispositivo del-
l’intercultura deve essere posseduto nel
suo profilo complesso e  proprio su questa
complessità bisogna affinare lo sguardo
per gestire à part entière e il compito
(attuale) e la centralità (ancora attuale,
ma anche di domani: nel tempo di una
Globalizzazione che impone un orizzon-
te – in tutti i campi: dall’economia alla
politica, all’etica sociale, alla mentalità e
alle culture – di Mondialità).
Questo è l’orizzonte su cui si collocano,
oggi, i problemi connessi all’educazione
interculturale, anche nelle sue vesti più
organizzative, più tattiche, più applicati-
ve e colte nelle molte frontiere che esse
vengono a delineare nei percorsi d’azio-
ne, dalla scuola al lavoro, alla società
civile, ma anche ai soggetti e alla loro
forma mentis, individuale o “di comunità”.
2. Il mediatore culturale:
una figura-chiave

Dentro le strategie/tattiche dell’intercul-
tura una figura (e/o un tipo di azione) si è
rivelata, via via, come fondamentale, e
fondamentale per introdurre i soggetti,
etc. dentro lo spazio dell’intercultura e
per sorreggerli in un cammino certamen-
te in salita e carico d’incognite. È la figura
del “mediatore culturale”, che guida, faci-
lita, sostiene in questo “viaggio” di incon-
tro tra culture e incontro comunicativo e
di reciproco riconoscimento. Viaggio
complesso. Che ha bisogno di orientatori.
Dal punto di vista sociale si tratta di una
figura che si colloca accanto all’immigrato
e dentro l’istituzione in cui opera, svol-
gendovi un ruolo di sostegno culturale e
psicologico e sociale. Da qui un primo
aspetto: di varietà di competenze e di pro-
fessionalità non-esecutiva bensì riflessiva



PROPOSTA EDUCATIVA 3/0526

e intenzionale che implica i modi e i luo-
ghi della sua formazione e teorica e pra-
tica e che rimandano a corsi universitari
legate alle professionalità educativo/for-
mative (tipo Educatore professionale, di
cui il profilo interculturale è – di fatto –
una variante).
C’è poi l’aspetto psicologico-relazionale
che contraddistingue tale professionalità:
di cura, di guida, di sostegno, di media-
zione. Il che implica una mente aperta,
una cultura autocritica, una proiezione
interpretativa, una disposizione all’ascol-
to. E poi un fascio di tecniche operative
ben possedute (esempio: l’ascolto attivo).
Infine c’è il profilo più strettamente cul-
turale: capace di stare tra le culture, di
coglierne le diversità come valore, di
potenziare il loro dialogo, guardando all’in-
contro e al dialogo e, più oltre, al meticcia-
mento.
Siamo davanti a un professionista  in sé
molteplice e complicato, da preparare e

affinare in un
corso di studi
generale e speci-
fico, in modo da
garantire la fun-
zione complessa
del mediatore.
Che è un accom-
pagnatore. Non
è il gestore del
percorso inter-
culturale. È ben
di più: è un co-
protagonista in
funzione, però, e

della crescita del protagonista (l’immigra-
to) e del dialogo tra le culture e i loro con-
creti rappresentanti (i soggetti coinvolti
nel processo di incontro/dialogo).
Dal punto di vista teorico e strategico
quali sono i principi a cui tale mediatore
deve ispirare il proprio operare?
PPPPrrrriiiimmmmoooo: l’uguaglianza, la tolleranza, il dia-
logo. Sono i principi che costituiscono lo

“spazio dell’incontro” e restano alla base
di tutta l’avventura interculturale:
SSSSeeeeccccoooonnnnddddoooo: la diversità come risorsa, come
punto di vista sul reale, sull’uomo, sulla
natura, sulla società, sul sapere, sui valo-
ri; risorsa proprio perché ci porta dentro il
pluralismo (postulato da uguaglianza/tol-
leranza/dialogo ovvero dal riconoscimen-
to dell’altro) e infine dentro il dialogo
come pratica e lo esalta come fine; risor-
sa, ancora, perché ci dispone oltre noi
stessi e, quindi, reclama una ri-lettura del
noi, delle identità e delle appartenenze. A
cominciare da quelle più forti. Quali sono
quelle di chi accoglie.
TTTTeeeerrrrzzzzoooo: l’integrazione come reciprocità,
come riconoscimento, come partecipa-
zione. Integrare vale accogliere, ma –
soprattutto – rendere attiva questa acco-
glienza, partecipata e reciproca. Il che
implica sì un lavoro sociale, ma anche
uno teorico e riflessivo.
QQQQuuuuaaaarrrrttttoooo:::: il métissage, da far cogliere come
valore e non come perdita o come fatali-
tà, come valore capace di dare identità,
di costruire soggetti consapevoli e non-
disorientati, poiché il métissage è incon-
tro, è dialogo, è riconoscimento, è inte-
grazione costruita insieme, per cammina-
re – appunto insieme – e nella società e
nella storia. Tra l’altro il métissage è un
carattere fondante della storia umana e un
fattore ricorrente nel suo processo. Che
altro era la Grecia classica rispetto al
Mediterraneo antico? Che era Roma
rispetto al Mediterraneo e non solo? Che
era il Cristianesimo rispetto all’Ebraismo?
E potremmo continuare.
QQQQuuuuiiiinnnnttttoooo:::: diciamolo con Latouche, “décolo-
niser l’imaginaire”, liberare da Vincoli,
Norme, Identità chiuse e aprire alla ri-
lettura, alla de-costruzione, alla re-inter-
pretazione, alla de-mistificazione, alla
de-totalitarizzazione, etc. De-colonizza-
re vale sottrarsi a ogni imperium, rivede-
re ogni egemonia, stare nel dubbio, nel-
l’analisi, nella ricerca anche rispetto alla

IL MEDIATORE

CULTURALE È UN

PROFESSIONISTA

DA PREPARARE E

AFFINARE



PROPOSTA EDUCATIVA 3/05 27

proprio identità. Da parte di chi accoglie
e da parte di chi viene accolto. Ma – in
primis – di chi accoglie, riceve, ospita.
Questi cinque punti sono al centro della
professionalità sofisticata del mediatore
culturale, e vi si collocano sia in modo
integrato (interattivo e convergente) sia
in modo dialettico (dando luogo a gerar-
chie e a slittamenti di ruolo, a seconda
dei tempi e dei luoghi).
3. Contro il pregiudizio

C’è, però, un punto preliminare e cruciale
che va  posto in evidenza in questa pro-
fessione/professionalità e che riguarda un
rischio ricorrente e assai forte nel lavoro
interculturale: del ritorno e del rilancio e
del rafforzamento dei pregiudizi. Fisiologi-
co, sì, in quella esperienza anche di crisi
che è lo “spazio dell’incontro” intercultu-
rale, ma che viene, però, a minarlo alla
radice. E pertanto da illuminare, com-
prendere e debellare. E ciò va fatto pro-
prio attraverso l’incontro/dialogo. 
Cos’è il pregiudizio? È pre-giudizio:
un’opinione, una credenza, un principio
dato-per-vero-e-indiscutibile, poiché è da
questa prospettiva che noi, qui e ora,
siamo, agiamo, pensiamo. Ogni cultura è
fatta di pregiudizi e agisce attraverso i
pregiudizi. E sono pregiudizi molteplici e
variati, ma capaci di vincolare
il ragionamento e di orien-
tare con forza le scel-
te d’azione.
Fu l’Illuminismo,
con Voltaire in testa,
a mettere a nudo il
potere e l’irraziona-
lità del pregiudizio,
la sua funzione
“ o s c u r a t i v a ”
potremmo dire e
il bisogno di sma-
scherare e deco-
struire i pregiu-

dizi. E la cultura laico-razionalista, fino
a Marx, fino a Nietzsche, fino a Freud
ha fatto tesoro di questa lectio. Nel
Novecento, tra marxismo critico, erme-
neutica, filosofia analitica e razionalismo
critico, la critica al pregiudizio è conti-
nuata con forza sul terreno filosofico,
sociologico e psicologico. Si pensi soltan-
to alla ricerche di Adorno e alla sua
denuncia dei circuiti su cui il pregiudizio
si costruisce e continua ad agire: la per-
sonalità autoritaria e l’educazione fami-
liare, conformistica e illiberale. Ma non
solo: anche la  denuncia del nostro come
“tempo del pregiudizio” istillato attraver-
so i media, e della variante mercantile e
neocapitalistica del pregiudizio (legato
alla “società amministrata” e all’“uomo
a una dimensione”, come avrebbe detto
Marcuse), è uno dei richiami di Adorno
e della sua stigmatizzazione dell’“indu-
stria culturale”. Nella tradizione sociolo-
gica e pedagogica italiana la “battaglia al
pregiudizio” è stata precisa e centrale. Si
pensi a Tentori, si pensi a Battacchi, si
pensi a Lamberto Borghi in pedagogia.
Liberarsi dal pregiudizio è il modo di
entrare nella democrazia aperta, che è
incontro e dialogo. E come ci se ne libe-
ra? Analizzandolo, relativizzandolo,
decostruendolo.
C’è poi un pregiudizio ricorrente nelle
etnie e nelle culture, connesso all’idea di
unicità/superiorità (le religioni sono per
questo esemplari; soprattutto le monotei-
stiche e fondate sul trascendente e, inol-
tre, rivelate, che così innestano i propri

principi nella stessa volontà di Dio) di
quasi tutte le culture, ma che è – oggi

– de-legittimato sia dal punto
di vista scientifico e sia

da quello sociale. Ed è
il razzismo. Che

pur ritorna, che
prima serpeg-
gia, poi si
coagula, poi



PROPOSTA EDUCATIVA 3/0528

esplode anche nelle società democrati-
che. Se non si coltivano anticorpi. Il
mediatore è uno di questi anticorpi. Che
contrastano un pericolo sempre in corso,
sempre con noi e, forse, anche in noi, se
non ci vacciniamo continuamente, come
ci ricordava Genovese nel suo libro del
2003.
Come il mediatore culturale ci aiuta a
vaccinarci? Mettendo a nudo la comples-
sità di quello “spazio dell’incontro” in cui
ogni soggetto deve entrare con una
volontà di dialogo e con un’identità pro-
blematica ovvero problematizzata. Ed è
qui che può agire il mediatore. Con un
lavoro teorico e con uno pratico. Con un
processo di relativizzazione delle identi-
tà. E con uno di approccio all’ascolto, al
dialogo e alla retroazione sulle identità
proprie. Mostrando, nel primo aspetto,
che ogni superiorità di gruppo etnico,
cultura e religione è in funzione di para-
digmi assunti a priori e che sono storici e
legati a un punto di vista. L’Occidente è
superiore? Ha funzione di egemonia e di
guida? Può gerarchizzare tra le cul-
ture? Lo fa, ma lo fa esaltando i suoi
confini e azzerando ciò che sta oltre
e contro quei confini. L’exemplum di
Lévi-Strauss relativo agli indiani
Nambikwara è, qui, decisivo. Si
tratta poi di illuminare la psicologia
del razzismo: comportamenti
diversi dai nostri danno fastidio,
rompono un equilibrio, così ven-
gono espunti con un processo
di “inferiorizzazione” e
scartati dal nostro mondo
sociale. Qui il razzismo è
già in atto. Basta passare
dal gesto, abitudine, etc.
all’etnia e il gioco è fatto.
Ma è un processo di gene-
ralizzazione elementare.
Che, però, può essere
“messo a nudo” e de-
legittimato e de-pistato

nel suo iter costruttivo. Solo che ci si
devono dare strumenti e pratiche e com-
petenze per agire in questa prospettiva,
che – si badi bene – senza il mediatore
(che a volte è anche l’insegnante e/o l’a-
nimatore o il responsabile dell’accoglien-
za) non si realizza, poiché i pregiudizi
sono potenti e sono fisiologici e poi per-
ché il razzismo si genera da reazioni ele-
mentari e anch’esse fisiologiche. E, quin-
di, va trattato intenzionalmente e program-
maticamente.
4. Sul “trattamento”
di alcuni pregiudizi

Del razzismo conosciamo, ormai, la
genesi e psicologica e sociologica oltre che
storica. Psicologicamente nasce dalla
difesa di un popolo (etnia+cultura+storia)
rispetto all’estraneo (lo “straniero” già
visto, nel mito, come portatore-di-sciagu-
re) che si fa credenza e forma mentis, anzi
fede comune (che rinsalda il gruppo e gli

dà forza) e struttura identitaria,
del pensiero e della coscienza-
di-sé, imponendo una chiusura
nei propri valori e una loro dife-
sa a oltranza. Il razzismo
proietta un escluso come altro e
come nemico e genera un atteg-
giamento di difesa/offesa, che
ha l’aspetto del confronto-
armato, della tensione-sui-con-

fini come è tipico della
guerra, del fare-guerra.
Sociologicamente il
razzismo è mito colletti-
vo in funzione di coesio-
ne, di forza, di espansio-
ne. Il razzismo è colo-
niale e etnocentrico e
produce – proprio per
questo – opposizione e
bellum. Storicamente il
razzismo è stato il parto
del nazionalismo e di quel-



PROPOSTA EDUCATIVA 3/05 29

la visione romantica delle nazioni (come
Geist, come unità di lingua, tradizioni,
fedi etc., come comunità-di-popolo) unito
al biologismo positivistico che ha teoriz-
zato differenze genetiche, poi è esploso
come ideologia di massa, in Germania e
in Italia, nei fascismi e nelle loro ottiche
imperialistiche, producendo la legittima-
zione politica dell’Olocausto che è stata,
anche e però, la destructio etica e politica
di ogni razzismo: l’orrendo capolinea che
ne ha capovolto il valore e il ruolo.
Comunque il razzismo è sempre in
agguato: è reazione elementare dell’Homo
sapiens, ma non per questo da valorizza-
re: tutt’altro. Oggi noi dobbiamo andare,
storicamente, ben oltre il bios e contrad-
dirlo, contrastarlo, per abitare quello spa-
zio umanizzato in cui noi possiamo convi-
vere e che è necessario, sempre di più,
alla specie umana per vivere al livello
delle sue attuali possibilità. Allora il raz-
zismo va decostruito. E lo si sta facendo
e nella cultura e nelle prassi formative.
Ma bisogna continuare a farlo e farlo
sempre meglio: in modo consapevole,
costruttivo, organizzato.
Dopo il razzismo ci sono i pregiudizi
socio-culturali, connessi alle ideologie (o
visioni-del-mondo operative nella società
e nella vita collettiva), custoditi dai grup-
pi, assunti inconsapevolmente dai sogget-
ti. E sono pregiudizi diffusi e quasi incon-
sci. Che agiscono nel linguaggio, nei
comportamenti, nelle reazioni rispetto a
fogge d’abito, a colori, a gesti, etc., per
passare poi alle credenze, alle fedi, ai
principi. Il pregiudizio è mobile e sottile.
Si infiltra in ogni dove. E là va braccato
e smascherato, rivelandolo proprio come
pre-giudizio che si fa giudizio, alterando
e l’oggetto in questione e l’atteggiamento
(cognitivo, relazionale, sociale) del sog-
getto rispetto ad esso.
Va detto, però, che anche i pregiudizi
sono reciproci: sono di chi accoglie e sono
di chi viene accolto. Essi operano da

entrambe le parti, sia pure in modo più
determinante sul piano di chi accoglie.
Chi accoglie ha, spesso, atteggiamenti di
colonizzazione (=imposizione dei propri
valori, in quanto in toto superiori ) che
implicano un’idea di superiorità – che è
indimostrabile e che non è mai totale,
appunto – ; chi accoglie legge, spesso, la
differenza come inferiorità, il che è del
tutto arbitrario, come ci insegna a crede-
re a volere proprio la grande lezione del-
l’antropologia culturale; così si produco-
no esclusioni, emarginazioni, ghettizza-
zioni, che – a loro volta – riattivano il raz-
zismo o, almeno, atteggiamenti razzistici:
di apartheid e di creazione di outsider.
Chi viene accolto ha, spesso, pregiudizi
simmetrici: ad esempio, l’Occidente è
sfruttatore, aggredisce, devasta e oppri-
me le “colonie” (e lo ha fatto) e, quindi,
ha in sé questo DNA, dal quale dobbia-
mo guardarci e al quale è necessario
opporsi. L’Occidente è e vuole essere
dominio e usa tutti i suoi mezzi per rea-
lizzare questo fine. Così si dimentica che
l’Occidente è anche altro: è tolleranza, è
laicità, è democrazia, è dialogo, è incon-
tro (e proprio l’antropologia culturale
come sapere e come atteggiamento socio-
culturale ne è la diretta testimonianza) è
anche comunicazione (con tutte le sue
teorie e le sue pratiche: diciamo così, da
Palo Alto a Capitini). L’Occidente è
anche il luogo della “ragione scettica”,
che cancella le fedi e si nutre di relativi-
smo, e che cancella le identità, per
immetterle tutte in un libero-mercato-
delle-idee che non è funzionale alle socie-
tà e neppure agli individui (che hanno
bisogno di identità).
Sono tutti pre-giudizi attivi e visibili nelle
tensioni che si aprono (anche tragica-
mente) dentro le società multietniche e
multiculturali, nelle quali proprio il lavo-
ro interculturale è stato lasciato ai margi-
ni e non portato ad esecuzione fino in
fondo. Fino alla battaglia sui pregiudizi.



PROPOSTA EDUCATIVA 3/0530

Per questo lavoro vanno toccate tutte le
frontiere e del pensare (gli stili di pensie-
ro) e del comunicare (verbale e non ver-
bale, con i suoi diversi codici) e dello
stare-insieme (guardando ai conflitti: alla
loro fisiologicità, ma anche alla loro
patologicità, se si oltrepassano certe
frontiere), con tecniche varie – dalla
“coscientizzazione” all’ascolto attivo –
applicate con figure sociali e professiona-
li ad hoc, preparate proprio per stare su
questa frontiera delicata e complessa del-
l’inter-cultura, forse la più delicata e la
più complessa, quella della lotta ai pre-
giudizi, di cui il mediatore culturale è (con
l’insegnante, con l’animatore, con l’assi-
stente sociale, ovviamente) l’interprete e
l’attore più efficace.
5. Per concludere

Nelle società multietniche e multicultura-
li la tensione interculturale è un compito,
una sfida, un bisogno e una risorsa. Va
affrontata – però – in tutta la sua ricchez-
za/complessità. Del dispositivo-intercul-
tura bisogna avere un’immagine comples-
sa e aperta, dinamica e dialettica. Da qui
l’impegno a teorizzarla, da un lato, e a
renderla operativa, dall’altro. Nelle varie
istituzioni formative e sociali. Con l’aiuto
di quel “mediatore culturale” che è l’e-
sperto del dialogo tra le culture e che le
possiede entrambe (o più che siano) in
modo abbastanza organico per poter
gestire il loro incontro. Allora il mediato-
re non è solo una figura d’aiuto e non
solo un facilitatore. No, è il protagonista-
principe dell’intercultura, nel suo difficile
processo, che ne custodisce le potenziali-
tà e ne aggira i rischi. A cominciare dal
pregiudizio che sempre si manifesta: da
una catena di pregiudizi e dalla loro re-
interpretazione e, graduale, rimozione. A
cominciare dal razzismo che è pregiudi-
zio e mentalità e axiologia ad un tempo.
Sì, anche axiologia poiché il razzismo è

difesa dell’identità, perimetrazione  del-
l’appartenenza, fedeltà alle tradizioni.
Come valori chiusi. Poco idonei a stare
nell’Aperto del nostro tempo. Ma in esso
attivi come nostalgia o come ritorno. E
pertanto da smascherare e da espungere
– criticamente. Proprio al mediatore –
figura oggi, qui in Italia, messa a dura
prova dai tagli finanziari applicati agli
Enti locali – spetta questo compito di colti-
vare, generaliter e micrologicamente, que-
sta tensione critica e autocritica del pen-
siero, a cominciare dal pensiero vissuto.

Riferimenti bibliografici

Th.W.Adorno, Scritti sociologici, Torino, Einaudi, 1976.
M. W. Battacchi, Meridionali e settentrionali, Bologna, Il Mulino, 1959.
V. Bolognari, Intercultura. Paideia per una nuova età, Lecce,
Pensa Multimedia, 2004.
L. Borghi, Riflessioni sul pregiudizio, “Scuola e Città”, 1968, 2.
F. Cambi, Intercultura. Fondamenti pedagogici, Roma, Carocci, 2001.
F. Cambi (a cura di), Le intenzioni, Tirrenia, Edizioni del Cerro, 2005.
G. Campani, I saperi dell’intercultura, Napoli, Liguori, 2002
D. Demetrio (a cura di), Nel tempo della pluralità, Firenze, La
Nuova Italia, 1997.
D. Demetrio, G.Favaro, Didattica interculturale, Milano, Angeli, 2003.
C. Geertz, Mondo globale, mondi locali, Bologna, Il Mulino, 1999.
A. Genovese, Per una pedagogia interculturale, Bologna,
Bononia University Press, 2003.
F. Gobbo, Pedagogia interculturale, Roma, Carocci, 2000.
J. Habermas, L’inclusione dell’altro, Milano, Feltrinelli, 1998
M. Martiniello, Le società multietniche, Bologna, Il Mulino, 2000.
F. Pinto Minerva, Intercultura, Roma-Bari, Laterza, 2002.
A. Semprini, Il multiculturalismo, Milano, Angeli, 2000.
C. Silva, Educazione interculturale: modelli e percorsi,
Tirrenia, Edizioni del Cerro, 2002.
P. A.Taguieff, La forza del pregiudizio, Bologna, Il Mulino, 1994.
Ch. Taylor, Multiculturalismo, Milano, Anabasi, 1993.
T. Tentori, Il pregiudizio sociale, Roma, Studium, 1962.
C. Xodo (a cura di), Dalle pedagogie alla pedagogia, Lecce, Pensa
Multimedia, 2004.


