( zoom )

| Benedetto XVI

ALLOCUZIONE PER L'INCONTRO

con ['Universita «La Sapienza» di Roma

Testo dell’allocuzione che il Santo Padre
Benedetto XVI avrebbe pronunciato nel
corso della Visita all’Universita degli Studi
«La Sapienza» di Roma, prevista per il 17
gennaio e poi annullata.

agnifico Rettore,
Autorita politiche e civili,

Ilustri docenti e

personale tecnico amministrativo,

cari giovani studenti!

E per me motivo di profonda gioia incon-
trare la comunita della «Sapienza - Uni-
versita di Roma» in occasione della inau-
gurazione dell’anno accademico. Da secoli
ormai questa Universita segna il cammino
e la vita della citta di Roma, facendo frut-
tare le migliori energie intellettuali in ogni
campo del sapere. Sia nel tempo in cui,
dopo la fondazione voluta dal Papa Boni-
facio VIII, l'istituzione era alle dirette di-
pendenze dell’Autorita ecclesiastica, sia
successivamente quando lo Studium Urbis
si ¢ sviluppato come istituzione dello Sta-
to italiano, la vostra comunita accademica
ha conservato un grande livello scientifico
e culturale, che la colloca tra le piu presti-
giose universita del mondo. Da sempre la
Chiesa di Roma guarda con simpatia e am-

mirazione a questo centro universitario,
riconoscendone I'impegno, talvolta arduo
e faticoso, della ricerca e della formazione
delle nuove generazioni. Non sono manca-
ti in questi ultimi anni momenti significativi
di collaborazione e di dialogo. Vorrei ricor-
dare, in particolare, I'Incontro mondiale
dei Rettori in occasione del Giubileo delle
Universita, che ha visto la vostra comuni-
ta farsi carico non solo dell’accoglienza e
dell’organizzazione, ma soprattutto della
profetica e complessa proposta della ela-
borazione di un «<nuovo umanesimo per il
terzo millennio».

Mi é caro, in questa circostanza, esprimere
la mia gratitudine per I'invito che mi € stato
rivolto a venire nella vostra universita per
tenervi una lezione. In questa prospettiva
mi sono posto innanzitutto la domanda:
Che cosa puo e deve dire un Papa in un’oc-
casione come questa? Nella mia lezione a
Ratisbona ho parlato, si, da Papa, ma so-
prattutto ho parlato nella veste del gia pro-
fessore di quella mia universita, cercando di
collegare ricordi e attualita. Nell'universita
«Sapienza», 'antica universita di Roma,
pero, sono invitato proprio come Vesco-
vo di Roma, e percio debbo parlare come
tale. Certo, la «Sapienza» era un tempo

(" PROPOSTA EDUCATIVA 2/07 )

65



I'universita del Papa, ma oggi ¢ un’univer-
sita laica con quell’autonomia che, in base
al suo stesso concetto fondativo, ha fatto
sempre parte della natura di universita, la
quale deve essere legata esclusivamente al-
I'autorita della verita. Nella sua liberta da
autorita politiche ed ecclesiastiche 'univer-
sita trova la sua funzione particolare, pro-
prio anche per la societa moderna, che ha
bisogno di un’istituzione del genere.

Ritorno alla mia domanda di partenza: Che
cosa puo e deve dire il Papa nell'incontro
con 'universita della sua citta? Riflettendo
su questo interrogativo, mi € sembrato che
esso ne includesse due altri, la cui chiari-
ficazione dovrebbe condurre da sé alla ri-
sposta. Bisogna, infatti, chiedersi: Qual ¢ la
natura e la missione del Papato? E ancora:
Qual ¢ la natura e la missione dell’'univer-
sita? Non vorrei in questa sede trattenere
Voi e me in lunghe disquisizioni sulla na-
tura del Papato. Basti un breve accenno. 11
Papa ¢ anzitutto Vescovo di Roma e come
tale, in virtu della successione all’Aposto-
lo Pietro, ha una responsabilita episcopale
nei riguardi dell'intera Chiesa cattolica. La
parola «vescovo» —episkopos, che nel suo si-
gnificato immediato rimanda a «sorveglian-
te» — gia nel Nuovo Testamento ¢ stata fusa
insieme con il concetto biblico di Pastore:
egli e colui che, da un punto di osservazio-
ne sopraelevato, guarda all’insieme, pren-
dendosi cura del giusto cammino e della
coesione dell'insieme. In questo senso, tale
designazione del compito orienta lo sguar-
do anzitutto verso 'interno della comunita
credente. Il Vescovo — il Pastore — ¢ I'uo-
mo che si prende cura di questa comunita;
colui che la conserva unita mantenendola
sulla via verso Dio, indicata secondo la fede
cristiana da Gesu — e non soltanto indica-
ta: Egli stesso € per noi la via. Ma questa
comunita della quale il Vescovo si prende
cura — grande o piccola che sia — vive nel
mondo; le sue condizioni, il suo cammino, il

suo esempio e la sua parola influiscono ine-
vitabilmente su tutto il resto della comunita
umana nel suo insieme. Quanto piu grande
essa ¢, tanto piu le sue buone condizioni o
il suo eventuale degrado si ripercuoteranno
sull’'insieme dell'umanita. Vediamo oggi con
molta chiarezza, come le condizioni delle
religioni € come la situazione della Chiesa
— le sue crisi e i suoi rinnovamenti — agisca-
no sull'insieme dell'umanita. Cosi il Papa,
proprio come Pastore della sua comunita,
¢ diventato sempre di pitt anche una voce
della ragione etica dell’'umanita.

Qui, pero, emerge subito 1'obiezione, se-
condo cui il Papa, di fatto, non parlerebbe
veramente in base alla ragione etica, ma
trarrebbe i suoi giudizi dalla fede e per
questo non potrebbe pretendere una loro
validita per quanti non condividono questa
fede. Dovremo ancora ritornare su questo
argomento, perché si pone qui la questione
assolutamente fondamentale: Che cosa ¢ la
ragione? Come puo un’affermazione - so-
prattutto una norma morale — dimostrarsi
«ragionevole»? A questo punto vorrei per
il momento solo brevemente rilevare che
John Rawls, pur negando a dottrine reli-
giose comprensive il carattere della ragione
«pubblica», vede tuttavia nella loro ragione
«non pubblica» almeno una ragione che
non potrebbe, nel nome di una razionalita
secolaristicamente indurita, essere sempli-
cemente disconosciuta a coloro che la so-
stengono. Egli vede un criterio di questa ra-
gionevolezza fra I'altro nel fatto che simili
dottrine derivano da una tradizione respon-
sabile e motivata, in cui nel corso di lunghi
tempi sono state sviluppate argomentazioni
sufficientemente buone a sostegno della re-
lativa dottrina. In questa affermazione mi
sembra importante il riconoscimento che
I'esperienza e la dimostrazione nel corso
di generazioni, il fondo storico dell'umana
sapienza, sono anche un segno della sua
ragionevolezza e del suo perdurante signi-

66

( PROPOSTA EDUCATIVA 2/07 )

ficato. Di fronte ad una ragione a-storica
che cerca di autocostruirsi soltanto in una
razionalita a-storica, la sapienza dell'uma-
nita come tale — la sapienza delle grandi
tradizioni religiose — & da valorizzare come
realta che non si puo impunemente gettare
nel cestino della storia delle idee.

Ritorniamo alla domanda di partenza. Il
Papa parla come rappresentante di una
comunita credente, nella quale durante i
secoli della sua esistenza ¢ maturata una
determinata sapienza della vita; parla
come rappresentante di una comunita che
custodisce in sé un tesoro di conoscenza e
di esperienza etiche, che risulta importante
per l'intera umanita: in questo senso parla
come rappresentante di una ragione etica.

Ma ora ci si deve chiedere: E che cosa ¢
I'universita? Qual ¢ il suo compito? E una
domanda gigantesca alla quale, ancora una
volta, posso cercare di rispondere soltanto
in stile quasi telegrafico con qualche osser-
vazione. Penso si possa dire che la vera,
intima origine dell'universita stia nella bra-
ma di conoscenza che ¢ propria dell'uomo.
Egli vuol sapere che cosa sia tutto cio che
lo circonda. Vuole verita. In questo senso si
puo vedere l'interrogarsi di Socrate come
I'impulso dal quale & nata 'universita oc-
cidentale. Penso ad esempio — per menzio-
nare soltanto un testo — alla disputa con
Eutifrone, che di fronte a Socrate difende
la religione mitica e la sua devozione. A
¢i0 Socrate contrappone la domanda: <ITu
credi che fra gli dei esistano realmente una
guerra vicendevole e terribili inimicizie e
combattimenti ... Dobbiamo, Eutifrone,
effettivamente dire che tutto cid & veroP»
(6 b-¢c). In questa domanda apparente-
mente poco devota — che, pero, in Socrate
derivava da una religiosita piti profonda e
piu pura, dalla ricerca del Dio veramente
divino — i cristiani dei primi secoli hanno
riconosciuto se stessi e il loro cammino.
Hanno accolto la loro fede non in modo

positivista, o come la via d’uscita da desi-
deri non appagati; ’hanno compresa come
il dissolvimento della nebbia della religione
mitologica per far posto alla scoperta di
quel Dio che ¢ Ragione creatrice € al con-
tempo Ragione-Amore. Per questo, I'in-
terrogarsi della ragione sul Dio pit grande
come anche sulla vera natura e sul vero
senso dell’essere umano era per loro non
una forma problematica di mancanza di
religiosita, ma faceva parte dell’essenza del
loro modo di essere religiosi. Non avevano
bisogno, quindi, di sciogliere o accantonare
I'interrogarsi socratico, ma potevano, anzi,
dovevano accoglierlo e riconoscere come
parte della propria identita la ricerca fati-
cosa della ragione per raggiungere la cono-
scenza della verita intera. Poteva, anzi do-
veva cosi, nell’ambito della fede cristiana,
r}el mondo cristiano, nascere I'universita.
E necessario fare un ulteriore passo. Luo-
mo vuole conoscere — vuole verita. Verita €
innanzitutto una cosa del vedere, del com-
prendere, della theoria, come la chiama la
tradizione greca. Ma la verita non ¢ mai
soltanto teorica. Agostino, nel porre una
correlazione tra le Beatitudini del Discorso
della Montagna e i doni dello Spirito men-
zionati in Isaia 11, ha affermato una reci-
procita tra scientia e tristitia: il semplice sa-
pere, dice, rende tristi. E di fatto — chi vede
¢ apprende soltanto tutto cid che avviene
nel mondo, finisce per diventare triste. Ma
verita significa di pitt che sapere: la cono-
scenza della verita ha come scopo la cono-
scenza del bene. Questo ¢ anche il senso
dell’'interrogarsi socratico: qual ¢ quel bene
che ci rende veri? La verita ci rende buo-
ni, ¢ la bonta ¢ vera: ¢ questo 'ottimismo
che vive nella fede cristiana, perché ad essa
¢ stata concessa la visione del Logos, della
Ragione creatrice che, nell'incarnazione
di Dio, si ¢ rivelata insieme come il Bene,
come la Bonta stessa.

Nella teologia medievale ¢’¢ stata una di-
sputa approfondita sul rapporto tra teoria e

( PROPOSTA EDUCATIVA 2/07 )

67



prassi, sulla giusta relazione tra conoscere
e agire — una disputa che qui non dobbiamo
sviluppare. Di fatto 'universita medievale
con le sue quattro Facolta presenta questa
correlazione. Cominciamo con la Facolta
che, secondo la comprensione di allora,
era la quarta, quella di medicina. Anche se
era considerata pi come «arte» che non
come scienza, tuttavia, il suo inserimen-
to nel cosmo dell'universitas significava
chiaramente che era collocata nell’ambi-
to della razionalita, che 'arte del guarire
stava sotto la guida della ragione e veniva
sottratta all’ambito della magia. Guarire ¢
un compito che richiede sempre piu della
semplice ragione, ma proprio per questo
ha bisogno della connessione tra sapere e
potere, ha bisogno di appartenere alla sfera
della ratio. Inevitabilmente appare la que-
stione della relazione tra prassi e teoria, tra
conoscenza e agire nella Facolta di giuri-
sprudenza. Si tratta del dare giusta forma
alla liberta umana che & sempre liberta
nella comunione reciproca: il diritto ¢ il
presupposto della liberta, non il suo anta-
gonista. Ma qui emerge subito la domanda:
Come s’individuano i criteri di giustizia che
rendono possibile una liberta vissuta insie-
me e servono all’essere buono dell’'uomo?
A questo punto s'impone un salto nel pre-
sente: ¢ la questione del come possa essere
trovata una normativa giuridica che costi-
tuisca un ordinamento della liberta, della
dignita umana e dei diritti dell'uomo. E la
questione che ci occupa oggi nei processi
democratici di formazione dell’opinione
e che al contempo ci angustia come que-
stione per il futuro dell'umanita. Jirgen
Habermas esprime, a mio parere, un vasto
consenso del pensiero attuale, quando dice
che la legittimita di una carta costituziona-
le, quale presupposto della legalita, deri-
verebbe da due fonti: dalla partecipazione
politica egualitaria di tutti i cittadini e dalla
forma ragionevole in cui i contrasti politici
vengono risolti. Riguardo a questa «forma

ragionevole» egli annota che essa non puo
essere solo una lotta per maggioranze arit-
metiche, ma che deve caratterizzarsi come
un «processo di argomentazione sensibile
alla verita» (wahrheitssensibles Argumen-
tationsverfahren). E detto bene, ma ¢ cosa
molto difficile da trasformare in una prassi
politica. I rappresentanti di quel pubblico
«processo di argomentazione» sono — lo
sappiamo — prevalentemente i partiti come
responsabili della formazione della volonta
politica. Di fatto, essi avranno immancabil-
mente di mira soprattutto il conseguimento
di maggioranze e con cid baderanno quasi
inevitabilmente ad interessi che promettono
di soddisfare; tali interessi pero sono spesso
particolari e non servono veramente all’in-
sieme. La sensibilita per la verita sempre
di nuovo viene sopraffatta dalla sensibilita
per gli interessi. lo trovo significativo il fat-
to che Habermas parli della sensibilita per
la verita come di elemento necessario nel
processo di argomentazione politica, rein-
serendo cosi il concetto di verita nel dibatti-
to filosofico e in quello politico.

Ma allora diventa inevitabile la domanda
di Pilato: Che cos’¢ la verita? E come la si
riconosce? Se per questo si rimanda alla
«ragione pubblica», come fa Rawls, segue
necessariamente ancora la domanda: Che
cosa ¢ ragionevole? Come una ragione si di-
mostra ragione vera? In ogni caso, si rende
in base a cio evidente che, nella ricerca del
diritto della liberta, della verita della giusta
convivenza devono essere ascoltate istanze
diverse rispetto a partiti e gruppi d’interes-
se, senza con c¢io voler minimamente con-
testare la loro importanza. Torniamo cosi
alla struttura dell’'universita medievale. Ac-
canto a quella di giurisprudenza c’erano le
Facolta di filosofia e di teologia, a cui era af-
fidata la ricerca sull’essere uomo nella sua
totalita e con cio il compito di tener desta
la sensibilita per la verita. Si potrebbe dire
addirittura che questo ¢ il senso perma-

68

( PROPOSTA EDUCATIVA 2/07 )

nente e vero di ambedue le Facolta: essere
custodi della sensibilita per la verita, non
permettere che 'uomo sia distolto dalla ri-
cerca della verita. Ma come possono esse
corrispondere a questo compito? Questa ¢
una domanda per la quale bisogna sempre
di nuovo affaticarsi € che non ¢ mai posta e
risolta definitivamente. Cosi, a questo pun-
to, neppure io posso offrire propriamente
una risposta, ma piuttosto un invito a re-
stare in cammino con questa domanda — in
cammino con i grandi che lungo tutta la
storia hanno lottato e cercato, con le loro
risposte e con la loro inquietudine per la ve-
rita, che rimanda continuamente al di la di
ogni singola risposta.

Teologia e filosofia formano in cio una pe-
culiare coppia di gemelli, nella quale nes-
suna delle due puo essere distaccata total-
mente dall’altra e, tuttavia, ciascuna deve
conservare il proprio compito e la propria
identita. E merito storico di san Tommaso
d’Aquino - di fronte alla differente risposta
dei Padri a causa del loro contesto storico —
di aver messo in luce I'autonomia della filo-
sofia e con essa il diritto e la responsabilita
propri della ragione che s’interroga in base
alle sue forze. Differenziandosi dalle filoso-
fie neoplatoniche, in cui religione e filosofia
erano inseparabilmente intrecciate, i Padri
avevano presentato la fede cristiana come
la vera filosofia, sottolineando anche che
questa fede corrisponde alle esigenze della
ragione in ricerca della verita; che la fede &
il «si» alla verita, rispetto alle religioni mi-
tiche diventate semplice consuetudine. Ma
poi, al momento della nascita dell’universi-
ta, in Occidente non esistevano pitl quelle
religioni, ma solo il cristianesimo, € cosi bi-
sognava sottolineare in modo nuovo la re-
sponsabilita propria della ragione, che non
viene assorbita dalla fede. Tommaso si tro-
vo ad agire in un momento privilegiato: per
la prima volta gli scritti filosofici di Aristo-
tele erano accessibili nella loro integralita;

erano presenti le filosofie ebraiche e arabe,
come specifiche appropriazioni e prosecu-
zioni della filosofia greca. Cosi il cristianesi-
mo, in un nuovo dialogo con la ragione degli
altri, che veniva incontrando, dovette lotta-
re per la propria ragionevolezza. l.a Facol-
ta di filosofia che, come cosiddetta «Facolta
degli artisti», fino a quel momento era stata
solo propedeutica alla teologia, divenne ora
una Facolta vera e propria, un partner au-
tonomo della teologia e della fede in que-
sta riflessa. Non possiamo qui soffermarci
sull’avvincente confronto che ne derivo. lo
direi che I'idea di san Tommaso circa il rap-
porto tra filosofia e teologia potrebbe essere
espressa nella formula trovata dal Concilio
di Calcedonia per la cristologia: filosofia e
teologia devono rapportarsi tra loro «senza
confusione e senza separazione». «Senza
confusione» vuol dire che ognuna delle due
deve conservare la propria identita. La filo-
sofia deve rimanere veramente una ricerca
della ragione nella propria liberta e nella
propria responsabilita; deve vedere i suoi
limiti e proprio cosi anche la sua grandez-
za e vastita. La teologia deve continuare ad
attingere ad un tesoro di conoscenza che
non ha inventato essa stessa, che sempre la
supera € che, non essendo mai totalmente
esauribile mediante la riflessione, proprio
per questo avvia sempre di nuovo il pen-
siero. Insieme al «senza confusione» vige
anche il «senza separazione»: la filosofia
non ricomincia ogni volta dal punto zero
del soggetto pensante in modo isolato, ma
sta nel grande dialogo della sapienza stori-
ca, che essa criticamente e insieme docil-
mente sempre di nuovo accoglie e sviluppa;
ma non deve neppure chiudersi davanti a
cio che le religioni e in particolare la fede
cristiana hanno ricevuto e donato all'uma-
nita come indicazione del cammino. Varie
cose dette da teologi nel corso della storia o
anche tradotte nella pratica dalle autorita
ecclesiali, sono state dimostrate false dalla
storia e oggi ci confondono. Ma allo stesso

( PROPOSTA EDUCATIVA 2/07 )

69



tempo € vero che la storia dei santi, la storia
dell'umanesimo cresciuto sulla basa della
fede cristiana dimostra la verita di questa
fede nel suo nucleo essenziale, rendendo-
la con cio anche un’istanza per la ragione
pubblica. Certo, molto di cio che dicono la
teologia e la fede puo essere fatto proprio
soltanto all'interno della fede e quindi non
puo presentarsi come esigenza per coloro
ai quali questa fede rimane inaccessibile.
E vero, pero, al contempo che il messaggio
della fede cristiana non € mai soltanto una
comprehensive religious doctrine nel senso
di Rawls, ma una forza purificatrice per la
ragione stessa, che aiuta ad essere piu se
stessa. Il messaggio cristiano, in base alla
sua origine, dovrebbe essere sempre un
incoraggiamento verso la verita e cosi una
forza contro la pressione del potere e degli
interessi.

Ebbene, finora ho solo parlato dell’'univer-
sita medievale, cercando tuttavia di lasciar
trasparire la natura permanente dell’'uni-
versita e del suo compito. Nei tempi moder-
ni si sono dischiuse nuove dimensioni del
sapere, che nell’'universita sono valorizzate
soprattutto in due grandi ambiti: innan-
zitutto nelle scienze naturali, che si sono
sviluppate sulla base della connessione di
sperimentazione e di presupposta raziona-
lita della materia; in secondo luogo, nelle
scienze storiche e umanistiche, in cui 'uo-
mo, scrutando lo specchio della sua storia
¢ chiarendo le dimensioni della sua natura,
cerca di comprendere meglio se stesso. In
questo sviluppo si ¢ aperta all'umanita non
solo una misura immensa di sapere € di po-
tere; sono cresciuti anche la conoscenza e
il riconoscimento dei diritti e della dignita
dell’'uomo, e di questo possiamo solo es-
sere grati. Ma il cammino dell'uomo non
puod mai dirsi completato e il pericolo della
caduta nella disumanita non € mai sempli-
cemente scongiurato: come lo vediamo nel
panorama della storia attuale! Il pericolo
del mondo occidentale — per parlare solo di

questo — ¢ oggi che 'uomo, proprio in con-
siderazione della grandezza del suo sapere
e potere, si arrenda davanti alla questione
della verita. E cio significa allo stesso tem-
po che la ragione, alla fine, si piega davanti
alla pressione degli interessi e all’attrattiva
dell’utilita, costretta a riconoscerla come
criterio ultimo. Detto dal punto di vista del-
la struttura dell’universita: esiste il pericolo
che la filosofia, non sentendosi piti capace
del suo vero compito, si degradi in positi-
vismo; che la teologia col suo messaggio
rivolto alla ragione, venga confinata nella
sfera privata di un gruppo pitt 0 meno gran-
de. Se pero la ragione — sollecita della sua
presunta purezza — diventa sorda al grande
messaggio che le viene dalla fede cristiana
e dalla sua sapienza, inaridisce come un
albero le cui radici non raggiungono piu le
acque che gli danno vita. Perde il coraggio
per la verita e cosi non diventa piu grande,
ma pit piccola. Applicato alla nostra cultu-
ra europea cio significa: se essa vuole solo
autocostruirsi in base al cerchio delle pro-
prie argomentazioni e a cio che al momen-
to la convince e — preoccupata della sua
laicita — si distacca dalle radici delle quali
vive, allora non diventa pitl ragionevole e
pill pura, ma si scompone e si frantuma.
Con c¢i0 ritorno al punto di partenza. Che
cosa ha da fare o da dire il Papa nell’'uni-
versita? Sicuramente non deve cercare di
imporre ad altri in modo autoritario la fede,
che puo essere solo donata in liberta. Al di
la del suo ministero di Pastore nella Chie-
sa e in base alla natura intrinseca di questo
ministero pastorale € suo compito mante-
nere desta la sensibilita per la verita; invi-
tare sempre di nuovo la ragione a mettersi
alla ricerca del vero, del bene, di Dio e, su
questo cammino, sollecitarla a scorgere le
utili luci sorte lungo la storia della fede cri-
stiana e a percepire cosi Gesu Cristo come
la Luce che illumina la storia e aiuta a tro-
vare la via verso il futuro.

Dal Vaticano, 17 gennaio 2008

/70

( PROPOSTA EDUCATIVA 2/07 )




