
64 65

politici dovrebbero rendersi conto del-
la necessita di un codice etico condiviso 
che porti a: non candidare e a rendere 
ineleggibili i condannati in via definitiva 
per reati gravi; rigorizzare il regime delle 
incompatibilità e delle sovrapposizioni tra 
incarichi di governo o di rappresentanza 
politica e funzioni di altro tipo, al fine di 
evitare conflitti di interesse tra ruoli o tra 
spazio pubblico e dimensione privata. 
È l’ora che si torni a guardare al bene del-
le istituzioni democratiche nello stabilire 
le regole del gioco perché o la politica trova 
la forza per ritessere un legame struttu-
rale con i cittadini oppure, nei prossimi 
anni, la distanza dalle Istituzioni potrà 
essere non più facilmente colmata (Gatti-
Ivaldo, 2002). 

una legge che invita davvero poco a par-
tecipare. L’Italia avrebbe bisogno di un 
dispositivo elettorale equilibrato, frutto 
di una sintesi tra le facili fughe in avanti 
verso tipi di legge elettorale che, puntan-
do alla stabilità dell’Esecutivo, rischiano 
di svilire il ruolo del Parlamento, e model-
li che evitano l’accentuarsi di disfunzio-
ni della vita democratica e di tentazioni 
autoreferenziali della politica (come la 
moltiplicazione dei partiti e l’ingovernabi-
lità eretta a sistema); riconfermando, allo 
stesso tempo, la scelta maggioritaria e la 
democrazia dell’alternanza, in un quadro 
di bipolarismo mite (Ist. «Vittorio Bache-
let»-MEIC, 2007).
Un passo deciso va inoltre operato in 
favore di un nuovo patto etico: gli attori 

BENEDETTO XVI, Messaggio per la XL Giornata mondiale della pace (1 gennaio 2007), Città del Vaticano 8 dicem-
bre 2006. 
CARTOCCI R., Diventare grandi in tempi di cinismo. Identità nazionale, memoria collettiva e f iducia nelle istituzioni 
tra i giovani italiani, Il Mulino, Bologna 2002.
CAVALLI A., Giovani non protagonisti, in «Il Mulino», 3(2007) pp. 464-471.
DE MARTIN G.C.-MAZZOCCHIO F. (a cura di), Formare al bene comune. Per una nuova grammatica della partecipazione, 
Ave, Roma 2007.
DIAMANTI I., Il Paese dove il tempo si è fermato, in «Il Mulino» 3(2007) pp. 482-488.
GATTI R.-IVALDO M. (a cura di), Società civile e democrazia, Ave, Roma 2002.
ISTITUTO «VITTORIO BACHELET»-MEIC, Proposte sulle riforme costituzionali e istituzionali, Roma 10 luglio 2007, www.
azionecattolica.it/aci/istituto/Bachelet/interventi.
LIVI BACCI M.-DE SANTIS G., Le prerogative perdute dei giovani, in «Il Mulino» 3(2007) pp. 472-481.
MARITAIN J., L’uomo e lo stato, Marietti, Genova 2003.
SARTORI G., Costituzione e altri malanni, Laterza, Roma-Bari 2006.
STELLA G. A.-RIZZO S., La Casta, Rizzoli, Milano 2007.

Bibliografia

Benedetto XVI

ALLOCUZIONE PER L’INCONTRO
con l’Università «La Sapienza» di Roma

Testo dell’allocuzione che il Santo Padre 
Benedetto XVI avrebbe pronunciato nel 
corso della Visita all’Università degli Studi 
«La Sapienza» di Roma, prevista per il 17 
gennaio e poi annullata.

agnifico Rettore, 
Autorità politiche e civili, 
Illustri docenti e

personale tecnico amministrativo, 
cari giovani studenti!
È per me motivo di profonda gioia incon-
trare la comunità della «Sapienza - Uni-
versità di Roma» in occasione della inau-
gurazione dell’anno accademico. Da secoli 
ormai questa Università segna il cammino 
e la vita della città di Roma, facendo frut-
tare le migliori energie intellettuali in ogni 
campo del sapere. Sia nel tempo in cui, 
dopo la fondazione voluta dal Papa Boni-
facio VIII, l’istituzione era alle dirette di-
pendenze dell’Autorità ecclesiastica, sia 
successivamente quando lo Studium Urbis 
si è sviluppato come istituzione dello Sta-
to italiano, la vostra comunità accademica 
ha conservato un grande livello scientifico 
e culturale, che la colloca tra le più presti-
giose università del mondo. Da sempre la 
Chiesa di Roma guarda con simpatia e am-

mirazione a questo centro universitario, 
riconoscendone l’impegno, talvolta arduo 
e faticoso, della ricerca e della formazione 
delle nuove generazioni. Non sono manca-
ti in questi ultimi anni momenti significativi 
di collaborazione e di dialogo. Vorrei ricor-
dare, in particolare, l’Incontro mondiale 
dei Rettori in occasione del Giubileo delle 
Università, che ha visto la vostra comuni-
tà farsi carico non solo dell’accoglienza e 
dell’organizzazione, ma soprattutto della 
profetica e complessa proposta della ela-
borazione di un «nuovo umanesimo per il 
terzo millennio».
Mi è caro, in questa circostanza, esprimere 
la mia gratitudine per l’invito che mi è stato 
rivolto a venire nella vostra università per 
tenervi una lezione. In questa prospettiva 
mi sono posto innanzitutto la domanda: 
Che cosa può e deve dire un Papa in un’oc-
casione come questa? Nella mia lezione a 
Ratisbona ho parlato, sì, da Papa, ma so-
prattutto ho parlato nella veste del già pro-
fessore di quella mia università, cercando di 
collegare ricordi e attualità. Nell’università 
«Sapienza», l’antica università di Roma, 
però, sono invitato proprio come Vesco-
vo di Roma, e perciò debbo parlare come 
tale. Certo, la «Sapienza» era un tempo 

M

PROPOSTA EDUCATIVA 2/07 PROPOSTA EDUCATIVA 2/07

ZOOM



66 67

l’università del Papa, ma oggi è un’univer-
sità laica con quell’autonomia che, in base 
al suo stesso concetto fondativo, ha fatto 
sempre parte della natura di università, la 
quale deve essere legata esclusivamente al-
l’autorità della verità. Nella sua libertà da 
autorità politiche ed ecclesiastiche l’univer-
sità trova la sua funzione particolare, pro-
prio anche per la società moderna, che ha 
bisogno di un’istituzione del genere.

Ritorno alla mia domanda di partenza: Che 
cosa può e deve dire il Papa nell’incontro 
con l’università della sua città? Riflettendo 
su questo interrogativo, mi è sembrato che 
esso ne includesse due altri, la cui chiari-
ficazione dovrebbe condurre da sé alla ri-
sposta. Bisogna, infatti, chiedersi: Qual è la 
natura e la missione del Papato? E ancora: 
Qual è la natura e la missione dell’univer-
sità? Non vorrei in questa sede trattenere 
Voi e me in lunghe disquisizioni sulla na-
tura del Papato. Basti un breve accenno. Il 
Papa è anzitutto Vescovo di Roma e come 
tale, in virtù della successione all’Aposto-
lo Pietro, ha una responsabilità episcopale 
nei riguardi dell’intera Chiesa cattolica. La 
parola «vescovo» – episkopos, che nel suo si-
gnificato immediato rimanda a «sorveglian-
te» – già nel Nuovo Testamento è stata fusa 
insieme con il concetto biblico di Pastore: 
egli è colui che, da un punto di osservazio-
ne sopraelevato, guarda all’insieme, pren-
dendosi cura del giusto cammino e della 
coesione dell’insieme. In questo senso, tale 
designazione del compito orienta lo sguar-
do anzitutto verso l’interno della comunità 
credente. Il Vescovo – il Pastore – è l’uo-
mo che si prende cura di questa comunità; 
colui che la conserva unita mantenendola 
sulla via verso Dio, indicata secondo la fede 
cristiana da Gesù – e non soltanto indica-
ta: Egli stesso è per noi la via. Ma questa 
comunità della quale il Vescovo si prende 
cura – grande o piccola che sia – vive nel 
mondo; le sue condizioni, il suo cammino, il 

suo esempio e la sua parola influiscono ine-
vitabilmente su tutto il resto della comunità 
umana nel suo insieme. Quanto più grande 
essa è, tanto più le sue buone condizioni o 
il suo eventuale degrado si ripercuoteranno 
sull’insieme dell’umanità. Vediamo oggi con 
molta chiarezza, come le condizioni delle 
religioni e come la situazione della Chiesa 
– le sue crisi e i suoi rinnovamenti – agisca-
no sull’insieme dell’umanità. Così il Papa, 
proprio come Pastore della sua comunità, 
è diventato sempre di più anche una voce 
della ragione etica dell’umanità.

Qui, però, emerge subito l’obiezione, se-
condo cui il Papa, di fatto, non parlerebbe 
veramente in base alla ragione etica, ma 
trarrebbe i suoi giudizi dalla fede e per 
questo non potrebbe pretendere una loro 
validità per quanti non condividono questa 
fede. Dovremo ancora ritornare su questo 
argomento, perché si pone qui la questione 
assolutamente fondamentale: Che cosa è la 
ragione? Come può un’affermazione – so-
prattutto una norma morale – dimostrarsi 
«ragionevole»? A questo punto vorrei per 
il momento solo brevemente rilevare che 
John Rawls, pur negando a dottrine reli-
giose comprensive il carattere della ragione 
«pubblica», vede tuttavia nella loro ragione 
«non pubblica» almeno una ragione che 
non potrebbe, nel nome di una razionalità 
secolaristicamente indurita, essere sempli-
cemente disconosciuta a coloro che la so-
stengono. Egli vede un criterio di questa ra-
gionevolezza fra l’altro nel fatto che simili 
dottrine derivano da una tradizione respon-
sabile e motivata, in cui nel corso di lunghi 
tempi sono state sviluppate argomentazioni 
sufficientemente buone a sostegno della re-
lativa dottrina. In questa affermazione mi 
sembra importante il riconoscimento che 
l’esperienza e la dimostrazione nel corso 
di generazioni, il fondo storico dell’umana 
sapienza, sono anche un segno della sua 
ragionevolezza e del suo perdurante signi-

ficato. Di fronte ad una ragione a-storica 
che cerca di autocostruirsi soltanto in una 
razionalità a-storica, la sapienza dell’uma-
nità come tale – la sapienza delle grandi 
tradizioni religiose – è da valorizzare come 
realtà che non si può impunemente gettare 
nel cestino della storia delle idee.

Ritorniamo alla domanda di partenza. Il 
Papa parla come rappresentante di una 
comunità credente, nella quale durante i 
secoli della sua esistenza è maturata una 
determinata sapienza della vita; parla 
come rappresentante di una comunità che 
custodisce in sé un tesoro di conoscenza e 
di esperienza etiche, che risulta importante 
per l’intera umanità: in questo senso parla 
come rappresentante di una ragione etica.
Ma ora ci si deve chiedere: E che cosa è 
l’università? Qual è il suo compito? È una 
domanda gigantesca alla quale, ancora una 
volta, posso cercare di rispondere soltanto 
in stile quasi telegrafico con qualche osser-
vazione. Penso si possa dire che la vera, 
intima origine dell’università stia nella bra-
ma di conoscenza che è propria dell’uomo. 
Egli vuol sapere che cosa sia tutto ciò che 
lo circonda. Vuole verità. In questo senso si 
può vedere l’interrogarsi di Socrate come 
l’impulso dal quale è nata l’università oc-
cidentale. Penso ad esempio – per menzio-
nare soltanto un testo – alla disputa con 
Eutifrone, che di fronte a Socrate difende 
la religione mitica e la sua devozione. A 
ciò Socrate contrappone la domanda: «Tu 
credi che fra gli dei esistano realmente una 
guerra vicendevole e terribili inimicizie e 
combattimenti … Dobbiamo, Eutifrone, 
effettivamente dire che tutto ciò è vero?» 
(6 b-c). In questa domanda apparente-
mente poco devota – che, però, in Socrate 
derivava da una religiosità più profonda e 
più pura, dalla ricerca del Dio veramente 
divino – i cristiani dei primi secoli hanno 
riconosciuto se stessi e il loro cammino. 
Hanno accolto la loro fede non in modo 

positivista, o come la via d’uscita da desi-
deri non appagati; l’hanno compresa come 
il dissolvimento della nebbia della religione 
mitologica per far posto alla scoperta di 
quel Dio che è Ragione creatrice e al con-
tempo Ragione-Amore. Per questo, l’in-
terrogarsi della ragione sul Dio più grande 
come anche sulla vera natura e sul vero 
senso dell’essere umano era per loro non 
una forma problematica di mancanza di 
religiosità, ma faceva parte dell’essenza del 
loro modo di essere religiosi. Non avevano 
bisogno, quindi, di sciogliere o accantonare 
l’interrogarsi socratico, ma potevano, anzi, 
dovevano accoglierlo e riconoscere come 
parte della propria identità la ricerca fati-
cosa della ragione per raggiungere la cono-
scenza della verità intera. Poteva, anzi do-
veva così, nell’ambito della fede cristiana, 
nel mondo cristiano, nascere l’università.
È necessario fare un ulteriore passo. L’uo-
mo vuole conoscere – vuole verità. Verità è 
innanzitutto una cosa del vedere, del com-
prendere, della theoría, come la chiama la 
tradizione greca. Ma la verità non è mai 
soltanto teorica. Agostino, nel porre una 
correlazione tra le Beatitudini del Discorso 
della Montagna e i doni dello Spirito men-
zionati in Isaia 11, ha affermato una reci-
procità tra scientia e tristitia: il semplice sa-
pere, dice, rende tristi. E di fatto – chi vede 
e apprende soltanto tutto ciò che avviene 
nel mondo, finisce per diventare triste. Ma 
verità significa di più che sapere: la cono-
scenza della verità ha come scopo la cono-
scenza del bene. Questo è anche il senso 
dell’interrogarsi socratico: qual è quel bene 
che ci rende veri? La verità ci rende buo-
ni, e la bontà è vera: è questo l’ottimismo 
che vive nella fede cristiana, perché ad essa 
è stata concessa la visione del Logos, della 
Ragione creatrice che, nell’incarnazione 
di Dio, si è rivelata insieme come il Bene, 
come la Bontà stessa.
Nella teologia medievale c’è stata una di-
sputa approfondita sul rapporto tra teoria e 

PROPOSTA EDUCATIVA 2/07 PROPOSTA EDUCATIVA 2/07



68 69

prassi, sulla giusta relazione tra conoscere 
e agire – una disputa che qui non dobbiamo 
sviluppare. Di fatto l’università medievale 
con le sue quattro Facoltà presenta questa 
correlazione. Cominciamo con la Facoltà 
che, secondo la comprensione di allora, 
era la quarta, quella di medicina. Anche se 
era considerata più come «arte» che non 
come scienza, tuttavia, il suo inserimen-
to nel cosmo dell’universitas significava 
chiaramente che era collocata nell’ambi-
to della razionalità, che l’arte del guarire 
stava sotto la guida della ragione e veniva 
sottratta all’ambito della magia. Guarire è 
un compito che richiede sempre più della 
semplice ragione, ma proprio per questo 
ha bisogno della connessione tra sapere e 
potere, ha bisogno di appartenere alla sfera 
della ratio. Inevitabilmente appare la que-
stione della relazione tra prassi e teoria, tra 
conoscenza e agire nella Facoltà di giuri-
sprudenza. Si tratta del dare giusta forma 
alla libertà umana che è sempre libertà 
nella comunione reciproca: il diritto è il 
presupposto della libertà, non il suo anta-
gonista. Ma qui emerge subito la domanda: 
Come s’individuano i criteri di giustizia che 
rendono possibile una libertà vissuta insie-
me e servono all’essere buono dell’uomo? 
A questo punto s’impone un salto nel pre-
sente: è la questione del come possa essere 
trovata una normativa giuridica che costi-
tuisca un ordinamento della libertà, della 
dignità umana e dei diritti dell’uomo. È la 
questione che ci occupa oggi nei processi 
democratici di formazione dell’opinione 
e che al contempo ci angustia come que-
stione per il futuro dell’umanità. Jürgen 
Habermas esprime, a mio parere, un vasto 
consenso del pensiero attuale, quando dice 
che la legittimità di una carta costituziona-
le, quale presupposto della legalità, deri-
verebbe da due fonti: dalla partecipazione 
politica egualitaria di tutti i cittadini e dalla 
forma ragionevole in cui i contrasti politici 
vengono risolti. Riguardo a questa «forma 

ragionevole» egli annota che essa non può 
essere solo una lotta per maggioranze arit-
metiche, ma che deve caratterizzarsi come 
un «processo di argomentazione sensibile 
alla verità» (wahrheitssensibles Argumen-
tationsverfahren). È detto bene, ma è cosa 
molto difficile da trasformare in una prassi 
politica. I rappresentanti di quel pubblico 
«processo di argomentazione» sono – lo 
sappiamo – prevalentemente i partiti come 
responsabili della formazione della volontà 
politica. Di fatto, essi avranno immancabil-
mente di mira soprattutto il conseguimento 
di maggioranze e con ciò baderanno quasi 
inevitabilmente ad interessi che promettono 
di soddisfare; tali interessi però sono spesso 
particolari e non servono veramente all’in-
sieme. La sensibilità per la verità sempre 
di nuovo viene sopraffatta dalla sensibilità 
per gli interessi. Io trovo significativo il fat-
to che Habermas parli della sensibilità per 
la verità come di elemento necessario nel 
processo di argomentazione politica, rein-
serendo così il concetto di verità nel dibatti-
to filosofico e in quello politico.

Ma allora diventa inevitabile la domanda 
di Pilato: Che cos’è la verità? E come la si 
riconosce? Se per questo si rimanda alla 
«ragione pubblica», come fa Rawls, segue 
necessariamente ancora la domanda: Che 
cosa è ragionevole? Come una ragione si di-
mostra ragione vera? In ogni caso, si rende 
in base a ciò evidente che, nella ricerca del 
diritto della libertà, della verità della giusta 
convivenza devono essere ascoltate istanze 
diverse rispetto a partiti e gruppi d’interes-
se, senza con ciò voler minimamente con-
testare la loro importanza. Torniamo così 
alla struttura dell’università medievale. Ac-
canto a quella di giurisprudenza c’erano le 
Facoltà di filosofia e di teologia, a cui era af-
fidata la ricerca sull’essere uomo nella sua 
totalità e con ciò il compito di tener desta 
la sensibilità per la verità. Si potrebbe dire 
addirittura che questo è il senso perma-

nente e vero di ambedue le Facoltà: essere 
custodi della sensibilità per la verità, non 
permettere che l’uomo sia distolto dalla ri-
cerca della verità. Ma come possono esse 
corrispondere a questo compito? Questa è 
una domanda per la quale bisogna sempre 
di nuovo affaticarsi e che non è mai posta e 
risolta definitivamente. Così, a questo pun-
to, neppure io posso offrire propriamente 
una risposta, ma piuttosto un invito a re-
stare in cammino con questa domanda – in 
cammino con i grandi che lungo tutta la 
storia hanno lottato e cercato, con le loro 
risposte e con la loro inquietudine per la ve-
rità, che rimanda continuamente al di là di 
ogni singola risposta.

Teologia e filosofia formano in ciò una pe-
culiare coppia di gemelli, nella quale nes-
suna delle due può essere distaccata total-
mente dall’altra e, tuttavia, ciascuna deve 
conservare il proprio compito e la propria 
identità. È merito storico di san Tommaso 
d’Aquino – di fronte alla differente risposta 
dei Padri a causa del loro contesto storico – 
di aver messo in luce l’autonomia della filo-
sofia e con essa il diritto e la responsabilità 
propri della ragione che s’interroga in base 
alle sue forze. Differenziandosi dalle filoso-
fie neoplatoniche, in cui religione e filosofia 
erano inseparabilmente intrecciate, i Padri 
avevano presentato la fede cristiana come 
la vera filosofia, sottolineando anche che 
questa fede corrisponde alle esigenze della 
ragione in ricerca della verità; che la fede è 
il «sì» alla verità, rispetto alle religioni mi-
tiche diventate semplice consuetudine. Ma 
poi, al momento della nascita dell’universi-
tà, in Occidente non esistevano più quelle 
religioni, ma solo il cristianesimo, e così bi-
sognava sottolineare in modo nuovo la re-
sponsabilità propria della ragione, che non 
viene assorbita dalla fede. Tommaso si tro-
vò ad agire in un momento privilegiato: per 
la prima volta gli scritti filosofici di Aristo-
tele erano accessibili nella loro integralità; 

erano presenti le filosofie ebraiche e arabe, 
come specifiche appropriazioni e prosecu-
zioni della filosofia greca. Così il cristianesi-
mo, in un nuovo dialogo con la ragione degli 
altri, che veniva incontrando, dovette lotta-
re per la propria ragionevolezza. La Facol-
tà di filosofia che, come cosiddetta «Facoltà 
degli artisti», fino a quel momento era stata 
solo propedeutica alla teologia, divenne ora 
una Facoltà vera e propria, un partner au-
tonomo della teologia e della fede in que-
sta riflessa. Non possiamo qui soffermarci 
sull’avvincente confronto che ne derivò. Io 
direi che l’idea di san Tommaso circa il rap-
porto tra filosofia e teologia potrebbe essere 
espressa nella formula trovata dal Concilio 
di Calcedonia per la cristologia: filosofia e 
teologia devono rapportarsi tra loro «senza 
confusione e senza separazione». «Senza 
confusione» vuol dire che ognuna delle due 
deve conservare la propria identità. La filo-
sofia deve rimanere veramente una ricerca 
della ragione nella propria libertà e nella 
propria responsabilità; deve vedere i suoi 
limiti e proprio così anche la sua grandez-
za e vastità. La teologia deve continuare ad 
attingere ad un tesoro di conoscenza che 
non ha inventato essa stessa, che sempre la 
supera e che, non essendo mai totalmente 
esauribile mediante la riflessione, proprio 
per questo avvia sempre di nuovo il pen-
siero. Insieme al «senza confusione» vige 
anche il «senza separazione»: la filosofia 
non ricomincia ogni volta dal punto zero 
del soggetto pensante in modo isolato, ma 
sta nel grande dialogo della sapienza stori-
ca, che essa criticamente e insieme docil-
mente sempre di nuovo accoglie e sviluppa; 
ma non deve neppure chiudersi davanti a 
ciò che le religioni e in particolare la fede 
cristiana hanno ricevuto e donato all’uma-
nità come indicazione del cammino. Varie 
cose dette da teologi nel corso della storia o 
anche tradotte nella pratica dalle autorità 
ecclesiali, sono state dimostrate false dalla 
storia e oggi ci confondono. Ma allo stesso 

PROPOSTA EDUCATIVA 2/07 PROPOSTA EDUCATIVA 2/07



70 71

tempo è vero che la storia dei santi, la storia 
dell’umanesimo cresciuto sulla basa della 
fede cristiana dimostra la verità di questa 
fede nel suo nucleo essenziale, rendendo-
la con ciò anche un’istanza per la ragione 
pubblica. Certo, molto di ciò che dicono la 
teologia e la fede può essere fatto proprio 
soltanto all’interno della fede e quindi non 
può presentarsi come esigenza per coloro 
ai quali questa fede rimane inaccessibile. 
È vero, però, al contempo che il messaggio 
della fede cristiana non è mai soltanto una 
comprehensive religious doctrine nel senso 
di Rawls, ma una forza purificatrice per la 
ragione stessa, che aiuta ad essere più se 
stessa. Il messaggio cristiano, in base alla 
sua origine, dovrebbe essere sempre un 
incoraggiamento verso la verità e così una 
forza contro la pressione del potere e degli 
interessi.
Ebbene, finora ho solo parlato dell’univer-
sità medievale, cercando tuttavia di lasciar 
trasparire la natura permanente dell’uni-
versità e del suo compito. Nei tempi moder-
ni si sono dischiuse nuove dimensioni del 
sapere, che nell’università sono valorizzate 
soprattutto in due grandi ambiti: innan-
zitutto nelle scienze naturali, che si sono 
sviluppate sulla base della connessione di 
sperimentazione e di presupposta raziona-
lità della materia; in secondo luogo, nelle 
scienze storiche e umanistiche, in cui l’uo-
mo, scrutando lo specchio della sua storia 
e chiarendo le dimensioni della sua natura, 
cerca di comprendere meglio se stesso. In 
questo sviluppo si è aperta all’umanità non 
solo una misura immensa di sapere e di po-
tere; sono cresciuti anche la conoscenza e 
il riconoscimento dei diritti e della dignità 
dell’uomo, e di questo possiamo solo es-
sere grati. Ma il cammino dell’uomo non 
può mai dirsi completato e il pericolo della 
caduta nella disumanità non è mai sempli-
cemente scongiurato: come lo vediamo nel 
panorama della storia attuale! Il pericolo 
del mondo occidentale – per parlare solo di 

questo – è oggi che l’uomo, proprio in con-
siderazione della grandezza del suo sapere 
e potere, si arrenda davanti alla questione 
della verità. E ciò significa allo stesso tem-
po che la ragione, alla fine, si piega davanti 
alla pressione degli interessi e all’attrattiva 
dell’utilità, costretta a riconoscerla come 
criterio ultimo. Detto dal punto di vista del-
la struttura dell’università: esiste il pericolo 
che la filosofia, non sentendosi più capace 
del suo vero compito, si degradi in positi-
vismo; che la teologia col suo messaggio 
rivolto alla ragione, venga confinata nella 
sfera privata di un gruppo più o meno gran-
de. Se però la ragione – sollecita della sua 
presunta purezza – diventa sorda al grande 
messaggio che le viene dalla fede cristiana 
e dalla sua sapienza, inaridisce come un 
albero le cui radici non raggiungono più le 
acque che gli danno vita. Perde il coraggio 
per la verità e così non diventa più grande, 
ma più piccola. Applicato alla nostra cultu-
ra europea ciò significa: se essa vuole solo 
autocostruirsi in base al cerchio delle pro-
prie argomentazioni e a ciò che al momen-
to la convince e – preoccupata della sua 
laicità – si distacca dalle radici delle quali 
vive, allora non diventa più ragionevole e 
più pura, ma si scompone e si frantuma.
Con ciò ritorno al punto di partenza. Che 
cosa ha da fare o da dire il Papa nell’uni-
versità? Sicuramente non deve cercare di 
imporre ad altri in modo autoritario la fede, 
che può essere solo donata in libertà. Al di 
là del suo ministero di Pastore nella Chie-
sa e in base alla natura intrinseca di questo 
ministero pastorale è suo compito mante-
nere desta la sensibilità per la verità; invi-
tare sempre di nuovo la ragione a mettersi 
alla ricerca del vero, del bene, di Dio e, su 
questo cammino, sollecitarla a scorgere le 
utili luci sorte lungo la storia della fede cri-
stiana e a percepire così Gesù Cristo come 
la Luce che illumina la storia e aiuta a tro-
vare la via verso il futuro.
Dal Vaticano, 17 gennaio 2008

all’altra parte del mondo, in 
Myanmar (ex Birmania), c’è una 
donna, Aung San Suu Kyi, che 

insieme al suo popolo si oppone alla fero-
ce dittatura militare che da quarant’anni 
domina il Paese. 
Figlia del principale artefice dell’indi-
pendenza dal dominio coloniale inglese, 
ucciso quando lei era solo una bambina, 
trascorre la giovinezza lontana dal suo 
Paese, accanto alla madre diventata nel 
frattempo ambasciatrice in India. Ha 
così l’occasione di frequentare le migliori 
scuole indiane e successivamente inglesi. 
Sono questi gli anni più importanti della 
sua formazione. L’amore per lo studio la 
porta a conseguire nel 1967, ad Oxford, 
le lauree in filosofia, scienze politiche ed 
economia. Nel 1972 comincia a lavorare 
per le Nazioni Unite e poco tempo dopo 
mette su famiglia stabilendosi definitiva-
mente in Inghilterra. Sembra che, mal-
grado l’impegno internazionale, il destino 
l’abbia definitivamente allontanata dalla 
sua terra natale quando nel 1998 rien-
tra in Birmania per accudire le mamma 
morente. Sconosciuta al popolo e rite-
nuta innocua dal regime, poiché lontana 
da decenni dal proprio Paese e dalle sue 

vicende politiche, conquista il cuore della 
gente ed emerge come leader dell’opposi-
zione. La figura di Aung San Suu Kyi si fa 
sempre più netta, così come la sua critica 
alla dittatura militare. A pochi mesi dal 
suo ritorno in patria e in vista delle ele-
zioni del 1990 lancia frontalmente il suo 
atto d’accusa contro lo SLORC (Consi-
glio di Stato per il Ripristino della Legge 
e dell’Ordine), l’organo attraverso cui il 
generale Ne Win, ufficialmente in pensio-
ne, controlla il Paese e smaschera la falsa 
promessa fatta dal governo di consegna-
re il potere ai civili. Nessuno prima di lei 
aveva avuto il coraggio di sfidare aperta-
mente il regime che comincia a temere 
il sostegno che in poco tempo Aung San 
Suu Kyi riesce a conquistare. Posta agli 
arresti domiciliari le viene data la possi-
bilità di andare in esilio, ma ella rifiuta 
senza esitazioni. La sua battaglia non può 
fermarsi lì e con la Lega Nazionale per 
la Democrazia, da lei fondata, partecipa 
alle elezioni del 27 maggio 1990 riscuoten-
do l’82% dei consensi. Sarebbe diventata 
primo ministro, ma com’era prevedibile 
i militari rigettano il voto, mantenendo il 
potere con la forza. Il suo impegno per la 
libertà del popolo birmano e la democra-

Matteo Scirè

Aung San SUU KYI

 D

PROPOSTA EDUCATIVA 2/07 PROPOSTA EDUCATIVA 2/07

PERSONE


