
42 43

presenza da «stranieri», secondo l’imma-
gine della Lettera a Diogneto, partecipi del-
le ansie e delle speranze degli uomini di 
oggi, eppure mai identificati con interessi 
di parte, di una classe sociale, di una na-
zione, di un’ideologia – fosse pure quella 
‘di comunità’. Presenza caratterizzata 
dalla «differenza cristiana», l’alterità. Ma 
nella consapevolezza dell’attrazione che 
gli idoli (l’arroganza, il potere, il possesso, 
l’arroccamento, la rassegnazione, l’au-
toreferenzialità…) esercitano su di lui, 
perciò nella difficile consapevolezza che 
è necessario sempre nuovamente convertir-
si – indimenticabile l’immagine patristica 
della chiesa casta meretrix, felicemen-
te ripresa dal Concilio. Diversità nella 
fede, tra le religioni, e diversità da chi è 
ateo o agnostico sono entrambe fonti di 
ricchezza per il credente, sostiene Enzo 
Bianchi.. Da qui, la necessità, la bellezza, 
la ricchezza di un dialogo con le altre re-
ligioni, culture, visioni del mondo, basato 
sul riconoscimento reciproco della digni-
tà di esistere e del diverso contribuire a 
percorsi di verità sull’uomo. Poiché anche 
quelli che dicono di non avere la fede, ma 
tracciano cammini di ricerca di senso, di 
un mondo ‘altro’, percorrono la via del-
l’umanizzazione dell’uomo, della socie-
tà, della resistenza alla barbarie e della 
ricerca, insomma, di qualcosa, al di là di 
«questo» mondo; qualcosa di molto più 
«evangelico» di tanto spento ritualismo, 
di tanta ideologia ‘cattolica’, priva di ogni 
riferimento a Gesù.
Alla fine, per Enzo Bianchi, quel che con-
ta, per l’identità cristiana, è la relazione 
che nasce dal cammino di uomini al fian-
co di altri uomini; è l’incontro, il cammi-
nare insieme, avendo cura della strada, 
mentre si intravede una meta Altra, che 
dà senso al cammino comune.
In un momento in cui è così difficile di-
scernere che cosa voglia dire testimonian-
za cristiana nella città dell’uomo, in cui è 

Franco Venturella

La virtù

ZAGREBELSKY GUSTAVO, La virtù del dubbio, 
Laterza, Roma-Bari 2007, pp. 168

uctoritas, non veritas facit legem. 
Partendo da questo assunto di 
Thomas Hobbes – pur con un ra-

gionevole distinguo – Gustavo Zagrebel-
sky, esponente di spicco della cultura giu-
ridica italiana, ex presidente della Corte 
costituzionale, professore di Diritto costi-
tuzionale nell’Università di Torino e nel-
l’Università «Suor Orsola Benincasa» di 
Napoli, incalzato dalle domande di Gemi-
nello Preterossi, docente di Diritti dell’uo-
mo e Filosofia del Diritto nella Facoltà di 
Giurisprudenza dell’Università di Saler-
no, ritorna su un tema a lui caro, quello 
del rapporto tra etica e diritto. Lo scopo 
evidente è quello di accompagnare il letto-
re nell’esplorazione di una Quaestio oggi 
molto dibattuta nel nostro Paese: la laici-
tà dello Stato nel contesto di una società 
plurale e complessa, in cui le diverse posi-
zioni culturali aspirano ad essere ricono-
sciute con pari dignità, nel rispetto del det-
tato costituzionale. Zagrebelsky affronta, 
senza irrigidimenti e senza ipocrisie, tutte 
le questioni aperte e che hanno assunto, 
in questi ultimi mesi, toni anche polemici, 

dal punto di vista giuridico ed etico. Basti 
pensare al tema dei valori «non negozia-
bili». Si può, dunque, ben comprendere 
che, in questo dibattito, vi è una oggettiva 
difficoltà a definire il concetto di «laicità» 
e la stessa condizione di «laico», che assu-
me sfaccettature e connotazioni diverse in 
base allo specifico contesto istituzionale o 
socio-culturale di riferimento. Possiamo 
dire che Zagrebelsky è più vicino a condi-
videre il senso di una laicità che, in qual-
che modo, si ritrova nelle parole scritte 
dal teologo luterano Dietrich Bonhoeffer 
nella cella del lager, proprio alcuni giorni 
prima di essere giustiziato: «Non possia-
mo essere onesti senza riconoscere che 
dobbiamo vivere nel mondo etsi Deus non 
daretur. Dio stesso ci costringe a questo 
riconoscimento. La conquista della mag-
giore età ci porta dunque al vero ricono-
scimento della nostra situazione. Dio ci fa 
sapere che dobbiamo vivere come uomini 
che se la cavano senza di Lui» (Lettera 
del 18 luglio 1944, in Bonhoeffer, 1969, p. 
265). 
In questo agile «trattato», dunque, Zagre-
belsky, si muove, con puntuali e pacate 
osservazioni, man mano che il dialogo 
procede nel fare l’inventario delle questio-

DEL DUBBIO

forte la tentazione di presenze massicce, 
di occupazioni di piazze e di potere, di 
trasformarsi in una delle tante lobby. In 
cui nuovamente, la questione della laicità 
cristiana si pone nei termini dell’annosa 
discussione, se sia preferibile una presen-
za massiccia, fortemente identitaria, di 
occupazione di spazi, di «cristianizzazio-
ne della società», o piuttosto la mediazione 
culturale, lo sforzo di incarnare storica-
mente l’annuncio evangelico fecondando 
la storia, i luoghi, o ogni realtà umana con 
una prospettiva nuova, con un fermento 
nascosto, ma interiormente trasformante, 
con cambiamenti possibili, ma graduali, 
condivisi, imperfetti… Si può tentare – si 
chiede l’autore – di rompere il silenzio, di 
superare l’insignificanza, ridando ai cat-
tolici laici l’autonomia nell’impegno civile 
senza la ridicola e rischiosa – e infine anti 
evangelica – pretesa di fare crociate, af-
frontando il faticoso cammino del dialogo, 
dell’incontro, della ricerca? In un momen-
to così la lettura di questo libro può essere 
davvero preziosa, per atei e credenti che 
si interroghino sulle condizioni di possibi-
lità di un futuro più umano.

A

PROPOSTA EDUCATIVA 2/07 PROPOSTA EDUCATIVA 2/07

SCHEDA BIBLIOGRAFICA/2



44 45

ni nodali poste sul tappeto. Il colloquio, 
serrato e incalzante, permette all’esper-
to costituzionalista di assumere la parte 
di chi si pone in atteggiamento di ricerca 
e vuole a sua volta formulare domande 
più che trovare risposte definitive. Così, il 
«dubbio» viene elevato a rango di «virtù»: 
in un mondo caratterizzato dall’esigenza 
di affermare ed esibire le proprie «radici», 
nel tentativo di ritrovare alcune essenzia-
li certezze sull’uomo e sul suo destino, 
l’insorgere di vecchi e nuovi dogmatismi 
– che si credeva per sempre tramontati, 
assieme al tracollo delle ideologie – ten-
de a irrigidire il pensiero e a delimitare 
gli spazi di dialogo e di confronto. D’al-
tra parte, vi è la consapevolezza di vive-
re in un tempo «liquido», in cui è difficile 
ricostruire mappe di orientamento e un 
orizzonte di valori condiviso. La fram-
mentazione è la cifra della complessità e 
richiede, nella pluralità delle visioni della 
vita e del mondo, il senso del limite, della 
parzialità di ogni approccio alla verità, dal 
momento che le diverse culture reclama-
no tutte pari dignità.
Come trovare la capacità di superamento 
delle gabbie delle identità rigide – che di-
ventano corazze impenetrabili a difesa di 
valori, spesso più predicati che praticati? 
Per Zagrebelsky il dubbio diventa la mo-
dalità per costruire il futuro: il dubbio, in-
fatti, mette al riparo dalla presunzione di 
possedere la verità tutta intera, e spinge 
alla ricerca di una conoscenza delle cose 
sempre più profonda, una ricerca mai 
conclusa, ma che rinvia continuamente 
all’oltre. Per questo, il dubbio apre al di-
venire, alla costruzione paziente dei pic-
coli tasselli di un disegno più ampio, i cui 
contorni non possono essere considerati 
mai definitivi.
Il dubbio come metodo – che trova ascen-
denze già nel pensiero cartesiano – mette 
al riparo da una pretesa di verità univer-
salmente assunta, da cui far derivare fi-

deisticamente comportamenti validi per 
tutti, sul piano etico e culturale. Così fa-
cendo, si corre il rischio di imboccare fa-
cili scorciatoie e semplificazioni riduttive 
che portano alla rinuncia di una paziente 
ricerca delle vie della ragione. È il dubbio 
– secondo Zagrebelsky – che consente di 
costruire le basi di un «diritto mite», con-
tro le diverse forme di totalitarismi, da 
quello giuridico al religioso, dal politico a 
quello culturale, in genere. Occorre farsi 
carico – con uno sguardo aperto al futuro 
– di tutti i dualismi che rendono difficile 
la sintesi e che quindi esigono di essere 
accostati in «chiaroscuro», soprattutto 
quando è difficile delimitare anche i confi-
ni: tra legge e giustizia, tra verità e potere, 
tra nichilismo, relativismo e pluralismo. 
Zagrebelsky ricorda che l’intera storia del 
diritto «è storia di una tensione, spesso 
drammatica, tra due suoi lati, il lato della 
legge positiva e il lato di qualcosa, volen-
do così dire in modo per ora generico, che 
attiene al pre-positivo. Questa tensione è 
stata esposta nel modo più radicale nella 
Antigone di Sofocle. Perché «il potere che 
si regge solo su se stesso è destinato al sui-
cidio». È proprio il «diritto mite», attra-
verso le modalità della mediazione e della 
corresponsabilità, che permette alle diver-
sità di essere «incluse» e non emarginate o 
annullate in un processo di omologazione: 
attraverso questa capacità di accogliere la 
diversità è possibile costruire quella con-
vivialità delle differenze che permette di 
individuare nelle diverse culture elementi 
di contatto, possibilità di reciproca fecon-
dazione e di valorizzazione. Solo dal rico-
noscimento delle identità di ciascuno, può 
nascere una nuova sintesi culturale. Un 
«diritto feroce» assume, invece, i carat-
teri dell’intolleranza, dell’esclusione, del-
l’emarginazione: esso è figlio della paura 
e nasce dalla consapevolezza di possedere 
una identità fragile, esposta al rischio, e 
che quindi va difesa a tutti i costi. Solo at-

traverso la coscienza consapevole di una 
propria identità è possibile esorcizzare la 
paura dell’altro: altrimenti il senso di ac-
cerchiamento fa costruire barriere, innal-
zare muri, tagliare ponti, creare forme di 
esclusione e discriminazione, nella vana 
speranza che il semplice arroccamento 
sulla fortezza possa mettere al riparo dal 
rischio di essere contaminati e di perdere 
l’originaria purezza. La mitezza è la via 
della negoziazione e della complementa-
rietà, del dialogo costruttivo generatore di 
nuove sintesi culturali.
Quando la «giustizia» viene oscurata o 
viene corrotta dal potere, subentra il re-
gno dell’arbitrio e dell’arroganza; e non 
c’è più rispetto per nessuno.
Zagrebelsky non nutre simpatie per una 
giustizia «assoluta»: la considera un’uto-
pia irrealizzabile e destituita di fondamen-
to. Non esiste un orizzonte di riferimento 
certo in base ad una verità riconosciuta 
come tale da tutti, secondo quanto propo-
sto dai giusnaturalisti, che pongono la leg-
ge in rapporto diretto con la natura. Tale 
presunta «legge naturale» – secondo l’au-
tore – pretenderebbe il controllo univoco 
della vita democratica nella sua libertà di 
scelta, soprattutto quando in una società 
convivono diverse concezioni di vita «giu-
sta», sulle quali esercitare il confronto e 
il comune discernimento. Una norma im-
posta dall’altro, senza trovare riscontro 
nelle coscienze delle persone, potrebbe 
generare forti tensioni e conflitti. «Nella 
coscienza dell’inesauribile insondabilità 
della verità e della giustizia c’è l’antidoto 
alla violenza».
Sul piano internazionale, la predilezione 
di Zagrebelsky va verso l’affermazione 
di un diritto «ragionevole», che rifiuta 
una giustizia assoluta (summum jus sum-
ma iniuria), ma che sa assumere come 
elemento qualificante quel «diritto alla 
diversità» che la cittadinanza plurale del-
le nostre società postula come esigenza 

ineludibile. Tutto ciò, naturalmente, non 
dispensa l’autore dalla ricerca di un pos-
sibile «governo del futuro», legato non ad 
una eventuale res publica universalis, ma 
al pieno riconoscimento da parte degli 
Stati di una legislazione comune sui diritti 
umani, che costituisce un nucleo fonda-
mentale di «diritto forte». In questo sen-
so le Costituzioni diventano l’orizzonte 
unificatore e il nucleo essenziale di valori 
condivisi, sottraendoci al rischio del nichi-
lismo. Questo pactum societatis lega tutti 
all’obbedienza alla legge, ad un ethos con-
diviso. Per esempio, la Costituzione del 
1948, in fondo, «si può considerare come il 
tentativo, sostanzialmente riuscito fino ad 
oggi, di governare il pluralismo attraver-
so la democrazia. Anzi, essa si aprì a un 
pluralismo assai più ricco. Alla dottrina 
della pluralità degli ordinamenti giuridici 
si ispirò esplicitamente, per opera di Giu-
seppe Dossetti, la disciplina dei rapporti 
tra lo Stato e le confessioni religiose. La 
visione pluralistica della società si estese 
alle forze politiche, culturali e sociali e 
alle comunità territoriali in una misura 
mai conosciuta in Italia, nella sua storia 
moderna». In definitiva, per Zagrebelsky, 
lo Stato costituzionale è lo Stato delle so-
cietà aperte; anche se bisogna riconosce-
re che oggi le forze tendenti ad escludere 
sono più attive di quelle inclusive. E vi è 
una tensione evidente: «alla istanza iden-
titaria dei forti corrisponde sempre più la 
domanda di riconoscimento e integrazio-
ne dei deboli».

BONHOEFFER D., Resistenza e resa, Bompiani, 
Milano 1969.

Bibliografia

PROPOSTA EDUCATIVA 2/07 PROPOSTA EDUCATIVA 2/07


